

# िर्ड अनुस्ति

## VISHUDDHA MANUSMRITI

प्रो० सुरेन्द्र कुमार

प्रकाशक आर्थ साहित्य प्रचार ट्रंस्ट

## विशुद्ध-मनुस्मृति:

[हिन्दीमाप्य, प्रक्षिप्तश्लोकरहित एवं 'अनुशीलन' नामक समीक्षासहित शास्त्रीयप्रमाणों से अलकृत तथा मनुस्मृतिसम्बन्धी आलोचनात्मक अध्ययन से युक्त ]

[परिवर्धित एवं परिष्कृत संस्करण]

भाष्यकार, अनुसन्धानकर्त्ता एवं समीक्षक -

प्रो० डॉ० स्टेन्द्रत्यमार मानार्यं (संस्कृत-साहित्य, व्याकरण, दर्शन) एम.ए. (हिन्दी), पी-एच॰डी•

> सम्पादक श्री राजवीर शास्त्री (एम. ए.)

> > प्रकाशक

आर्ष साहित्य प्रचार ४५५, खारी बावली, दिल्ली-११०००६

#### प्रकाशक '

आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट

४५५ खारी बावली, दिल्ली-११०००६

मुख्य कार्यालय: ४२७ नया बांस दिल्ली-६

दूरमाष २३९५३११२, २३९५८३६०

#### जुलाई., २००६

दयानन्दाब्द : १८३

विक्रमाब्द : २०६३

मुष्टिसंवत् : १९६०८५३१०७

#### सर्वाधिकार प्रकाशकाधीन

पंचम संस्करण मूल्य रु० १२० (एक सौ बीस)

प्रथम संस्करण ३००० द्वितीय संस्करण ३००० तृतीय संस्करण ३२०० चतुर्थ संस्करण ५५०० पंचम संस्करण ३००० १७७००

मुद्रकः राम कृष्ण प्रैस

ए-२६,फेज-२,नारायणा इण्ड0 एरिया दिल्ली-110028

#### A Research Publication

#### THE VISHUDDHA MANUSMRITI

(Hindi Exposition, without interpolated shlokas, alongwith Anusheelan Commentary embellished with authority from Shastras, and a critical study of The Manusmriti)

[Enlarged and Improved Edition]

Bhashyakar, Researcher and Commentator

Prof. Dr. Surendra Kumar Acharya (Sanskrit Literature, Grammar and Philosophy), M.A. (Hindi) Ph.D.

> Editor Shri Rajvir Shastri (M.A.)

Published by:
Arsh Sahitya Prachar
455, Khan Baoli, Delhi-110 006

#### Published by:

Arsh Sahitya Prachar Trust 455-Khari Baoli, Delhi-110006 Main Office 427, Naya Bans Delhi-110006

Phone: 23953112, 23958360

July 2006

Year or Dayanan : 183 Vikrami Samvat 2063

Srishti Samvat: 1,96,08,53,107

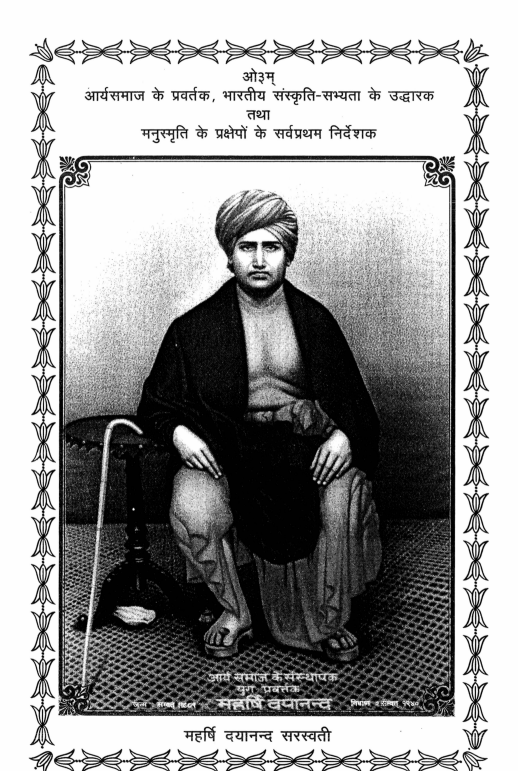
#### © Reserved with the Publisher

Fifth Edition (Price Rs.120 only)

| First Edition  | 3000  |
|----------------|-------|
| Second Edition | 3000  |
| Third Edition  | 3200  |
| Fourth Edition | 5500  |
| Fifth Edition  | 3000  |
|                | 17700 |
|                | 1//00 |

Printed At: Ram Krishna Press

A-26, Phase-II N.I.A.Delhi-28



## प्रकाशकीय

मनुस्मृति, ट्रस्ट का एक गौरवपूर्ण और अनुपम प्रकाशन है । ट्रस्ट ने मनुस्मृति के प्रक्षेपों के ब्रुसंघान का जो प्रामाणिक कार्य जनता के सम्मुख प्रस्तुत किया है, ऐसा आज तक किसी ने नहीं किया था।

ट्रस्ट को ओर से मौलिक और प्रक्षिप्त श्लोकों के अनुसंघान और विवेचन से युक्त सम्पूर्णमनुस्पृति का संस्करण जब पाठकों के समक्ष प्रस्तुत किया गया तो उस कार्य से संतुष्ट हुए गठकों ने यह मांग रखी कि जब आपने मनुस्मृति के मौलिक और प्रक्षिप्त श्लोकों का निर्घारण कर लिया है तो क्यों न केवल मौलिक श्लोकों से युक्त एक पृथक संस्करण 'विशुद्ध मनुस्मृति' के रूप में क्रांशित नर दिया जाये, जिससे मनुस्मृति का स्वाध्याय करने के इच्छुक और धर्मजिज्ञासु व्यक्ति तथा छात्र, म्नान्ति, पक्षपात, दुराग्रह-पूर्ण श्लोकों के मायाजाल से बच सके और मनु के मौलिक और निर्मान्त उपदेशों-आदेशों को अविरल रूप में पढ़ने का आनन्द प्राप्त कर सकें।

पाठकों की उसी मांग को पूरा करने के उद्देश्य से ट्रस्ट ने यह 'विशुद्ध मनुस्मृति' नामक पृथक् संस्करण प्रकाष्ट्रित किया है। यह सम्पूर्ण मनुस्मृति के अनुसन्धानकार्य पर आधारित है। उसमें निर्धारित मानदण्डों के आधार पर प्रक्षिप्त घोषित हुए श्लोकों को इस संस्करण में छोड़ दिया है और केवल मौलिक श्लोकों को ग्रहण किया गया है। इसका प्रथम संस्करण दिसम्बर १९८१ में प्रकाशित हुता था।

विशुद्ध मनुस्मृति का यह नवीन संस्करण है, जो अपने अन्दर और अधिक विशेषताएं लिये हुए है। इसमें मनुस्मृति के मूल्यांकन से सम्बन्धित तथा श्लोकसम्बन्धी समीक्षा से सम्बन्धित लगमग २५० पृष्ठों की नयी सामग्री प्रदान की जा रही है। लेखक ने मनु और मनुस्मृति से सम्बन्धित विवादों, प्रश्नों पर प्रक्षेपरहित नवीन दृष्टिकोण से सप्रमाण और युक्तियुक्त विवेचन किया है। वेदों तथा अन्य शास्त्रग्रन्थों के प्रमाणों से मनु के भावों को उद्घाटित एवं पृष्ट किया है। मैं विश्वास के साथ कह सकता हूं कि यह संस्करण पाठकों और अनुसंधानकर्ताओं के लिए और अधिक उपयोगी सिद्ध होगा।

द्रस्ट का प्रमुख उद्देश्य है — 'आर्ष साहित्य का प्रचार-प्रसार एवं उसका तथा उस पर किये गये अनुसन्धानकार्य का प्रकाशन' । किन्तु प्राचीन आर्ष साहित्य के सन्दर्भ में आज हमारे सामने जो सबसे बड़ी समस्या उपस्थित होती है, वह है उसमें प्रक्षेपों की मिलावट । वेदों को खोड़कर प्राय: समस्त प्राचीन ग्रन्थों में स्वार्थी और दुर्मावनाग्रस्त लोगों ने प्रक्षेप कर डाले हैं । प्रचीन काल में यह काम अत्यन्त आसानी से हो सकता था, क्योंकि ग्रन्थों की हस्तलिखित प्रतियां होती थीं । जिसके पास जो प्रति थी, उसने उसमें मनचाही सामग्री जोड़ दी । आज

प्रकाशन के युग में मी लोग पूर्ववर्ती लेखकों की पुस्तकों में मनचाहा संशोधन कर डालते हैं।

में समफता हूं कि आज हमारे सामने जो सबसे पहली और बड़ी चुनौती है, वह है आर्ष साहित्य को प्रक्षेपों से रहित करना । क्योंकि जब तक उनमें प्रक्षेप हैं, तब तक उन पर तरह-तरह की शंकाएं और आक्षेप उठते रहेंगे । उनकी प्रामाणिकता में सन्देह रहेगा और उनके प्रचार में वे बाधा बनेंगे । प्रक्षेपों ने प्रचीन साहित्य के वास्तांवक स्वरूप को विकृत कर दिया है । उससे प्राचीन भारत की संस्कृति-सम्यता और इतिहास का स्वरूप मी विकृत हो गया है । यह रूप तभी स्वच्छ हो सकता है, जब अनुसन्धान करके उनके प्रक्षेपों का निर्देश किया जाये । इस जटिल कार्य को करने का दायित्व ट्रस्ट ने स्वीकार किया है और इस कार्य की पहलीभेंट यह मनुस्मृति है । इसके प्रक्षेपों को निकालने में कृतित्व पर आधारित तटस्य मानदण्डों को अपनाकर जो परिश्रम किया गया है, उसका अनुमान आपको प्रथम संस्करण से हो गया होगा ।

दूस्ट की ओर से इसी पद्धति पर वाल्मीकि-रामायण पर भी कार्य चल रहा है । उस कार्य को भी प्रो. सुरेन्द्र कुमार ही सम्पन्न कर रहे हैं । एक-आध वर्ष में ही वह पाठकों के सामने आ जायेगा ।

इस जटिल और परिश्रमसाध्य कार्य को सम्पन्न करने के लिए मैं श्री सुरेन्द्र कुमार जी को बहुश: धन्यवाद देता हूं। श्री राजवीर जी शास्त्री ने भी इस कार्य में समय-समय पर अपने सुफाव देकर इसे परिष्कृत करने में सहयोग किया है, एतदर्थ में उनका भी आमारी हूं। इनके अतिरिक्त जिन विद्वानों, पाठकों या अन्य व्यक्तियों ने प्रत्यक्ष या परोक्षरूप से इस कार्य में किसी भी प्रकार का योगवान किया है, उनका भी मैं धन्यवादी हूं। आश्रा करता हूं कि इस अत्यावश्यक एवं महान् कार्य को पूर्ण करने में ट्रस्ट को सदैव सभी का सहयोग प्राप्त होता रहेगा।

निवेदक ---

दिनाक १६-१२-१९८५ २- एफ, कमलानगर, दिल्ली-७ धर्मपाल आर्य मंत्री — आर्ष संहित्य प्रचार टस्ट

#### प्राक्कथन

सम्पूर्ण मनुस्मृति का अनुसन्धानपूर्ण प्रकाशन, आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट की ओर से दो बार (मई १९६२ और सितम्बर १९६५ में) किया वा चुका है । उस संस्करण में सभी श्लोकों को यथास्थान और यथाक्रम रखते हुए, निर्धारित सात मानदण्डों — १. परस्परिवरोध (अन्तर्विरोध), २. प्रसंगिवरोध, ३. विषयिवरोध, ४. अवान्तरिवरोध, ४. शैलीगत आधार, ६. पुनरुक्ति, ७. वेदविरोध — के आधार पर प्रक्षिप्त श्लोकों का अनुसन्धान किया गया है और प्रक्षिप्त सिद्ध हुए श्लोकों पर सकारण, सयुक्तिक, साधार, विस्तृत समीक्षा वै गयी है । अनुसन्धानकर्ताओं तथा प्रक्षिप्त एवं मौलिक श्लोकों में सयुक्तिक विज्ञासा रखने वाले या उनके विन्तन में अभिरुचि रखने वाले पाठकों के लिए वह विस्तृत विश्लेषण लामप्रद रहा, किन्तु उक्त विस्तृत उहापोह में रुचि न रखने वाले और प्रक्षिप्त श्लोकों के अध्ययन की इच्छा न रखने वाले स्वाध्यायी व्यक्तियों, धर्मिजज्ञासुओं, अल्पिवकसितमित छात्रों तथा मनु के उपदेशों-आदेशों की प्रान्तिरिहत वानकारी चोहने वाले अन्य सामान्य पाठकों को पृथक से एक 'केवल मौलिक श्लोकों से युक्त' संस्करण की आवश्यकता अनुभव होती रही । पाठकों की इस माग को पूरा करने के उद्देश्य से सम्पूर्ण मनुस्मृति के अनुसन्धानकार्य पर आधारित यह 'विशुद्ध मनुस्मृति' का संस्करण पृथक से प्रकाशित किया वा रहा है ।

सम्पूर्ण मनुस्मृति में मौलिक सिद्ध हुए इलोकों को बड़े टाइप में तथा एक अतिरिक्त क्रमसंख्या, जो कि लघुकोष्ठक में है, देकर प्रकाशित किया है और प्रक्षिप्तों को छोटे टाइप में खापा है,तािक पढ़ने से पूर्व देखते ही मौलिक और प्रक्षिप्त इलोकों का ज्ञान हो सके । उन्हीं मौलिक इलोकों से यह 'विशुद्ध मनुस्मृति' नामक संस्करण तैयार किया गया है और निर्घारित मानदण्डों के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध हुए इलोकों को इसमें छोड़ दिया गया है औ

विश्व मनुस्मृति का यह परिवर्धित एवं प्रिष्कृत निवीन संस्करण है। प्रथम संस्करण का प्रकाशन अत्यन्त शीव्रता में हुआ था। प्रकाशन के साथ-साथ अग्निम अनुसन्धान कार्य मी चलता रहा था। इस तथा कुछ अन्य कारणों से प्रथम संस्करण में कुछ किमयां और तृदियां रह गयी थीं। उनके लिए हमें खेद है। इस संस्करण में उन तृदियों को दूर कर दिया गया है। साथ ही पाठकों के लिए बहुत सारी नयी सामग्री भी इसमें दी जा रही है। मूमिका में मनु एवं मनुस्मृति से सम्बन्धित नये विषयों पर भी विचार किया गया है और नये दृष्टिकोष से निर्णय लेने का प्रयास किया गया है। इस बात की अत्यन्त आवश्यकता है कि प्रक्षेपानुसन्धान के परिप्रक्ष्य में मनुस्मृति का पुनर्मृल्याकन किया जाये। उसी आवश्यकता की पूर्ति के लिए यह एक प्रयास है। मैं आज्ञा करता हूँ कि यह संस्करण पाठकों के लिए और अधिक उपयोगी सिंह होगा।

इससे प्रक्षिप्त श्लोकों के विश्लेषण में अपना समय-यापन करने की इच्छा न रखने वाले स्वाध्यायी व्यक्तियों, धर्मिषज्ञासुओं को जहाँ मनुस्मृति के मौलिकरूप को पढ़ने का अवसर मिलेगा और मनु के उपदेशों-आदेशों को अविरल रूप में पढ़ने का आनन्द मिलेगा, वहां सामान्य पाठकों को मनु की वास्तिविक मान्यताओं का ज्ञान निर्म्नान्त रूप में हो सकेगा । छात्रों को मी क्रम और विषयबद्ध रूप में निर्म्नान्त सामग्री का ग्रन्य अध्ययन-अध्यापन के लिए सुलम होगा ।

स्मृतियों या धर्मशास्त्रों में मनुस्मृति सर्वाधिक प्रामाणिक आर्ष ग्रन्थ है । मनुस्मृति के परवर्तीकाल में अनेकों स्मृतियां प्रकाश में आयीं किन्तु मनुस्मृति के तेज के समक्ष वे टिक नहीं सकीं — अपना प्रमाव न जमा सकीं, जबिक मनुस्मृति का वर्षस्य आज तक पूर्ववत् विद्यमान है । मनुस्मृति में एक ओर मानव एवं मानव-समाज के लिए सांसारिक श्रेष्ठ कर्त्तव्यों का विधान है, तो साथ ही मानव को मुक्ति प्राप्त कराने वाले आध्यात्मिक उपदेशों का निरूपण भी है, इस प्रकार मनुस्मृति मौतिक एवं आध्यात्मिक आदेशों — उपदेशों का मिलाजुला अनूठा शास्त्र है ।

इसके साथ-साथ सभी धर्मशास्त्रों से प्राचीन होने और सृष्टि के प्रारम्भिक काल का शास्त्र होने का गौरव भी मनुस्मृति को ही प्राप्त है । शतपथ, तैतिरीय, काठक, मैत्रायणी, ताण्ड्य आदि आह्मणों में मनु का उल्लेख होना और 'मनुकें यत्किञ्च्यावदन् तद् मैषजम्'' (तैति. सं. २।१।१०।२; ३।१।९।४।। तां.ब्रा. २३।१६।७।।) अर्थात — 'मनु ने जो कुछ कहा है, वह भेषज — औषघ के समान गुणकारी एवं कल्याणकारी है,' आदि वचनों का प्राप्त होना, मनुस्मृति को प्राचीनतम और विशिष्ट धर्मशास्त्र सिद्ध करता है । महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति का काल आदिसृष्टि में माना है । उसका अभिप्राय यही है कि मनु मानव एवं मानव-समाज की मर्यादाओं, व्यवस्थाओं के सर्वप्रथम उपदेष्टा थे । मनु की व्यवस्थाएं सार्वकालिक एवं सार्वभौमिक रूप में सत्य एवं व्यावहारिक हैं । इसका कारण यह है कि मनुस्मृति वेदमूलक है । पूर्णत : वेदमूलक होना मनुस्मृति की एक और परमविशेषता है । इस विशेषता के कारण भी मनुस्मृति को सर्वाधिक सम्मान मिला । शास्त्रकारों ने मनुस्मृति के महत्त्व को निर्विवाद रूप में स्वीकार करते हुए ही यह स्पष्ट घोषणाकी है कि —

मुनुस्मृति-विरुद्धा या सा स्मृतिर्न प्रशस्यते ।

श्रेदार्थोपनिबद्धत्वात् प्राघान्य हि मनो :स्मृते : । (वृह. स्मृति) अर्थात् — 'जो स्मृति मनुस्मृति के विरुद्ध है, वह प्रशस्त के योग्य नहीं है । वेदार्थों के अनुसार वर्णन होने के कारण मनुस्मृति ही सब में प्रघान और प्रशसनीय है' ।

इस प्रकार अनेकानेक विशेषताओं के कारण मनुस्मृति मानवमात्र के लिए उपयोगी एवं पठनीय है। किन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि आज ऐसे उत्तम और प्रसिद्ध ग्रन्थ का पठन-पाठन लुप्तप्राय: होने लग रहा है। इसके प्रति लोगों में अन्नद्धा की मावना घर करती जा रही है। इसका कारण है — 'मनुस्मृति में प्रक्षेपों की मरमार होना'। प्रक्षेपों के कारण मनुस्मृति का उज्ज्वल रूप गन्दा एवं विकृत हो गया है। परस्परविरुद्ध, प्रसंगविरुद्ध एवं पश्चपात्पूर्ण बातों से मनुस्मृति का वास्तविक स्वरूप और उसकी गरिमा विलुप्त हो गये हैं। एक महान तत्त्वद्रष्टा, त्रृषि के अनुपम शास्त्र को प्रक्षेपकर्ताओं ने विविध प्रक्षेपों से दूषित करके न केवल इस शास्त्र के साथ अपितु महर्षि मनु के साथ भी अन्याय किया है।

#### इस अनुसन्धानकार्य एवं भाष्य की विशेषताएं 🚽

१. निर्धारित मानदण्डों के आधार पर मौलिक सिद्ध हुए प्रलीकों का संकलन — महर्षि-दयानन्द के वचनों से प्रेरणा एवं मार्गदर्शन प्राप्त करके मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान का यह कठिन एवं उलझनमरा कार्य प्रारम्भ किया और कई वर्षों तक सतत प्रयास के परिणामस्वरूप

मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने का कार्य सम्पन्न हो पाया है । यद्यपि अमी इस अनुसन्धान कार्य को 'अन्तिम' नहीं कहा जा सकता किन्तु इतना अवश्य है कि अधिकांश प्रक्षेपों के निकल जाने से मनुस्मृति का वह दूषित, विकृत और गदला स्वरूप पर्याप्त रूप से दूर हो गया और उसका उज्ज्वल वास्तिवक रूप सामने आया है ।

इस प्रकाशन का सबसे प्रमुख प्रयोजन यही है कि मनुस्मृति के दूषित, गदले, विकृत स्वरूप को दूरकर उसके वास्तविक स्वरूप को प्रस्तुत करना । वैसे तो बाजार में हिन्दी-संस्कृत की टीका युक्त मनुस्मृति के सैकड़ों प्रकाशन उपलब्ध हैं और कई सौ वर्षों से मनुस्मृति पर लेखन कार्य होता चला आ रहा है, किन्तु अभी तक इस दृष्टि से और इस रूप में क्रिसी भी लेखक ने कार्य नहीं किया । प्रक्षेपों को निकालने में किसी पूर्वाग्रह या पक्षपात की भावना का आश्रय न लेकर तृदस्थता को

अपनाया है और ऐसे 'आघारों' या 'मानदण्डों' को आघार बनाया है, जो सर्वमान्य हैं । वे हैं — (१) अन्तर्विरोध या परस्परविरोध, (२) प्रसंगविरोध, (३) विषयविरोध, (४) अवान्तरविरोध, (५) शैलीविरोध, (६) पुनरुक्ति, (७) वेदविरोध । ये सभी मानदण्ड कृति के अन्त : साध्य पर आघारित हैं । इनके आघार पर जो श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध हुए हैं, उन्हें छोड़ दिया गया है और शेष रहे मौलिक श्लोकों को इसमें संकलित किया है ।

सम्पूर्ण मनुस्मृति में, मनुस्मृति के सभी श्लोकों को यथा स्थान, यथाक्रम रखते हुए, जहाँ-जहाँ प्रक्षेप हैं, वहाँ-वहाँ उन पर पूर्वोक्त आघारों के नामोल्लेख पूर्वक 'अनुशीलन' नामक समीक्षा दे दी है, जिससे पाठक स्वयं भी उनकी परीक्षा कर सकें। 'विशुद्ध मनुस्मृति' उसी संस्कर्ण पर आघारित है।

उपलब्ध मनुस्मृतियों में कुल श्लोक-संख्या २६८५ है। प्रक्षेपानुसन्धान के पश्चात १४७१ श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध हुए हैं और १२१४ मौलिक। अध्यायानुसार प्रक्षिप्त एवं मौलिक श्लोकों की तालिका निम्न प्रकार है —

| अध्याय         | उपलब्ध कुल श्लोक              | प्रक्षिप्त | मौलिक शेष  |
|----------------|-------------------------------|------------|------------|
| प्रथम अध्याय   | १४४<br>(इस संस्करण के अनुसार) | ६६         | ७८         |
| द्वितीय अध्याय | २२४<br>(इस संस्करण के अनुसार) | ६०         | १६४        |
| तृतीय अध्याय   | २८६                           | २०२        | <b>5</b> 8 |
| चतुर्थ अध्याय  | २६०                           | १७०        | 90         |
| पञ्चम अध्याय   | १६९                           | १२८        | ४१         |

| षष्ठ अध्याय   | ९७                            | 33   | ६४               |
|---------------|-------------------------------|------|------------------|
| सप्तम ,अघ्याय | २२६                           | ४२   | <sup>े</sup> १८४ |
| अष्टमं अष्याय | 850                           | १८७  | २३३              |
| नवम् अध्याय   | ३२५<br>(इस संस्करण के अनुसार) | १६ट  | १५७              |
| दशम अध्याय    | १४२<br>(इस संस्करण के अनुसार) | १२७  | १५               |
| एकादश अध्याय  | २६६                           | २३४  | <b>3</b> 5.      |
| द्वादश अघ्याय | १२६                           | લક   | હર               |
| कुल योग       | २६८५                          | १४७१ | १२१४             |
|               |                               |      |                  |

#### (२) विभिन्न शास्त्रों के प्रमाणों से पुष्ट अनुशीलन समीक्षा —

मनुस्मृति में लगमग ६०० श्लोकों पर 'अनुशीलन' समीक्षा देकर उसमें श्लोक के मावां, गुत्थियों, विवादों, मान्यताओं तथा अन्याय विचारणीय बातों पर मनन किया गया है और अधिक से अधिक स्पष्ट करने तथा सुलझाने का प्रयास किया गया है। अनेक स्थलों पर विषय को तालिकाओं के द्वारा मी स्पष्ट किया गया है। समीक्षा में वेदों, ब्राहमण ग्रन्थों, संहिताओं, उपनिषदों, दर्शनों, व्याकरण एवं सूत्रग्रन्थों, निरुक्त, सुम्नुत तथा कौटिल्य अर्थशास्त्र आदि के अनेक प्रमाण देकर, उनसे मनु की मान्यताओं और मावों का समन्यय स्थापित करते हुए, उन्हें और अधिक प्रमाणित एवं पुष्ट किया गया है। अनेक पदों का व्याकरण देकर उनका अर्थ मी उद्घाटित किया है। कौटिल्य अर्थशास्त्र को आशिक रूप में ही प्रामाणिक माना गया है। उसे तुलनात्मक रूप में उद्दत करने का अमिग्राय यह दर्शाना भी है कि मनुक्त विधि- विधान पर्याप्त अवरकाल तक अविरलरूप में मान्य और प्रचलित रहे हैं।

#### ) मनु के बचनों से मनु के भावों की व्याख्या —

उपर्युक्त अनुशीलन के साथ-साथ यह भी प्रयास किया गया है कि जिन श्लोकों या भावों की व्याख्या और स्पष्टीकरण स्वयं मनु के वचनों से प्राप्त हो सकें, उन्हें उनके आघार पर ही समफा और स्पष्ट किया जाये । ऐसी बहुत सी मान्यताएं हैं, जिन्हें स्वयं मनु ने ही अन्य श्लोकों में यत्र-तत्र स्पष्ट

या पुष्ट किया है। ऐसे श्लोकों को अथवा उनकी संख्या को सम्बद्ध श्लोक पर अनुशीलन समीक्षा में तुलना या अन्यत्र व्याख्यात के रूप में दे दिया है। इसके अतिरिक्त श्लोकव्याख्या के बीच में मी बृहत्कोखक के अन्तर्गत ऐसे श्लोकों की संख्या दी हुई है, जिनसे उस विषय पर प्रकाश पड़ता है। (४) मन का मान्यता क अनुकुल अस् प्रसंगसम्मत अर्थ —

परम्परागत संस्कृत एवं हिन्दी के माध्यों में कुछ श्लोकों के अर्थ ऐसे किये गये हैं, जो मनुस्मृति की मान्यता के अनुकृत सिंद नहीं होते और न प्रसंगसम्मत हैं, जैसे — १ /२, ३, ६, २२, १३७ (२ /१८); ३ /५६ आदि । कुछ श्लोकों के अर्थों में क्रमबद्धता नहीं बन पायी है, जैसे — १ /१४ –१५, १६, १८, १९ आदि । ऐसे सभी श्लोकों का अर्थ मनु की मान्यता के अनुकृत, प्रसंग एवं क्रमसंगत किया गया है, और उनकी समीक्षा में उस अर्थ की पुष्टि में कारण, युक्तियाँ एवं प्रमाण दिये गये हैं । साथ ही टिप्पणी में उन श्लोकों का प्रचलित अर्थ मी दे दिया गया है, ताकि पाठक उन पर विचार कर सकें । इस माष्य में ऐसे परिवर्तित अर्थ वाले श्लोकों की संख्या ५४ है । साथ ही टिप्पणी में उन श्लोकों के प्रचलित अर्थ मी दे दिये हैं ताकि पाठक उन अर्थों पर तुलनापूर्वक विकार कर सकें ।

(४) मुमिका भाग में मनस्मित का नया मुल्यांकन —

ग्रन्य के प्रारम्म में मनुस्मृति से सम्बन्धित 'मनुस्मृति का पुनर्मूल्यांकन' नामक एक विस्तृत मृमिका दी गयी है। इसमें मनुस्मृति से सम्बन्धित सभी प्रश्नों, यथा — मनु एवं मनुस्मृति का काल, मनुस्मृति का खाद्य और वर्तमान रूप, मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्यान के आधार और उनका परिमाषा-उदाहरण-पूर्वक विवेचन, मनुस्मृति में अध्यायविभाजन, मनु की मौलिक मान्यताएं और उनके कारण, आदि पर युक्ति-प्रमाण-पूर्वक विचार किया गया है। यह विवेचन उक्त विचयों पर एक नया मूल्यांकन है।

(६) महर्षि-दयानन्द के अर्थ और भावार्थ —

महर्षि-दयानन्द ने अपने ग्रन्थों के लिए मनुस्मृति को प्राथमिक आधार माना है और लगभग ५१४ श्लोको या श्लोकखण्डों को प्रमाणरूप में उद्दत किया है, अनेक श्लोकों के केवल माव ग्रहण किये हैं। महर्षि मनु के श्लोकों पर महर्षि-दयानन्द का समग्र भाष्य प्रस्तुत करना इस प्रकाशन की दूसरी प्रमुख विशेषता है। अपने ग्रन्थों में महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति के जिस-जिस श्लोक का भाष्य किया है, उस श्लोक पर केवल महर्षि का ही भाष्य दिया गया है और शेष श्लोकों पर मेरा भाष्य है। यदि महर्षि ने किसी श्लोक को अपने ग्रन्थों में एक से अधिक बार उद्दत करके भाष्य किया है तो उन सभी अर्थों को इसमें उद्दत कर दिया है। जहां मनु के श्लोकों के केवल भाव ही महर्षि के ग्रन्थों में उपलब्ध हुए, वहां तत्तत्श्लोक पर वे भाव भी सकेलित कर दिये हैं। इन सभी बातों से मनु के भावगाम्भीर्य पर अधिकाधिक प्रकाश पड़ेगा। महर्षि के भाष्य से मनु के श्लोकों की अनेक गुत्थिया सुलम्भ जाती हैं। एक ऋषिकृत ग्रन्थ पर एक ऋषि का ही भाष्य होने से 'सोने में सुगन्ध' वाली कहावत चरितार्थ हो-जाती है और उसका महत्त्व कई गुणा बढ़ जाता है। इसी बात को ध्यान में रखकर महर्षि के भाष्य को उद्दत किया है।

हस भाष्य में कुल ४२२ श्लोकों या श्लोकखण्डों पर महर्षि के अर्थ और भावार्थ दिये गये हैं, जिनमें १४२ श्लोकों पर महर्षि का अर्थ है और ८० श्लोकों पर केवल भावार्थ है । जिन श्लोकों पर महिष का केवल भावार्थ है, उन पर पदार्थमाष्य मेरा किया हुआ है ।

#### (७) प्रथम बार हिन्दी-पदार्थ टीका प्रस्तुत —

पहली बार सम्पूर्ण मनुस्मृति के संस्कृत पदों को रखकर उनके साथ हिन्दी का अर्थ प्रस्तुत किया गया है। इससे विद्यार्थियों को सुगमता होगी और थोड़ी संस्कृत जानने वाले स्वाध्यायी पाठक भी संस्कृत पदों के ज्ञान-मनन पूर्वक श्लोकों का अर्थ आसानी से ग्रहण कर सकेंगे। इस दृष्टि से यह प्रकाशन सर्वसाधारण के लिए विश्लेष उपयोगी सिद्ध होगा।

#### (६) सभी अनुक्रमणिकाओं एवं सूचियों से युक्त —

किसी मी ग्रन्य में अनुक्रमणिकाएं और विषयसूचियां अत्यन्त उपयोगी और सुविधाजनक होती हैं। खात्रों और पाठकों की सुविधा को दृष्टिगत रखते हुए इस प्रकाशन में श्लोकों की उभयपंक्ति-अनुक्रमणिका, विषयानुक्रमणिका, अनुशीलन समीक्षा में विचारित विषयों की सूची, संकेत सूची, आदि समस्त आवश्यक सामग्री का समावेश किया गया है।

#### (९) मनुस्मृति के प्रकरणों का उल्लेख —

मनु की यह शैली है कि वे प्रत्येक मुख्य विषय या प्रकरण को प्रारम्भ करते समय उसका स्वयं संकेत करते हैं । मनु द्वारा प्रदर्शित संकेतों के अनुसार मनुस्मृति में २१ प्रकरण या मुख्यविषय बनते हैं । इस संस्करण में उनका यथास्थान उल्लेख कर उसकी सीमा का मी उल्लेख कर दिया है ।

#### आभार-प्रदर्शन

सर्वप्रथम आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट के संस्थापक एवं संचालक स्वर्गीय सेठ दीपचन्द जी आर्य का मैं सदैव अत्यन्त आभारी रहूँगा, जिनकी सतत प्रेरणा एवं प्रोत्साहन से मनुस्मृति का यह प्रक्षेप-अनुसन्धान तथा माष्य का कार्य प्रारम्भ एवं सम्पन्न हुआ, जिन्होंने इस बृहत् ग्रन्थ के प्रथम संस्करण के प्रकाशन का भार अपने कन्धों पर वहन किया । सेठ जी ने प्रक्षेपानुसन्धान-सम्बन्धी सुमाव और मार्गदर्शन देकर इस कार्य को और अधिक परिष्कृत करने में भी सहयोग किया, इसके लिये भी में उनका आभारी रहूँगा ।

सेठ जी के सुपुत्र और आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट के वर्तमान संचालक श्री धर्मपाल जी आर्य ने इस द्वितीय संस्करण का प्रकाशन अत्यन्त रुचि, उत्साह, और परिश्रम एवं विवेक से किया है। उनके प्रयत्नों से यह संस्करण सभी तरह से उत्तम बन गया है। मैं इनके प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करता हूँ। श्री प. राजवीर जी शास्त्री, जिन्होंने इस कार्य में अपने मूल्यवान सुफाव और अनुसन्धान में सिक्रिय सहयोग तथा समय प्रदान किया तथा श्री प. सुदर्शनदव जी आचार्य, जिन्होंने इस कार्य को करने की प्ररेणा एवं समय-समय पर उचित सुफाव प्रदान किये हैं, दोनों ही विद्वानों के प्रति आभार प्रकट करता हूँ। इनके साथ-साथ अपनी धर्मपत्नी श्रीमती कमला शास्त्री के प्रति भी इस बात के लिये आभार प्रकट करता हूँ कि उन्होंने मुझे सभी पारिवारिक व्यस्तताओं से दूर रखते हुए इस अनुसन्धान कार्य को सम्पन्न करने के लिये यथावश्यक समय प्रदान करने का सदैव ध्यान रखा और लेखन कार्य में भी यथाशक्ति सहयोग प्रदान किया। प्रूफसंशोधक श्री कर्मवीर जी शर्मा, श्री रामहौसला मिश्र जी ठेकेदार का भी मैं धन्यवादी हूँ, जिन्होंने पूर्ण श्रदा तथा पुरुषार्थ से इस कार्य को पूर्ण करने में सहयोग दिया है।

#### पाठकों से निवेदन

मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान और अनुशीलन का यह कार्य कुछ निश्चित आधारों पर सम्पन्न करने का वायत्व मैंने स्वीकार किया । अपनी अल्पमित के आधार पर यथाशिक्त परिश्रम करके जैसा भी इसे कर पाया हूँ, वह आपके हाथों में है । नि:सन्देह, यह अत्यन्त किठन, उलफनमरा और विवादस्पद कार्य है, जिसे अभी तक इस रूप में किसी के द्वारा सम्पन्न नहीं किया गया, जबिक अब से बहुत पहले यह कार्य हो जाना चाहिए था । ऐसे उलफमरे कार्य में कहीं-कहीं किमयों और त्रुटियों का रह जाना समव है, अत: विद्वान पाठकों से विनम्न अनुरोध है कि वे इस पर मनन करके मेरी त्रुटियों को क्षमा करते हुए, मुफे उनसे अवश्य अवगत करायें और इसविषयक सुफाव प्रदान करें, जिससे अगले संस्करण में अधिक से अधिक परिष्कार कियां जा सके ।

दिनाँक ९-१२-१९८५ ईस्वी स्थान — फज्जर (जिला-रोहतक) [हरियाणा] निवेदक — सुरेन्द्रकुमार

### संकेत-सूची

अष्टाध्यायी

स्र. /सन्दा. संघर्व. आप. घ. आप. श्री. आश्व. गृ. सू. वा. /वाश्व. श्री. सू. उपा. उपा. म. /मक् त्रा. दया त्रा., दया. पत्र वि. / त्रा. पत्र वि. / ऋ. प. वि. त्रृ. मृ./त्रृ. मा. मृ. ऐ. /ऐत. /ऐ. ब्रा. कां. काठ./काठ. सं. को. अ. /कोटि, अर्थ. - प्रक. /प्र. ख. को. कौषि. गृ. गो. ब्रा. / गो. पू. /गो. उ. गो. गृहय. गो. घ. चा. /चाण. स्. खन्दो. ਥੈ. ਰ. चै. गृ.

अथर्ववेद आपस्तम्ब धर्मसूत्र आपस्तलम्ब श्रोतसूत्र आश्वलायन गृहयसूत्र आश्वलायन श्रोतसूत्र उणादिसूत्रपाठः उपासनाविषय त्रुग्वेद ऋषि दयानन्द ऋषि दयानन्द के पत्र-विज्ञापन **ऋग्वेदादिमाष्यभूमिका** ऐतरेय ब्राह्मण काण्ड काठक संहिता कौटिल्य अर्थशास्त्र — प्रकरण, अध्याय कौषितिक ब्राह्मण कौषितकि गृहयसूत्र गोपथ ब्राइमण, पूर्वार्चिक, उत्तरार्चिक गोमिलगृहयसूत्र गौतम वर्मसूत्र चाणक्यसूत्र **छान्वेग्योपनिष**द् जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण वैमिनि गृहयसूत्र

ता /ताण्ड्य. त्रा. ताण्डयब्राहमण ते. आ. तैत्तिरीय (पारण्यक ते. /ते. ब्रा. /तेचि. तैत्तिरीय भारतमण ते. सं. /तेचि सं. तैत्तिरीय सहिता दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह आर्यामिविनय र. ल. आ. दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह गोकरुणानिषि द. ल. गो. द. ल. ग्रं. /द. ल. ग्र. स दयानन्द लघुग्रन्थसंग्रह दयानन्द लाषुग्रन्यसंग्रह पञ्चमहायज्ञविधि र ल. पं. दयानन्द लघुग्रन्थ संग्रह पुष्ठ द. ल. पु. द. ल. प्र. दयानन्द लघुग्रन्य संग्रह भ्रमोच्छेदन इ. ल. भ्रा. नि. दयानन्द लघुग्रन्थ संग्रह भ्रान्तिनिवारण र. ल. वेदाक दयानन्द लघुग्रन्थ वेदमाप्य के नमूने का अक दयानन्द लघग्रंच वेदविरुद्धमतखण्डन र. ल. वे. ख. व, शा. /व. शा. सं. दयानन्द शास्त्रार्थसंग्रह दयानन्द लघुग्रन्य शिक्षापत्री घ्वान्तनिवारण द.∴ल. शि. • दष्टव्य विवादिगण (घातुपाठ) देव. नि./निरु. निरुक्त पार, गृहय पारस्कर गृहयसूत्र पूना प्रवचन Ŋ. Ŋ. पू. मी. पूर्वमीमांसा **y**. . पुष्ठ पं. वि. पञ्चमद्ययज्ञविषि प्रपा. प्रपाठक बृह. स्मृति. **बृहस्प**तिस्मृति मेघा. घः बोघायन धर्मसूत्र ब्रहमावल्ली ब्रह्मा. म्वादिग्ण (बातुपाठ) म्या. मनु. मनुस्मृति मनु. का पु. मनुस्मृति का पुनर्मूल्याकन महामारत मह्य. - वारि. — आदिपर्व — मीष्म — भीष्मपर्व -- श्रान्तिपर्व - श्रान्ति. म'. मण्डल मैत्रायणी सहिता मैन्त्रं, सं. यजुर्वेद

यपु.

| _ | _ |
|---|---|
| v | Æ |
| ⋖ | ч |

विशुद्ध-मनुस्मृति:

**बड**. स्मृ. योग.

- . - -

वा. रामा.

**– ब**ल.

– वयो.

-किष्कि.

**– आर**.

वासि. घ.

वेदा. सू.

वैशे. / वैशोषिक

श. /शत .

स. प्र.

- प्र. समु.

सं.

सं. वि.

साम.

साख्य

स्. स्त्र. याज्ञवल्क्य स्मृति

योगदर्शन

वाल्मीकि रामायण

— बालकाण्ड

— अयोध्याकाण्ड

— किष्किन्धाकाण्ड

— आरण्यककाण्ड

वासिष्ठ धर्मसूत्र

वेदान्त सूत्र

वैश्लेषिक दर्शन

श्वतपथ ब्राह्मण

सत्यार्थप्रकाश (द्वितीयसंस्करण)

प्रथम समुल्लास

सम्पादक

संस्कारविधि (द्वितीयसंस्करण)

सामवेद सांख्यदर्शन

सुक्त

सूत्रस्थान

विशोध — इस एन्य में पृष्ठसंख्या देते हुए सत्यार्थ-प्रकाश व संस्कारविधि के द्वितीय संस्करण तथा त्रुग्वेदादिमाध्यमूमिका के प्रथम संस्करण का उपयोग किया गया है। अत : जिन संज्वाों के पास ये संस्करण नहीं है उनकी सुविध्य के लिये इन पुस्तकों की पृष्ठ-संख्या देकर सामने उनके प्रकरण वा समुल्लास दिये जाते हैं। पृष्ठसंख्या के अनुसार पाठक उन-उन प्रकरणों वा समुल्लासों को देख लें —

| सत्या                      | र्थप्रकाश                    | <b>२३२ – २</b> ५५ | नवम समुल्लास     |
|----------------------------|------------------------------|-------------------|------------------|
| •                          |                              | २५६ – २७०         | दशम ''           |
| 9 <b>– -</b>               | निवेदन व भूमिका              | २७१ – ३९४         | एकादश ''         |
| १ <del>–</del> ६<br>९ – २७ | •                            | ३९५ – ४६१         | द्वादश ''        |
|                            | प्रथम समुल्लास<br>द्वितीय '' | ४६२ – ५१८         | त्रयोदश ''       |
| २८ — ३६<br>३७ – ७७         | । द्वताय<br>तृतीय            | ५१९ – ५९२         | चतुर्दश ''       |
| ७८ – १२३                   | चतुर्थ ''                    |                   |                  |
| १२४ — १३७                  | पञ्चम "                      | संस्क             | <b>ारविधि</b>    |
| १३ं८ – १७७                 | षष्ठ ''                      | १३ – २६           | सामान्य प्रकरण   |
| १७६ – २०६                  | सप्तम "                      | २७ – ३६           | गर्माघान संस्कार |
| २०७ — २३१                  | अष्टम ''                     | <b>३</b> ९ – ४१   | पुंसवन ''        |

#### यंकेत-सूची

|                         |                            | -                    |                             |
|-------------------------|----------------------------|----------------------|-----------------------------|
| <b>४२ – ४</b> ५         | सीमन्तोन्नयन ''            | १४३ – १४४            | प्रकाश्यप्रकाशक             |
| ४६ – ५१                 | जातकर्म ''                 | १४५ – १४८            | गणितविद्या                  |
| પુર – પુષ્ઠ             | नामकरण संस्कार             | १४६ – १५५            | प्रार्थना-याचना-समर्पण      |
| <b>ય</b> ય – <b>ય</b> ૭ | निष्क्रमण ''               | १५५ – १८१            | उपासनाविधान                 |
| ५६ – ५९                 | अन्नप्राशन ''              | १८१ – १८८            | मुक्तिविषय                  |
| ६० – ६३                 | चूड़ाकर्म ''               | १८९ – १९८            | नौविमानादिविद्या            |
| '६४ <b>– ६४</b>         | कर्णवेघ ''                 | १९९ – २००            | तारविद्या े                 |
| ६५ <b>–</b> ७१          | उपनयन ''                   | २०० – २०१            | वैद्यकशास्त्रमूल            |
| ७२ – ९१                 | वेदारम्भ ''                | २०१ – २०७            | पुनर्जन्म                   |
| ९२ – ९७                 | समावर्तन ''                | 90=-910              | विवाह                       |
| ९८ – १३६                | विवाह "                    | २१० – २१४            | नियोग                       |
| १३७ — १ ८७              | गृहाश्रम ''                | २१५ – २३२            | राजप्रजाघर्म                |
| १८८ – १९३               | वानप्रस्थाश्रम ''          | २३३ – २३७            | वर्णाश्रमधर्म               |
| १९४ – २१७               | संन्यासाश्रम ''            | २३८ – २३८            | ब्रह्मचर्याश्रम             |
| २१६ – २२६               | अत्येष्टि ''               | २३९ – २४०            | गृहाश्रम                    |
|                         | •                          | २४१ – २४२            | ्वानप्रस्थात्रम             |
| ` ` ` `                 |                            | २४३ – २४५            | संन्यासाश्रम                |
| ऋग्वदाा                 | देभाष्यभूमिका              | રક્ષ્ <u>ય</u> – ૨७૨ | पंचमहायज्ञ                  |
| _                       |                            | २७२ – ३०८            | ग्रन्थप्रमाण्याप्रमाण्य     |
| १ — ९                   | ईश्वरप्रार्थना             | ३०९ – ३१२            | अधिकारानधिकार               |
| ९ – २६                  | वेदोत्पत्ति                | ३१३ – ३१९            | पठनपाठन                     |
| .२७ <b>–</b> ४१         | वेदानां नित्यत्वविचार      | ३२० – ३३९            | माष्यकरणशं <b>कासमा</b> घान |
| ४२ – ८०                 | वेदविषयविचार               | ३३९ – ३४१            | प्रतिज्ञा                   |
| द१ – दद                 | वेदसंज्ञाविचार             | ३४२ – ३५१            | प्रश्नोत्तर                 |
| दद – ९२                 | ब्रह्मविद्या               | ३५२ – ३५२            | वैदिक-प्रयोगनियम            |
| ं ९२ – ११५              | वेदोक्त <sup>ं</sup> धर्म  | રૂપર – રૂપર          | स्वरव्यवस्था                |
| ११५ – १३६               | सृष्टिविद्या               | .३५५ — ३६९           | व्याकरणनियम                 |
| १३६ – १३९               | पृ <b>थिव्यादिलोकभ्रमण</b> | ३७० — ३७२            | अलंकारमेद 🔪                 |
| १३९ – १४२               | धारण-आकर्षण                | ३७३ – ३७६            | ग्रन्थसंकेत                 |
| , , , , , , ,           | -त र श-आव/वय               |                      |                             |

#### श्लोंकों की संख्याविषयक तथा अन्य ज्ञातव्य बातें —

- विश्वढ मनुस्मृति में श्लोकक्रमसंख्या मौलिकश्लोकों के अनुसार ग्रहण की गयी है, जो लचुकोच्छक में है। सभी अनुक्रमणिकाएं उसी के अनुसार देखें।
- २. अनुशीलन तथा श्लोकार्यों के अन्तर्गत आने वाली श्लोकसंख्याएं प्रचलित क्रम के अनुसार ही हैं, मौलिक क्रम के अनुसार नहीं । अत : उनका मिलान करते समय प्रचलित प्रथम संख्या और वृहत कोष्ठकान्तर्गत संख्याएं ही देखें ।
- ३. फिन अध्यायों के विमाजन में परिवर्तन नहीं किया गया है (प्रथम, द्वितीय और दशम को छोड़कर), उनमें श्लोकों के साथ दो-दो संख्याएं है । उनमें पहले, सभी श्लोकों की क्रमानुसार संख्या है, और उसके बाद लघुकोच्छक में मौलिक माने गये श्लोकों की क्रमसंख्या है ।
- प्रथम अध्याय में जिन श्लोकों के बाद तीन-तीन संख्याएं हैं(१/१२० से १४४ तक), उनमें पहली क्रमानुसार श्लोक संख्या है, दूसरी बृहतकोष्ठक में द्वितीय अध्याय के उन श्लोकों की प्रचलित संख्या है जो सिम्मिलित किये गये हैं, और तीसरी, लघुकोष्ठक में मौलिक श्लोकों की क्रम संख्या है।
   द्वितीय अध्याय की तीन संख्याओं में पहली क्रमानुसार संख्या है, दूसरी बृहतकोष्ठक में प्रचलित
- संख्या है, तीसरी लघुकोष्ठक में मौलिक श्लोकों की क्रम संख्या है।
- दक्षमः अष्याय में दो-दो श्लोक संख्याएं हैं । पहली प्रचलित अष्याय व श्लोक की क्रमसंख्या है । दूसरी लचुकोप्ठक में मौलिक श्लोकों की क्रम संख्या है ।
- ४. महर्षि दयानन्द के माध्य वाले श्लोकों में श्लोकों के पद माध्यकार की ओर से डाले गये हैं। यहां उनका माध्य या मान ज्यों का त्यों बिना श्लोकपद डाले उद्भुत किया है, वहां उसे उद्भरण चिन्ह "" के अन्तर्गत रखा गया है। महर्षि के भाव में यहां कहीं किसी श्लोकपद का अर्थ नहीं है, वहां चिन्ह देकर श्लोकार्य के नीचे भाष्यकार की ओर से अर्थ दिया गया है। उन पदों को पाठक उन-उन चिन्हों के स्थान पर जोड़कर पदें।
- प्र. टिप्पंपी में दर्शावे गये प्रचलित अर्थ कुल्लुक माध्य पर आधारित पं. हरगोविन्द शास्त्री की हिन्दी टीका से उद्वत\_किये गये हैं।

## विशुद्ध मनुस्मृति- विषयान्क्रमणिकाः

निर्देश — विशुद्ध मनुस्मृति में श्लोक- संख्या मौलिकश्लोकों की देखें, जो लघुकोष्ठक में है।

|                                         | वनस्पति तथा वृक्ष २७                                             |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| (सृष्टि-उत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति विषय) | गुल्म, गुच्छ, तृण, प्रतान तथा बेल, २८                            |
| मनुस्मृति-भूमिका १ से ४ तक              | वृक्षीं में अन्तश्चेतना २९                                       |
| महर्षियों का मनु के पास आगमन १          | परमात्मा की जाग्रत एवं सुषुप्ति                                  |
| महर्षियों का मनु से वर्णाश्रमधर्मी      | अवस्थाएं ३०                                                      |
| के विषय में प्रश्न २-३                  | परमात्मा की सुषुप्ति अवस्था में जगत                              |
| मनु का महर्षियों को उत्तर ४             | की प्रलयावस्था ३१-३३                                             |
| जगदुत्पत्ति-विषय ५ से ५४,७८ तक          | निमेष, काष्ठा, कला, मुहूर्त और                                   |
| उत्पत्ति से पूर्व जगत् की स्थिति ५      | दिन-रात का काल-परिमाण ३४                                         |
| जगदुत्पत्ति और उसका क्रम ६              | सूर्य द्वारा दिन-रात का विभाग ३५                                 |
| प्रकृति से महत् आदि तत्त्वों            | दैवी दिन-रात उत्तरायण-दक्षिणायन ३६                               |
| की उत्पत्ति ७ द                         | ब्रह्म के दिन-रात का वर्णन ३७                                    |
| पञ्चमहाभूतों की सृष्टि का वर्णन ९       | सत्युग का परिमाण ३८                                              |
| सूक्ष्म शरीर से आत्मा का संयोग १०       | त्रेता, द्वापर तथा कलियुग                                        |
| समस्त विनश्वर संसार की उत्पत्ति ११      | का परिमाण ३९                                                     |
| पञ्चमहाभूतों के गुणों का कथन १२         | देवयुग का परिमाण ४०                                              |
| वेदशब्दों से नामकरण एवं विभाग १३        | ब्रह्म के दिन-रात का परिमाण ४१-४२                                |
| उपसंहार रूप में समस्त जगत् की           | सुषुप्तावस्या से जागने पर                                        |
| उत्पत्ति का वर्णन १४                    | सृष्टि-उत्पत्ति का प्रारम्भ ४३                                   |
| वेदों का अविर्माव १५                    | सूक्ष्म पञ्चमूतों की उत्पत्ति के<br>क्रम में आकाश की उत्पत्ति ४४ |
| धर्म-अधर्म सुख-दु:ख आदि का              | _ 4 _ 4                                                          |
| विभाग १६                                | <del></del>                                                      |
| सूक्ष्म से स्थूल के क्रम से             |                                                                  |
| सृष्टिका वर्णन १७                       |                                                                  |
| जीवों का कर्मों से संयोग १८–२०          |                                                                  |
| चार वर्णों की व्यवस्था का निर्माण २१    | चारों वर्णों के कमों का निर्धारण ५०                              |
| प्राणियों की उत्पत्ति का प्रकार २२      | ब्राह्मण के कर्म ५१                                              |
| जरायुज-जीव २३                           | क्षत्रिय के कर्म ५२                                              |
| अण्डज-जीव २४                            |                                                                  |
| स्वेदज-जीव २५                           | वैश्य के क्म ५३                                                  |
| उद्मिज्ज-जीव तथा औषिघयां २६             | शूद के कर्म ५४                                                   |
|                                         |                                                                  |

|                                            | .0.6                                    |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------|
| धर्मोत्पति विषय की                         | और उनसे लाभ १                           |
| भूमिका ५५-५७ तक                            | संस्कारों से बुरे संस्कारों का निवारण २ |
| सदाचार परम धर्म ५५                         | वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत आदि से            |
| आचार-होन को वैदिक कर्मों की                | ब्रह्म की प्राप्ति ३                    |
| फल-प्राप्ति नहीं ५६                        | जातकर्म संस्कार का विधान ४              |
| सदाचार धर्म का मूल है ५७                   | नामकरण संस्कार ५                        |
| धर्मोत्पत्ति विषय ५८ से १४४ तक             | वर्णानुसार नामकरण ६–७                   |
| विद्वानों द्वारा सैवित धर्म                | स्त्रियों के नामकरण की विधि ८           |
| का वर्णन-प्रारम्भे ५८                      | निष्क्रमण और अन्नप्राशन संस्कार ९       |
| सकामता-अकामता विवेचन ५९-६२                 | मुण्डन संस्कार १०                       |
| धर्म के मूल स्रोत और आधार ६३               | उपनयन संस्कार का सामान्य समय ११         |
| आत्मानुकूल धर्म का ग्रहेण ६४               | उपनयन का विशेष समय १२                   |
| श्रुति-स्मृति-प्रोक्त धर्म के              | उपनयन की अन्तिम अविघ १३                 |
| अनुष्ठान का फल ६५                          | उपनयन से पतित ब्रात्यों का लक्षण १४     |
| श्रुति और स्मृति का परिचय ६६               | व्रात्यों के साथ सम्बन्ध विच्छेद        |
| श्रुति-स्मृति का अपमान करने वाला           | का कथन १५                               |
| नास्तिक है ६७                              | वर्णानुसार मृगचर्मों का विघान १६        |
| धर्म के चार आधार रूप लक्षण ६६              | मेखला-विघान १७                          |
| धर्म जिज्ञासा में श्रुति परमप्रमाण और      | मेखलाओं का विकल्प १८                    |
| धर्मज्ञान के पात्र ६९                      | वर्णानुसार यंज्ञोपवीत १९                |
| वेदोक्त सब विघान घर्म हैं ७०-७१            | वणानुसार दण्डविघान २०                   |
| ब्रहमावर्त देश की सीमा ७२                  | दण्डों को वर्णानुसार मान २१             |
| सदाचार का लक्षण ७३                         | दण्डों का स्वरूप २२                     |
| सारे संसार के लोग ब्रह्मावर्त              | भिक्षा-विधान २३                         |
| के विद्वानों से चरित्र की                  | भिक्षा-विधि २४                          |
| शिक्षा ग्रहण करें ७४                       | भिक्षा किन से मांगे २५                  |
| मध्यदेश की सीमा ७५                         | गुरु को भिक्षा-समर्पण २६                |
| आर्यावर्त्त देश की सीमा ७६                 | भोजन से पूर्व / आचमन-विधान २७           |
| यह आर्यावर्त्त यज्ञिय देश है               | मोजन सम्बन्धी आवश्यक विधान २८–३१        |
| उससे परे म्लेच्छ देश ७७                    | आचमन विधि / ३२-३४                       |
| सृष्टि एवं धर्मोत्पत्ति विषय की समाप्ति का | उपवीती आवीती निवीती ३५                  |
| कथन, वर्णधर्मी का वर्णन प्रारम्भ ७८        | मेखलादि की पुनर्ग्रहण-विधि ३६           |
| द्वितीय अध्याय                             | केशान्त संस्कार कर्म ३७                 |
| (संस्कार एवं ब्रहमचर्याश्रम-विषय)          | उपनयन विधि की समाप्ति एव                |
|                                            | ब्रहमचारी के कर्मों का कथन              |
| १ से ३० तक                                 | ब्रह्मचारियों के कर्तव्य ३९ से १६४      |
| संस्कार को करने का निर्देश                 | तक                                      |
|                                            |                                         |

| उपनयन के पश्चात ब्रह्मचारी की              | विद्यादान सम्बन्धी आख्यान           |
|--------------------------------------------|-------------------------------------|
| शिक्षा ३९                                  | एवं निर्देश ७३–७४                   |
| वेदाध्ययन से पहले गुरु को अभिवादन ४०       |                                     |
| गुरु को अभिवादन करने की विधि ४१            | गुरु की शय्या और आसन पर न बैंठें ७६ |
| अध्ययन के आरम्भ एवं                        | बड़ों को अभिवादन से                 |
| समाप्ति की विधि ४२                         | मानसिक प्रसन्नता ७७                 |
| वेदाध्ययन के आद्यन्त में प्रणवोच्चारण      | अभिवादन और सेवा से आयु, विद्या      |
| का विधान ४३                                | यश, बल की वृद्धि ७८                 |
| 'ओ३म्' एवं गायत्री की उत्पत्ति 💎 ४४–४५     | अभिवादन-विधि ७९८०                   |
| 'ओ३म्' एवं गायत्री के                      | अभिवादन का उत्तर देने की विधि ८१    |
| जप का फल ४६                                | अभिवादन का उत्तर न देने वाले को     |
| इन्द्रियसंयम का निर्देश ४७                 | अभिवादन न करें ६२                   |
| ग्यारह इन्द्रियों की गणना ४८-५०            | वर्णानुसार कुशल प्रश्नविधि 💢 🚉      |
| ग्यारहवी इन्द्रिय मन ५१                    | दीक्षित के नामोच्चारण का निषेघ ८४   |
| इन्द्रिय-संयम से प्रत्येक कार्य            | परस्त्री के नामोच्चारण का निषेघ ८५  |
| में सिद्धि ५२                              | सम्मान के आधार ८६–८७                |
| विषयों के सेवन से इच्छाओं की वृद्धि ५६     | किस-किस के लिए मार्ग दें दद         |
| विषय त्याग हीं श्रेष्ठ है ५४-५५            | ्र राजा और स्नातक में स्नातक        |
| विषयी व्यक्ति को सिद्धि                    | अधिक मान्य द९                       |
| नहीं मिलती ५६                              | आचार्यकालक्षण ९०                    |
| जितेन्द्रिय की परिभाषा ५७                  | उपाघ्याय का लक्षण ९१                |
| एक भी इन्द्रिय के असंयम से प्रज्ञाहानि ५ ८ | पिता-गुरु का लक्षण ५२               |
| ं इन्द्रिय संयम से सब अर्थों की सिद्धि ५९  | त्रमृत्विक का लक्ष्मण ५३            |
| सन्घ्योपासन-समय ६०                         | अध्यापक या आचार्य की महत्ता ९४      |
| सन्ध्योपासन का फल ६१                       | पिता से वेदज्ञाता आचार्य            |
| सन्ध्योपासना न करने वाला शूद्रवत् ६२       | बड़ा होता है ९५-९६                  |
| प्रतिदिन गायत्री जप का निघान ६३            | •                                   |
| वेद अग्निहोत्र आदि में अनध्याय             | स्थिर होता है ९७                    |
| नहीं होता ६४—६५                            | •                                   |
| स्वाघ्याय का फल ६६                         | •                                   |
| समावर्तन तक होमादि कर्तव्य करने            | बड़ा होता है ९९                     |
| ंजा कथन ६७                                 | उक्त विषय में आंगिरस                |
| गढ़ाने योग्य विषय ६०                       | , , ,                               |
| श्नादि के बिना उपदेश निषेघ ६९              | · ·                                 |
| दुर्मावना पूर्वक प्रश्न-उत्तर से हानि ७०   | 1 - 1                               |
| विद्या-दान किसे न दें ७१                   |                                     |
| ्रकुपात्र को विद्या-दान का निषेघ ७२        | की श्रेष्ठता १०३                    |

| **                                          | નશ <u>ુ</u> બ -નર્ | रिन्द्रात •                           |         |
|---------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------|---------|
| वर्णों में परस्पर श्रेष्ठता के आधार         | १०४                | गुरु का नाम न लें                     | १३७     |
| अवस्था की अपेक्षा ज्ञान से वृद्धत्व         | १०५                | गुरु की निन्दा न सुनें                | १३८     |
| मूर्खता की निन्दा तथा मूर्ख                 |                    | गुरु को कब अभिवादन न करें             | १३९     |
| का जीवन निष्फल १०६-                         | -१०७               | साथ बैठने न बैठने सम्बन्धी निर्देश    | १४०     |
| गुरु-शिष्य का व्यवहार                       | १०=                | गुरु के साथ कहा-कहा बैठें             | १४१     |
| पवित्र मन वाला ही वैदिक कर्मों के           |                    | गुरु के गुरु से गुरुतुल्य आचरण        | १४२     |
| फल को प्राप्त करता है                       | १०९                | अन्य अध्यापको से व्यवहार              | १४३     |
| दूसरों से द्रोह आदि का निषेघ                | ११०                | युवती गुरुपत्नी के चरणस्पर्श का       |         |
| ब्राह्मण के लिए अपमान-सहन                   |                    | निषेघ और उसमें कारण                   | १४४     |
| का निर्देश १११—                             | ११३                | युवती के चरण स्पर्श से हानि १४५-      |         |
| द्विज के लिए वेदाम्यास की                   | •                  | स्त्रीवर्ग के साथ एकान्तवास निषेध     | १४७     |
| अनिवार्यता                                  | ११४                | युवती गुरुपत्नी के अभिवादन            | •       |
| वेदाम्यास परम तप है ११५-                    | ११६                |                                       | –१४९    |
| वेदाम्यास के बिना शुद्रत्व प्राप्ति         | ११७                | गुरु सेवा का फल                       | १५०     |
| गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के          |                    | ब्रहमचारी के लिए केश सम्बन्धी         | ·       |
| पालनीय विविध नियम                           | ११८.               | तीन विकल्प एवं ग्राम निवास का         |         |
| ब्रहमचारी के दैनिक नियम                     | ११९                | निषेघ                                 | १५१     |
| मच, मास आदि का त्याग                        | १२०                | प्रमादवश सोते रहने पर                 |         |
| अंजन, छाता, जूता आदि घारण                   |                    | ^                                     | -१५३    |
| का निषेध                                    | १२१                | सन्घ्योपासना का विघान एवं विधि        | १५४     |
| जूआं, निंदा, स्त्रीदर्शन आदि का             |                    | स्त्री-शुद्रादि के उत्तम आचरण का      | ·       |
| निषेघ                                       | १२२                | अनुकरण करें                           | १५५     |
| एकाकी शयन का विधान                          | १२३                | निम्नस्तर के व्यक्ति से मी            | ·       |
|                                             | १२४                | ज्ञान धर्म की प्राप्ति                | १५६     |
| किन से मिक्षा ग्रहण करें                    | १२५                | उत्तम वस्तुओं का समी स्थानों          | •       |
| किन-किन से मिक्षा ग्रहण न करे               | १२६                | •                                     | -१५८    |
| पापकर्म करने वालों से मिक्षा न लें          | १२७                | आपत्ति काल में अब्राह्मण से विद्याध्य |         |
| साय प्रात: अग्निहोत्र का पुन:               |                    | एवं उसके नियम १५९-                    |         |
| विशेष विघान                                 | १२८                | समावर्तन की इच्छा होने पर गुरुदिक्ष   |         |
| गुरु के समीप रहते ब्रह्मचारी की             |                    | का विधान एवं नियम                     | १६२     |
| मर्यादाएं                                   | १२९                | गुरुदक्षिणा में देय वस्तुएं           | १६३     |
| गुरु के सम्मुख सावघान होकर                  |                    | गुरु के निघन पर गुरुदक्षिणा           |         |
| बैठें और खड़े हों                           | ०६१                | का विधान                              |         |
| गुर् $_{/}$ के $^{/}$ आदेशानुसार $^{-}$ चले | १३१                | आजीवन ब्रहमचर्य का फल                 | १६४     |
| गुरु से निम्न स्तर की वेशमूषा रखे           | १३२                |                                       | , , , - |
| बातचीत करने का शिष्टाचार १३३-               | १३ं५               | तृतीय अध्याय                          | 1       |
| गुरु से निम्न आसन पर बैठे                   | १३६                | (समावर्तन, विवाह एवं पञ्चयज्ञ-वि      | ।धान)   |
|                                             |                    |                                       |         |

| समावर्तन १ से ३ तक                                                        | स्त्रियों का आदर करने से दिव्य                           |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| समावर्तन १ से ३ तक<br>ब्रहमचर्य और वेदाध्ययन काल १                        | लामों की प्राप्ति ३६                                     |
| ब्रह्मचय आर वदाच्ययन काल र<br>समावर्तन कब करें २—३                        | स्त्रियों के शोकग्रस्त रहने से                           |
| समावतन कम कर                                                              | परिवार का विनाश ३७—३६                                    |
|                                                                           | स्त्रियों का सदा सत्कार-सम्मान रखें ३०                   |
| गुरु की आज्ञा ते विवाह ४<br>विवाह-योग्य कन्या ५                           | पति-पत्नी की परस्पर सन्तुष्टि से                         |
| विवाह में त्याज्य कुल ६-७                                                 | परिवार का कल्याण ४८                                      |
| विवाह में त्याज्य कन्याएं ६-९                                             | पति-पत्नी में पारस्परिक अप्रसन्नता से                    |
| विवाह योग्य कन्या १०                                                      | सन्तान न होना ४१                                         |
| आठ प्रकार के प्रचलित विवाह                                                | स्त्री की प्रसन्तता पर कुल में प्रसन्तता ४२              |
| और उनकी विधि ११-१२                                                        | _ •                                                      |
| ब्राहम अर्थात् स्वयंवरं विवाह का लक्षण १३                                 | पञ्चमहायज्ञ-विषय ४३-८४ तक<br>पञ्चमहायज्ञो का विधान ४३    |
| द्रीव विवाह का लक्षण १४                                                   |                                                          |
| आर्ष विवाह का लक्षण १५                                                    | पञ्चमहायज्ञों के अनुष्ठान का                             |
| प्राजापत्य विवाह का लक्षण १६                                              | कारण ४४–४५<br>पञ्चमहायज्ञों के नाम एवं                   |
|                                                                           | ·                                                        |
| आसुर विवाह का लक्षण १७<br>गान्धर्व विवाह का लक्षण १८                      | नामान्तर ४६-५०<br>पञ्चयज्ञो एवं अग्निहोत्र का विधान ५१   |
|                                                                           |                                                          |
| राक्षस विवाह का लक्षण १९                                                  |                                                          |
| पैशाच विवाह का लक्षण २०                                                   | गृहस्थात्रम की महत्ता एवं<br>ज्येष्ठता ५३-५४             |
| प्रथम चार उत्तम विवाहों से लाम २१-२२<br>अन्तिम चार विवाह निन्दनीय २३      |                                                          |
| अन्तिम चार विवाह निन्दनीय २३<br>श्रेष्ठ विवाह से श्रेष्ठ सन्तान, बुरों से | गृहस्थ के योग्य कौन ५५-५६<br>पञ्चयज्ञों के मुख्य कर्म ५७ |
| ्रमण्ड ।ववाह स म्रण्ड सन्तान, बुरा स<br>बुरी २४                           | पितृयज्ञ का विधान ५५                                     |
| ्रमृतुकाल-गमन सम्बन्धी विधान २५                                           | बलिवैश्वदेव यज्ञ का विधान ५९-६७                          |
| सृतुकाल-गमन सम्मन्या । पथान १३ । । । । । । । । । । । । । । । । । ।        | अतिथियज्ञ का विधान ६५-६९                                 |
| निन्दित रात्रियां २७                                                      | सज्जनों के घर में सत्कारार्थ सदा                         |
| पुत्र और पुत्री प्राप्त्यर्थ रात्रि की                                    |                                                          |
| पुरक्ता १ ५ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १                             | उपलब्ध वस्तुएं ७०<br>अतिथि का लक्षण ७१                   |
| ्राप्यस्याः २०<br>पुत्र और पुत्री होने में कारण २९                        | अतिथि कौन नहीं होते ७२                                   |
| स्यमी गृहस्य मी ब्रह्मचारी ३०                                             | दूसरों के यहां खाने की भावना से पाप 93                   |
| वर से कन्या का मूल्य लेने                                                 | घर से अतिथि को न लौटाये ७४                               |
| का निषेघ ३१-३२                                                            | अतिथिपूजन सुख-आयु-यशोवायक ७५-७६                          |
| आर्य-विवाह में मी गो-युगल लेने                                            | वेष्यरा मोजन पकाने पर                                    |
| का निषेघ ३३–३४                                                            | बलियज्ञ नहीं ७७                                          |
| प्रानियय २२—२०<br>स्त्रियों के आदर का विधान                               | अतिथियों से मिन्न व्यक्तियों को                          |
| तथा उसका फल ३५                                                            | भोजन ध्वापता का                                          |
| पाना, उदानम नामा ५३                                                       | नायाः। उप                                                |

|                                      | ,                                      |              |
|--------------------------------------|----------------------------------------|--------------|
| अतिथियों से पहले किनको               | ब्राहम <u>मुह</u> र्त में जागरण        | २६           |
| मोजन दें ७९                          | सन्ध्योपासनादि नित्यचर्या का पालन      |              |
| गृहस्य दम्पती को सबके बाद मोजन       |                                        | ७–२८         |
| करना और यज्ञशेष मोजन करना ८०-८२      | स्त्रीगमन में पर्व दिनों का त्याग करें | २९           |
| गृहस्य के लिए दो ही प्रकार के        | परस्त्री-सेवन का निषेघ एवं             |              |
| मोजनों का विधान ८३                   | त्याज्य व्यक्ति                        | 90           |
| उपसंहार द्र8                         | परस्त्री-सेवन से हानियां               | 38           |
| चतुर्थ अध्याय                        | आत्महीनता की भावना मन में              |              |
| (गृहस्थान्तर्गत आजीविका एवं व्रत     | न लायें                                | 32           |
|                                      | सत्य तथा प्रिय_भाषण करें               | ३३           |
| विषय)                                | मद्र व्यवहार करें                      | 38           |
| आजीविका १ से ५ तक                    | हीन, विकलांगों पर व्यंग्य              |              |
| आयु के द्वितीय भाग में गृहस्थी बने १ | न करें                                 | <b>રૂ</b> પ્ |
| गृहस्थी की परपीड़ारहित जीविका हो २   | कल्याणकारी यज्ञ-सन्ध्या                |              |
| धनसम्रह जीवनयात्रा चलाने मात्र       | आदि कार्य करें                         | ३६           |
| के लिए हों ३                         | यज्ञ सन्ध्या आदि कल्याणकारी            |              |
| शास्त्रविरुद्ध जीविका न हो ४         | कार्यों से लाम                         | ₹७           |
| सन्तोष सुख का मूल है, असन्तोष        | वेदाभ्यास परमधर्म है                   | ३६           |
| दु:ख का ५                            | वेदाम्यास का कथन और उसका               |              |
| स्नातक गृहस्थियों के व्रत ६-९०       | फल ३                                   | <b>9–80</b>  |
| गृहस्थों के लिए सतोगुणवर्धक व्रत ६-७ | वृद्धों का अभिवादन एवं स्वागत          | 8.6          |
| अर्घम से धनसंग्रह न करें द           | सदाचार की प्रशंसा एवं फल ४             | <b>२–४३</b>  |
| इन्द्रियासिक्त-निषेघ ९               | दुराचार से हानि ४                      | 8–84         |
| स्वाघ्याय से कृतकृत्यता १०-१२        | परवश कर्मों का त्याग                   | ४६           |
| पंचयज्ञों के पालन का निर्देश १३      | सुख दु:ख का लक्षण                      | 80           |
| अग्निहोत्र का विधान १४               | आत्मा के प्रसन्नताकारक कार्य ही करें   | ४८           |
| अतिथिसत्कार का विघान १५              | माता-पिता-आचार्यादि की                 |              |
| सत्कार के अयोग्य व्यक्ति १६          | हिंसा न करें                           | .૪९          |
| सत्कार के योग्य व्यक्ति १७           | नास्तिकता, वेद निन्दा आदि निषिद्व 🏻    |              |
| मिक्षा एवं बलिवैश्वदेव का विधान १८   | कर्म                                   | ५०           |
| स्वाघ्याय में तत्पर रहना १९          | शिष्य को केवल शिक्षार्थ ताड़ना करें    | ધ્ર          |
| रजस्वलागमन निषेघ एवं                 | अधर्म-निंदा एवं अधर्म से               |              |
| उससे हानि २०-२१                      | दु:खप्राप्ति ५                         | (२–५६        |
| रजस्वलागमन-त्याग से लाम २२           | सत्यधर्म का पालन करें                  | ५७           |
| सवारी किन पशुओं से न करें            | धर्मवर्जित अर्थ-काम का त्याग           | ध्द          |
| या करें २३-२४                        | चपलता का त्याग                         | (९–६०        |
| दुष्टों का संग न करें २५             | विवाह न करने योग्य व्यक्ति ह           | ६१−६२        |

| प्रतिग्रह का लालच न रखें ६३                                                                                                                                                                                                      | शरीर, मन, आत्मा, बुद्धि की शुद्धि १७-१८            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| प्रतिग्रह की विधियां ६४                                                                                                                                                                                                          | द्रव्य-शुद्धि विषय १९ से ३३ तक                     |
| दान लेने के अधिकारी तीन                                                                                                                                                                                                          | पात्रों की शुद्धि का प्रकार १९-२२                  |
| प्रकार के व्यक्ति ६ ५ ६ ६                                                                                                                                                                                                        | यज्ञ पात्रों की शुद्धि का प्रकार २३-२४             |
| वैडाल-व्रतिक का लक्षण ६९                                                                                                                                                                                                         | अन्य वस्त्रादि पदार्थों की शुद्धि २५-३२            |
| बक-व्रतिक का लक्षण ७०                                                                                                                                                                                                            | उपसंहार ३३                                         |
| दूसरों के स्नान किए जल में                                                                                                                                                                                                       | गृहरथान्तर्गत पत्नीधर्मः                           |
| न नहायें ७१                                                                                                                                                                                                                      | •                                                  |
| किन जलों में स्नान करें ७२                                                                                                                                                                                                       | विषय ३४ से ३९ तक स्त्री के पिता, पति, पुत्र से अलग |
| यम-सेवन की प्रघानता ७३                                                                                                                                                                                                           | रहने से हानि की आशंका ३४                           |
| वान धर्म के पालन का कथन ७४                                                                                                                                                                                                       | पत्नी में कौन से गुण होने चाहिएं ३५                |
| ंवेददान की सर्वश्रेष्ठता ७५                                                                                                                                                                                                      | पति की सेवा करें ३६                                |
| घर्मसंचय का विधान एवं                                                                                                                                                                                                            | स्त्री पर विवाह के बाद पति का                      |
| धर्म प्रशंसा ७६-८१                                                                                                                                                                                                               | स्यामित्य ३७                                       |
| उत्तमों की संगति करें ५२-५३                                                                                                                                                                                                      | पूर्वपति को छोड़कर दूसरे श्रेष्ठ पति               |
| श्रेष्ठ स्वमाव वाला बने ८४                                                                                                                                                                                                       | को अपनाने की निन्दा                                |
| ह्यूठ बोलने, वाला पापी है ८५-८६                                                                                                                                                                                                  | पति के अनुकृत आचरण से पत्नी                        |
| योग्य पुत्र में गृहकार्यों का समर्पण ८७                                                                                                                                                                                          | अधिक सम्मान्य होती है ३९                           |
| आत्मचिन्तन का आदेश एवं फल ८८                                                                                                                                                                                                     | स्त्री की मृत्यु पर यज्ञ से                        |
| विषय का उपसहार ८९-९०                                                                                                                                                                                                             | अगिन संस्कार ४०                                    |
| पञ्चम अध्याय                                                                                                                                                                                                                     | उपसंहार ४१                                         |
| (गृहस्थान्तर्गत-भक्ष्याभक्ष्य-देहशुद्धि-द्रव्य-                                                                                                                                                                                  | षष्ठ-अध्याय                                        |
| शुद्धि-स्त्रीधर्म विषय)                                                                                                                                                                                                          |                                                    |
| भक्ष्याभक्ष्य १ से १२ तक                                                                                                                                                                                                         | (वानप्रस्थ-संन्यासंघर्म विषय)                      |
| दिजातियों के लिए अमस्य पदार्थ १–३                                                                                                                                                                                                | वानप्रस्थ विषय १ स १९ तक                           |
| मस्य पदार्थ ४–६                                                                                                                                                                                                                  | वानप्रस्थ धारण करें १                              |
| त्रपन् नश्चन त्रापन् त<br>त्रापन्ति स्वर्णने स्वर्णने त्रापन्ति स्वर्णने त्रापन्ति स्वर्णने त्रापन्ति स्वर्णने त्रापन्ति स्वर्णने त्रापन | वानप्रस्थ घारण का समय २                            |
| होने से पाप है ७–११                                                                                                                                                                                                              | वानप्रस्थ घारण की विधि ३-४                         |
| भारतम् याप ६<br>मासमञ्जूषा प्रसाग में आठ प्रकार के                                                                                                                                                                               | वानप्रस्थ के लिए पञ्चयज्ञों                        |
|                                                                                                                                                                                                                                  | का विधान ५                                         |
| • •                                                                                                                                                                                                                              | अतिथि यज्ञ एवं पितृयज्ञ का विधान ६                 |
| गृहस्थान्तर्गत देहशुद्धि                                                                                                                                                                                                         | ब्रह्मयज्ञ का विधान ७                              |
| विषय १३ से १८ तके                                                                                                                                                                                                                |                                                    |
| देह-शुद्धि कारक पदार्थों की गणना १४                                                                                                                                                                                              | विशेष यज्ञों का आयोजन करें ९                       |
| सर्वोत्तम शुद्धि अर्थशुचिता १५                                                                                                                                                                                                   | बलिवैश्वदेव यज्ञ का विधान १०-११                    |
| थर्माचरण से विविध चरित्रं-                                                                                                                                                                                                       | पवित्र मोजन करें १२                                |
| दोषों की शुद्धि १६                                                                                                                                                                                                               | अभक्ष्य पदार्थ १३–१४                               |

| वानप्रस्थ ग्रामोत्पन्न पदार्थ न खाए १५   | प्राणायाम अवश्य करे ४६                                      |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| सांसारिक सुखों में आसक्ति न रखते         | प्राणायाम से इन्द्रियों के दोषों का क्षय ४७                 |
| हुए ब्रहमचर्य का पालन करे १६             | प्राणायाम, धारणा, प्रत्याहार से दोषों                       |
| तपस्वियों के घरों से भिक्षा का ग्रहण १७  | का क्षय ४८                                                  |
| आत्मशुद्धि के लिए वेदमन्त्रों का         | ध्यान से यथार्थ ज्ञान ४९                                    |
| मनन-चिन्तन १८-१९                         | यथार्थज्ञान से कर्म बन्धन का विनाश ५०                       |
| संन्यास धर्म विषय २० से ५६ तक            | अहिंसा आदि वैदिक कर्मों से परमात्मा                         |
| संन्यास ग्रहण का विधान २०-२१             | पद की प्राप्ति ५१                                           |
| परमात्मा प्राप्ति हेतु गृह्यग्रम से मी   | नि:स्पृहता से सुख एवं मोक्षप्राप्ति ५२                      |
| सन्यास ले सकता है २२–२४                  | परमात्मा में अधिष्ठान ५३–५४                                 |
| वैराग्य होने पर गृहस्य या ब्रह्मचर्य     | परमात्मा ही सुख का स्थान है ५५                              |
| से सीघा सन्यास ग्रहण २५                  | संन्यास विषय का उपसंहार ५६                                  |
| संन्यासी एकाकी विचरण करे २६              | आश्रम धर्मों की समाप्ति पर                                  |
| निर्लिप्त भाव से गांव में भिक्षा ग्रहण   | उपसंहार ५७                                                  |
| करें. २७                                 | आश्रम धर्मों के पालन से मोक्ष की ओर                         |
| जीवन मरण के प्रति समदृष्टि २८            | ंप्रगति ५६                                                  |
| पवित्र एवं सत्य आचरण करें २९             | गृहस्य की श्रेष्ठता ५९                                      |
| अपमान को सहन करें ३०                     | गृहस्य समुद्रवत है ६०                                       |
| क्रोघ आदि न करे ३१                       | धर्म के दश लक्षण ६१-६२                                      |
| आध्यात्मिक आचरण में स्थित रहे ३२         | दशलक्षणात्मक धर्मपालन से उत्तम                              |
| मुण्डनपूर्वक गेरुवे वस्त्र घारण करके     | गति ६३                                                      |
| रहे ३३                                   | आश्रम धर्मी एवं ब्राहमणधर्मी का                             |
| एक समय ही मिक्षा मांगे ३४                | उपसंहार ६४                                                  |
| मिक्षा न प्राप्त होने पर दु:ख का अनुमव   | सप्तम-अध्याय                                                |
| न करें उँ ३५                             | (राजघर्म विषय)                                              |
| प्रशंसा-लाभ आदि से बचे                   | राजा को उत्पत्ति एवं सिद्धि १ से२३                          |
| इन्द्रियों पर नियन्त्रण रखकर मोक्ष के    | <del></del>                                                 |
| लिए सामर्थबद्धये ३७–३८                   | राजा बनने का अधिकारी २-                                     |
| मनुष्य जीवन की दु:खमय गति-स्थितिया       | राजा बनने की आवश्यकता ३                                     |
| और उनका चिन्तन ३९-४१                     | राजा के आठ विशिष्ट गुण ४                                    |
| अधर्म से दु:ख और धर्म से सुख प्राप्ति ४२ | राजा दिव्यगुणों के कारण प्रमावशाली ५-७                      |
| योग से परमात्मा का प्रत्यक्ष करे ४३      | राजा की अवमानना न करें ==================================== |
| दूषित आदि प्रत्येक अवस्था में धर्म       | दण्ड की सृष्टि और उपयोग-विधि ९-१०                           |
| का पालन आवश्यक ४४                        | दण्ड का महत्व ११-१२                                         |
| धर्माचरण के बिना बाहरी दिखावे            | न्यायानुसार दण्ड ही हितकारी १३-१५                           |
| से श्रेष्ठ फल नहीं ४५                    | दण्ड देने का अधिकारी राजा कौन १६                            |

| २८                                    | विशुद्ध-म | नुस्मृति :                              |                |
|---------------------------------------|-----------|-----------------------------------------|----------------|
| पर चिन्तन करें                        | ११६       | राजा के विजयोपरान्त कर्तव्य             | १६२            |
| ध्म, अर्थ, काम में विरोध को दूर करे   | ११७       | हारे हुए राजा से प्रतिज्ञापत्र आदि      |                |
| दूत सम्प्रेषण और गुप्तचरों के आचरण    | Ī         | लिखवाना १६३ -                           | - १६७          |
| पर दृष्टि                             | ११८       | सच्चा मित्र सबसे बड़ी शक्ति             | १६८            |
| अष्टविध कर्म आदि पर चिन्तन            | ११९       | प्रशंसनीय मित्रराजा के लक्षण            | १६९            |
| राज्यमण्डल की विचारणीय चार मूल        |           | कष्टकर शत्रु के लक्षण                   | १७०            |
| प्रकृतियां                            | १२०       | उदासीन के लक्षण                         | १७१            |
| राज्यमण्डल की विचारणीय आठ             |           | राजा द्वारा आत्मरक्षा सबसे              |                |
| और मूल प्रकृतियां                     | १२१       | आवश्यक १७२ -                            | – १७५          |
| राज्यमण्डल की प्रकृतियों के बहत्तर भे | द ११२     | मन्त्रणा एवं शस्त्राभ्यास के बाद भोज    | <b>ा</b> र्ग्य |
| शत्रु, मित्र और उदासीन की             |           | ंअन्त :पुर में जाना                     | १७६            |
| परिभाषा १२३                           | – १२४     | राजा सुपरीक्षित भोजन करे                | १७७            |
| सन्धि, विग्रह आदि षड्गुणो का          |           | खाद्य पदार्थों के समान अन्य             |                |
| वर्णन १२५                             | – १२६     | प्रयोज्य साघनों से सावधानी              | १७८            |
| सन्धि और उसके भेद १२७                 | – १२८     | भोजन के बाद विश्राम और                  |                |
| विग्रह और उसके भेद                    | १२९       | राजकार्यों का चिन्तन                    | १७९            |
| यान और उसके भेद                       | १३०       | सैनिको एवं शस्त्रादि का निरीक्षण        | १८०            |
| आसन और उसके भेद                       | १३१       | सन्ध्योपासना तथा गुप्तचरों और           |                |
| द्रैघीमाव और उसके भेद                 | १३२       | प्रतिनिधियों के सन्देशों को सुनना       | १८१            |
| संप्रय और उसके भेद                    | १३३       | गुप्तच्रों को समझाकर सांयकालीन          |                |
| सन्धि का समय                          | १३४       | भोजन के लिए अन्त :पुर में जाना          | १८२            |
| विग्रह का समय                         | १३५       | रात्रिशयनकाल १८३-                       | - १८४          |
| यान का समय                            | १३६       | 375-77 370-777 7                        |                |
| आसन का समय                            | १३७       | अष्टम अध्याय                            |                |
| द्वैघीमाव का समय                      | १३८       | (राजधर्मान्तर्गत व्यवहार-निर्णय)        | ^              |
|                                       | – १४४     | द – १ <b>से</b> ९ – ९                   | ९९ तक          |
| राजनीति का निष्कर्ष                   | १४५       | व्यवहारों अर्थात मुकदमों के निर्णय के   |                |
| आक्रमण के लिए जाना और व्यूहरचन        | T         | लिए राजा का न्यायसभा में प्रवेश         | १              |
|                                       | – १४७     | न्यायसभा में मुकद्दमों को देखे          | ś              |
| त्रिविध मार्ग का संशोधन करे           | १४८       |                                         | ३ – द          |
| आक्रमण के समय शत्रु और शत्रुमित्र     |           | राजा के अभाव में मुकदमों के निर्णय वे   | 5              |
| पर विशेष दृष्टि रखें                  | १४९       | लिए मुख्य न्यायाधीश विद्वान की नियुक्ति | ٩              |
| व्यूह रचनाएं १५०                      | – १५५     | मुख्य न्यायाधीश तीन विदानों के माथ      |                |
| सेना का उत्साह वर्धन                  | १५६       | मिलकर न्याय करे,                        | १०             |
| शवुराजा को पीड़ित करने के             |           | ब्रहमसभा (न्यायसभा) की परिभाषा          | ११             |
|                                       | – १५८     | मुकदमों के निर्णय में धर्म की रक्षा की  |                |
| शत्रुराजा के अमान्यों में फूट १५९     | – १६१     | प्रेरणा                                 | કંટ            |

| न्यायसभा में सत्य ही बोले और           |                 | न दे                                  | ६१ – ६३            |
|----------------------------------------|-----------------|---------------------------------------|--------------------|
| न्याय ही करे                           | १३              | झूठी गवाही वाले मुकद्दमे पर पुनर्विचा | र ६४.              |
| अन्याय करने वाले सभासद् मृतकव          | त्रहें १४       | असत्य साक्ष्य के आधार                 | ६५                 |
| मारा हुआ धर्म मारने वाले को ही         | Ī               | असत्य साक्ष्य में दोषानुसार           |                    |
| नष्ट कर देता है                        | १५              | दण्डव्यवस्था                          | ६६ – ६९            |
| धर्महन्ता वृषल कहाता है                | १६              | दण्ड देते समय विचारणीय बातें          | 8e – 0e            |
| धर्म की परजन्मों में साथ रहता ह        | है १७           | लेने-देने के व्यवहार में काम आने      |                    |
| अन्याय से सब सभासदों की निन            | दा १८           | वाले बाट और मुद्राएं                  | <i>હ</i> યૂ        |
| राजा यथायोग्य व्यवहार से पापी          | नहीं            | तोल के पहले मापक त्रसरेणु की परिभ     | ाषा ७६             |
| कहलाता                                 | १९              | िलिक्षा, राजसर्षप, और गौरसर्षप र्क    | मे                 |
| निर्णय में हावभावों से मन की           | ř               | परिभाषा                               | 90                 |
| पहचान                                  | २० – २१         | मध्ययव, कृष्णल, माष और सुवर्ण         | की ं               |
| बालघन की रक्षा                         | २२              | परिभाषा                               | 9≂                 |
| वन्ध्यादि के धन की रक्षा               | २३ – २८         | पल, धरण, रौप्यमाषक की परिभाष          | भा ७९              |
| 'राजा द्वारा सुरक्षित धन' की           |                 | रौप्यधरण, राजतपुराण, कार्षापण व       | त्र <del>ी</del> ' |
| चोरी करने पर दण्ड                      | २९ – ३१         | परिभाषा                               | <i>≿</i> 0         |
| कर्तव्यों में संलग्न व्यक्ति सबके प्रि | य ३२            | रौप्यशतमान, निष्क की परिभाषा          | द्रश               |
| राजा या राजपुरुष विवादों को न ब        | द्धयें ३३       | पूर्व, मध्यम, उत्तम-साहसों की         |                    |
| अनुमान प्रमाण से निर्णय में            |                 | परिभाषा                               | दर्                |
| सहायता                                 | <b>३४ – ३</b> ५ | त्रृण पर ब्याज का विधान               | ςą                 |
| म्रृण लेने-देने के विवाद का            |                 | लाभवाली गिरवी पर व्याज नहीं           | 58                 |
| न्याय द – ३६ से                        | १ ५ – १०४       | धरोहर सम्बन्धी व्यवस्थाएं (उ          | न पर ऋण            |
| <b>त्रृण का न्याय</b>                  | ३६ – ३७         | <b>च्याज आदि की व्यवस्था</b> )        | ८५ – ८७            |
| मृणदाता से ऋृण के लेखादि प्रमा         | णों का          | ुरुगुने से अधिक मूलधन न लेने का       | Г                  |
| मांगना                                 | ३८              | आदेश                                  | 22                 |
| मुकद्दमों में अप्रामाणिक व्यक्ति       | ३९ – ४५         | कौन-कौन से ब्याज न ले                 | 59                 |
| साक्षी कौन हों                         | ४६ – ४७         | पुन : त्रमृणपत्रादि लेखन              | 90-99              |
| साक्षी कौन नहीं हो सकते                | ४८              | समुद्रयानो का किरायामाड़ा निर्घारण    | ९३                 |
| विशेष प्रसंगों में साक्षी विशेष        | ४९              | जमानती सम्बन्धी विघान                 | ९४ <b>- ९</b> ८    |
| ऐकान्तिक अपराघों में सभी सा            | क्षी            | आठ प्रकार के व्यक्तियों से लेन-दे     | ਜ <sup>'</sup>     |
| मान्य हैं                              | ५०              | अप्राणिक है                           | 99                 |
| ब्लात्कार आदि कार्यों में सभी सा       | स्री            | शास्त्र और नियम विरुद्ध लेन-देन       |                    |
| हो सकते हैं                            | <b>પ</b> શ      | _                                     | 909 - 00           |
| साक्ष्यों में निश्चय                   | <u> </u>        | कुटुम्बार्थ लिए गए घन को कुटुम्बी     |                    |
| स्वामाविक साक्ष्य ही ग्राह्य है        | ५६              |                                       | 50१ – १ <b>०३</b>  |
| साक्ष्य लेने की विधि                   | ५७ – ६०         | बलात कराई गई सब बातें                 |                    |
| साक्षी आत्मा के विरुद्ध साक्ष्य        |                 | अमान्य<br>अमान्य                      | १०४                |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (२) घरोहर रखने के विवाद का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | कर्तव्य है १८२ — १८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| निर्णय (१०५ - १२०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | प्रजा की रक्षा किए बिना कर लेने वाला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (३) तृतीय विवाद 'अस्वामिविक्रय'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | राजा पापी होता है १८४ – १८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| का निर्णय (१२१ – १२७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | चोर की स्वयं प्रायश्चित की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| दूसरे की वस्तु बेच देना १२१ - १२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | विधि १८९ – १९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (४) चतुर्थ विवाद 'सामूहिक व्यापार'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दोषी को दण्ड न देने से राजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| का निर्णय (१२८ – १२९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पापमागी होता है १९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| मिलपुलकर उन्नति या व्यापार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पापियों के संग से पाप १९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| क्राना १२ ८ – १२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | राजाओं से दण्ड प्राप्त करके निर्दोषता १ <del>९३</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (५) पञ्चम विवाद 'दिए पदार्थ को                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | विमिन्न चोरियों 🕌 दण्ड—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| न लौटाना' का निर्णय (१३० - १३१)<br>बान की हुई वस्तु को लौटाना १३० - १३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | व्यवस्था १९४ – १९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| दान की हुई वस्तु को लौटाना १३० — १३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | साहस और चोरी का लक्षण २००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (६) षष्ठ विवाद 'वेतन आदान' का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | डाकू, चोरों के अंगों का छेदन २०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| निर्णय (१३२ – १३४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | माता-पिता, आचार्य आदि सभी राजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| वेतन् देने, न देने का विवाद १३२ - १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | द्वारा दण्डनीय हैं २०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (७) सप्तम विवाद 'प्रतिज्ञा विरुद्धता'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अपराघ करने पर राजा को साघारण जन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| का निर्णय (१३५ – १३८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | से सहस्रगुणा दण्ड हो २०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| कृत प्रतिज्ञा से फिर जाना १३५ - १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | उच्च वर्ण के व्यक्तियों को अधिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (८) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | दण्ड दें २०४ – २०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (८) अञ्चम विवाद 'क्रय विक्रय'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | दण्ड दें २०४ – २०६<br><b>(१४) साहस⊭डाका</b> , <b>हत्या आदि</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (८) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय'         का निर्णय       (१३९ – १४१)         खरीद-विक्री का विवाद       १३९ – १४१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (१४) साहस₌डाका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (८) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय'         का निर्णय       (१३९ – १४१)         खरीद-विक्री का विवाद       १३९ – १४१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (१४) साहस्द्धाका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों<br>का निर्णय (२०७ – २१२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (८) अञ्चम विवाद 'क्रय विक्रय'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (१४) साहस₌डाका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (८) अञ्च्य विवाद 'क्रय विक्रय'<br>का निर्णय (१३९ - १४१)<br>खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१)<br>(९) नवम विवाद 'पालक स्वामी'                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (१४) साहस्द्धाका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों<br>का निर्णय (२०७ – २१२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय'<br>का निर्णय (१३९ - १४१)<br>खरीद-विक्री का विवाद १३९ - १४१)<br>(९) नवम विवाद 'पालक स्वामी'<br>का निर्णय (१४२ - १५५)                                                                                                                                                                                                                                                               | (१४) साहस्र इंडाका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों<br>का निर्णय (२०७ – २१२)<br>साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०८                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (६) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का                                                                                                                                                                                                                                                 | (१४) साहस₌डाका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों<br>का निर्णय (२०७ – २१२)<br>साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६<br>डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५                                                                                                                                                                                                                                 | (१४) साहस्र इतका, हत्या आदि<br>बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों<br>का निर्णय (२०७ – २१२)<br>साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०८<br>डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश<br>को प्राप्त करता है २०९                                                                                                                                                                                                                              |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-विक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और                                                                                                                                                                                                     | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ – २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को                                                                                                                                                                                                                |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१)                                                                                                                                                                             | (१४) साहस्र इति हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ – २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २००० डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४०                                                                                                                                                                                                |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-विक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धी                                                                                                                                       | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ – २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०८ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४०                                                                                                                                                                                               |
| (६) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-विक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालो' का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धी विवाद और उसका                                                                                                                         | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ – २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४० आततायी को मारने में अपराघ नहीं २११ – २१२                                                                                                                                                      |
| (६) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कदुवाक्य बोलने-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७२ - १७५)                                                                                                      | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ − २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४० आततायी को मारने में अपराघ नहीं २११ − २१२ (१५) स्त्रीसंग्रहण संबन्धी विवाद तथा                                                                                                                 |
| (६) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-विक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७२ - १७५) (७२) दण्ड से घायल करने या मारने सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७६ - १७९)                            | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ – २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०८ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४० आततायी को मारने में अपराघ नहीं २११ – २१२ (१५) स्त्रीसंग्रहण संबन्धी विवाद तथा उसका निर्णय (२१३ – २२०)                                                                                         |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कदुवाक्य बोलने-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७२ - १७५) (७२) वण्ड से घायल करने या मारने सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७६ - १७५) (१३) चोरी का विवाद और उसका | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ – २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४० आततायी को मारने में अपराध नहीं २११ – २१२ (१५) स्त्रीसंग्रहण संबन्धी विवाद तथा उसका निर्णय (२१३ – २२०) स्त्रीसंग्रहण की परिमाषा २१६                                                            |
| (६) अष्टम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-विक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७२ - १७५) (७२) दण्ड से घायल करने या मारने सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७६ - १७९)                            | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ − २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४० आततायी को मारने में अपराघ नहीं २११ − २१२ (१५) स्त्रीसंग्रहण संबन्धी विवाद तथा उसका निर्णय (२१३ − २२०) स्त्रीसंग्रहण की परिमाषा २१६ दम्मपूर्वक व्यमिचार में प्रवृत्त होने पर                   |
| (६) अब्दम विवाद 'क्रय विक्रय' का निर्णय (१३९ - १४१) खरीद-बिक्री का विवाद १३९ - १४१) (९) नवम विवाद 'पालक स्वामी' का निर्णय (१४२ - १५५) पश्च स्वामी और ग्वालों का विवाद १४२ - १५५ (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१५६ - १७१) (११) दुष्ट या कदुवाक्य बोलने-सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७२ - १७५) (७२) वण्ड से घायल करने या मारने सम्बन्धी विवाद और उसका निर्णय (१७६ - १७५) (१३) चोरी का विवाद और उसका | (१४) साहस्र झाका, हत्या आदि बलात्कारपूर्वक किए गए अपराघों का निर्णय (२०७ − २१२) साहसी व्यक्ति चोर से अधिक पापी २०६ डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है २०९ मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करें २४० आततायी को मारने में अपराघ नहीं २११ − २१२ (१५) स्त्रीसंग्रहण संबन्धी विवाद तथा उसका निर्णय (२१३ − २२०) स्त्रीसंग्रहण की परिमाषा २१६ दम्मपूर्वक व्यमिचार मे प्रवृत्त होने पर स्त्री को दण्ड २१७ |

#### विश्द-मनुस्मृति:

| साम्मालत रहने पर विभाजन                 | पुन: एकत्र हाकर पृथक् हान                  |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| का दूसरा विकल्प ४२                      | पर उदार भाग नहीं ७६                        |
| बड़े भाई का छोटों के प्रति कर्त्तव्य ४३ | भाई के मरने पर उसके घन                     |
| छोटों का बड़े माई के प्रति              | का विभाग ७७ – ९८                           |
| कर्त्तव्य ४४ – ४५                       | कर्त्तव्यपालन न करने पर बड़े माई को        |
| इकट्ठे रहकर अलग होने पर                 | उदार माग नहीं ७९                           |
| 'उद्बार' अंश का विमाजन ४६ – ४७          | दायघन से वञ्चित लोग ८०                     |
| सम्मिलित रहकर अलग होते हुए              | पितृधन का विषम विमाजन                      |
| विमाजन की अन्य विधि ४६ – ५०             | _                                          |
| पुत्रिका करने का उद्देश्यं ५१           | इकलौते सन्तानहीन पुत्र के धन का            |
| पुत्र के अभाव में सारे घन की            | उत्तराधिकार द३ – द४                        |
| अधिकारिणी पुत्री ५२                     | (१८) चूत-सम्बन्धी विवाद का                 |
| माता का घन पुत्रियों का ही              | निर्णय (६५ – ९९)                           |
| होता है ५३                              | राष्ट्रघातक जुंआ आदि का पूर्ण निवारण 🗷 🗠 ६ |
| पुत्रिका करने पर पुत्र होने की          | जुआ एक तस्करी है ५७                        |
| अवस्था में दायव्यवस्था ५४               | · चूत और समाह्वय में भेद                   |
| पुत्र का लक्षण ५५                       | मुकद्दमों के अन्त में                      |
| दत्तक पुत्र के दायभाग का विघान ५६       | उपसंहार (९४ – १०६)                         |
| नियोग से उत्पन्न क्षेत्रज पुत्र         | रिश्वत लेकर अन्याय करने वालों              |
| के दायमाग का विघान ५७ — ५५              | ्रको दण्ड ९४                               |
| नियोग विधि के बिना उत्पन्न पुत्र        | निर्णयो में कपट करने वालों को दण्ड ९५      |
| दायमाग का अनिधकारी ५९                   |                                            |
| अक्षतयोनि के पुनर्विवाह का विघान ६०     | में आकर न बदले ९६                          |
| (मातृघन का विमागं)                      | अमात्यो और न्यायाघीशों को अन्याय           |
| मातृघन को भाई बहन बराबर                 | करने पर दण्ड ९७                            |
| बाट लें ६१ - ६२                         |                                            |
| स्त्रीघन छ: प्रकार का ६३ - ६४           |                                            |
| ब्राहमादि विवाहों में स्त्रीघन का       | निवारण (९-१०१ से १५७ तक)                   |
| अधिकारी पति ६५                          |                                            |
| आनुरादि विवाहों में स्त्रीधन के         | लोक कण्टकों की गणना १०७ – ११२              |
| उत्तराधिकारी ६६                         |                                            |
| स्त्रियाँ कुटुम्ब से छिपाकर धन          | अपराधियों का पता लगाये ११३ — ११८           |
| न जोड़ें ६७ – ६८                        |                                            |
| घन के अनिधकारी विकलांग ६९               |                                            |
| इन्हें मोजनछादन देते रहें ७० – ७१       | दण्ड दे १२० - १२१                          |
| सम्मिलित रहते बड़े भाई के               | सामूहिक हानि होने पर सहयोग न               |
| कमाये घन की व्यवस्था ७२ – ७५            |                                            |
|                                         |                                            |

|                                                                  | विषयानुव्र              | त्मणि <b>का</b>                           | ş      |
|------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------|--------|
| विभिन्न अपराघियों को दण्ड                                        | १२४ — १३६               | निर्णय                                    | q      |
| सत राजप्रकृतियां                                                 | १३७ – १४३               | प्रायश्चितो का परिचय-वर्णन                | १८     |
| ाजा के शासन में ही चार युग                                       | १४४ – १४ <b>५</b>       | प्राजापत्य व्रत की विधि                   | ११     |
| ाजा के आठ रूप                                                    | १४६                     | कृच्छ्सान्तपन व्रत की विधि                | १६     |
| ाजा का इन्द्ररूप आचरण                                            | १४७                     | अतिकृच्छ व्रत की विधि                     | १३     |
| ाजा का सूर्यरूप आचरण                                             | १४८                     | तप्तकृच्छ व्रत की विधि                    | १४     |
| ाजा का वायुरूप आचरण                                              | १४९                     | चान्द्रायण व्रत की विधि                   | الم ا  |
| ाजा का यमरूप आचरण                                                | १५०                     | यवमध्यम चान्द्रायण व्रत की विधि           | १६     |
| ाजा का वरुणरूप आचरण                                              | १५१                     | व्रत पालन के समय यज्ञ करें                | 81     |
| ाजा का चन्द्ररूप आचरण                                            | १५२                     | <b>द्रत पालन के समय गायत्री</b>           |        |
| राजा का अग्निरूप आचरण                                            | १५३                     | आदि का जाप करें                           | १र     |
| ाजा का घरारूप आचरण                                               | १५४ – १५५               | मानसपापों के प्रायश्चित की विघि           | 8 0    |
| उपसंहार                                                          | १५६ — १५७               | पांच कर्मों से प्रायश्चित में पाप भावन    | ग      |
| रशम अध्याय                                                       |                         | से मुक्ति                                 | ર્     |
| (बातुर्वर्ण्य धर्मान्तर्गत वैश्य                                 | गुल के धर्म             | ्रसबके सामने अपना अपराघ कहने              |        |
| _                                                                |                         | से पाप से मुक्ति                          | ર      |
| एवं चातुर्वर्ण्य धर्म का उ                                       |                         | अनुताप करने से पाप मावना से मुक्ति        | ર      |
| वैश्यों के कर्तव्य                                               | (१ <del>- ७)</del><br>— | तपपूर्वकः पुन: पाप न करने के नि           | श्चय   |
| र्रुद्ध को उत्कृष्ट वर्ण की प्रा<br>गरो वर्णों से मिन्न व्यक्तिय |                         | से पापमावना से मुक्ति                     | ેર     |
|                                                                  |                         | कर्मफलों पर चिन्तन करने से पाप            |        |
| की संज्ञा<br>— — — — — — — — — — — — — — — — — — —               | <u> </u>                | भावना से मुक्ति                           | ર      |
| रस्यु अर्थात् अनार्यं की पहर                                     |                         | पापमावना से मुक्ति चाहने वाल पुन          | :      |
| रेखकर करें                                                       | ११                      | पाप न करे                                 | ۶,     |
| बनायौँ-दस्युओं के लक्षण                                          | १२ – १३                 | तप तब तक करें जब तक मन में                |        |
| कर्मानुसार वर्ण-परिवर्तन                                         | 88                      | प्रसन्नता न आ जाये                        | ર્     |
| <b>उपसंहार</b>                                                   | १५                      | वेदाम्यासादि से पापमावनाओं का क्षय        | રા     |
| एकादश-अध्याय                                                     |                         | वेदज्ञानाग्नि में पापभावना विनष्ट होती है | રા     |
| प्रायश्क्ति विषय                                                 |                         | वेदज्ञान रूपी तालाब में पापमावना          |        |
| (११ – १                                                          | १ से ३१ तक)             | का हुबना                                  | २      |
| प्रागश्चित कब किया जाता है                                       |                         | ेवदिवत् का लक्षण                          | 30     |
| प्रायश्चित का अर्थ                                               | 8                       | ईश्वर भी एक ज्ञेय वेद है                  | ş      |
| प्रावश्चित क्यों करना चाहिए                                      | પ્                      | प्रायश्चितं विषय का उपसंहार               | · ફ:   |
| व्रत्यों का प्रायश्चित                                           | ફ                       |                                           |        |
| निन्दित कर्म करने वालों का                                       | •                       | दादश अध्याय                               |        |
| प्रविचत्त                                                        | 9                       | कर्मफल-विधान एवं नि :श्रेयस कर            | र्गे व |
| वेदोक्त कमों के त्याग का प्र                                     | ग्रयश्चित ८             | वर्णन (१२ – १ से १६६                      | तक     |
| अवस्त कमा क त्यान का ह                                           |                         |                                           |        |

# विशुद्ध-मनुस्मृति:

| का कथन                                   | १            | आसर्क्ति-निरासक्ति के अनुसार      |                 |
|------------------------------------------|--------------|-----------------------------------|-----------------|
| मन कर्मों का प्रवर्तक                    | ર.           | फल प्राप्ति                       | રૂ.             |
| त्रिविध मानसिक बुरे कर्म                 | ą            | नि :श्रेयकर कर्मों का वर्णन       | 80              |
| चतुर्विघ वाचिक बुरे कर्म                 | 8            | छह नि :श्रेयकर कर्म               | <sub>:</sub> ४१ |
| त्रिविध शारीरिक बुरे कर्म                | ય            | (१) आत्मज्ञान का वर्णन            |                 |
| जैसा कर्म उसी प्रकार उसका भोग            | ६ <b>–</b> ७ | आत्मज्ञान सर्वश्रेष्ठ धर्म है     | ४२ – ४३         |
| प्रकृति के आत्मा को प्रभावित             |              | (२) इन्द्रिय संयम का वर्णन        |                 |
| करने वाले तीन गुण                        | 5            | आत्मज्ञान, इन्द्रिय संयम का कथन   | और              |
| जिस गुण की प्रधानता,                     |              | इनसे जन्मसाफल्य                   | ४४ – ४५         |
| वैसी ही आत्मा                            | 9- 90        | (३) वेदांम्यास का वर्णन           |                 |
| आत्मा मे <sup>५</sup> रजोगुण की प्रधानता |              | वेद-विरुद्ध-शास्त्र अप्रामाणिक    | ४७ – ४८         |
| की पहचान                                 | ११           | वेद से वर्ण, आश्रम, लोक,          |                 |
| आत्मा में रजोगुण प्रधानता                | •            | काल आदि का ज्ञान                  | ४९              |
| कीं पहचान                                | १२           | पञ्चमूत आदि सूक्ष्म शक्तियों का   |                 |
| आत्मा में सतोगुण की प्रघानता             |              | ज्ञान वेदों से                    | ५०              |
| •                                        | ३ – १४       | वेद सुखों का साघन है              | ५१              |
| सतोगुण को प्रत्यक्ष कराने                |              | वेदवेता, ही सफल राजा, सेनापति व   | 1               |
| वाले लक्षण                               | 84           | न्यायाधीश हो सकता है              | ધર              |
| रंजोगुण के लक्षण                         | १६           | वेदज्ञान से परमगति की ओर          |                 |
| तमोगुण के लक्षण १                        | ७ – १८       | प्रगति                            | <b>५३ – ५</b> ૪ |
| तमोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा        | १९           | (४ - ५) तप और विद्या का           | वर्णन           |
| रजोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा        | २०           | तप से पापमावना का नाश और          | •               |
| संतोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा       | २१           | विद्या से अमृतप्राप्ति            | પ્ર             |
| तीनो गुणो के प्रघान उद्देश्य व           |              | (६) धर्म का वर्णन                 |                 |
| पारस्परिक श्रेष्ठता २                    | २ – २३       | धर्मज्ञान के लिए त्रिविध प्रमाणों |                 |
| तीन गुणों के आघार पर तीन गतियां          | - २४         | का ज्ञान                          | પ્રદ            |
| तीन गतियों के कर्म, विद्या के आधार       | •            | वेदानुकूल तर्क से धर्मज्ञान       | <i>પ્</i> છ     |
| पर तीन गौण गतियाँ                        | ર્ય          | अविहित धर्मों का विधान शिष्ट      |                 |
| तीन गतियों के तीन-तीन भेद अ              | गैर          | विद्वानं करें                     | ५८              |
| तदनुसार जन्मावस्थाओं के फल               |              | शिष्ट विदानों की परिमाषा          | પ્રવ            |
| तांमस गतियों के तीन मेद २:               | ६ – २८       | तीन या दश विद्वानों की            |                 |
| राजस गतियों के तीन भेद २ र               | ९ – ३१       | धर्मनिर्णाय परिषद्                | ६०              |
| सात्त्विक गतियों के तीन भेद ३            | २ – ३५       | धर्मपरिषद् के दश सदस्य            | ६१              |
| विषयों में आसक्ति से और अधर्म            |              | धर्मपरिषद् के तीन सदस्य           | ६२              |
| सेवन से दु:खरूप जन्मों की प्राप्ति       | ३६           | वेद का एक विद्वान भी असंख्य मूखे  | f               |
| विषयों के सेवन से पापयोनियों की          |              | से घर्म निर्णय में प्रमाण है      | ફરૂ             |
| प्राप्ति ३                               | ७ – ३८       | धर्मपरिषद् का सदस्य कौन नहीं      |                 |

| विषयानुक्रमणिका                        |    |                                  | રૂપ  |  |
|----------------------------------------|----|----------------------------------|------|--|
| हो सकता                                | ફ૪ | फलदाता और उपास्य है              | ६८   |  |
| मूखों द्वारा निर्णीत धर्म से पापवृद्धि |    | परम सूक्ष्म परमात्मा को जाने     | ६९   |  |
| का भय                                  | ६५ | परमात्मा के अनेक नाम             | . 90 |  |
| नि:श्रेयस् कर्मों का उपसंहार           | ६६ | सर्वान्तर्यामी परमात्मा ही संसार |      |  |
| ईश्वरद्रष्टा अधर्म में मन नहीं ल्हाता  | ફ७ | को चक्रवत् चलाता है              | ७१   |  |
| परमेश्वर ही सबका निर्माता,             |    | समाघि से ईश्वर एवं मोक्षप्राप्ति | ં ૭૨ |  |

# अनुशीलन समीक्षा में विचारित विषयों की सूची

| parts.                               |        |                                        |                  |
|--------------------------------------|--------|----------------------------------------|------------------|
| प्रथम अध्याय                         | पृष्ठ  | २१वें श्लोक के क्रम पर विचार           | २६               |
|                                      | संख्या | २१वें श्लोक का संगत अर्थ               | २७               |
| धर्मका स्वरूप                        | २      | २२वें श्लोक का संगत अर्थ               | २८               |
| 'अन्तरप्रभवाणाम् ' पद का             |        | 'सूक्ष्मम्' का अर्थ                    | २८               |
| मनुसम्मत अर्थ                        | ર '    | साघ्यों से अभिप्राय                    | २८               |
| 'अस्य सर्वस्य' पदों की सही संगति     | ७      | यज्ञ का व्यापक अर्थ, वेदों             |                  |
| 'कार्यतस्वार्थवित्' का सगत अर्थ      | 5      | का उद्देश्य                            | રૃષ              |
| प्रथम चार श्लोकों की मौलिकता         |        | वेदोत्पंत्ति विषयक वेदादि के प्रमाण    | ३२               |
| पर विचार                             | १०     | वेदोत्पत्ति की मान्यता का              |                  |
| मनुस्मृति के प्रशंन और उत्तर         |        | अन्यत्र वर्णन                          | ફફ               |
| की संगति                             | १२     | २६वें श्लोक के क्रम पर विचार           | ફફ               |
| मनुस्मृति की सांगोपांग शैली          | १४     | जगदुत्पत्ति-प्रयोजन एवं कर्मफल         | રૂક              |
| स्वयंभू का सही अर्थ                  | . १५   | चातुर्वर्ण्य व्यवस्था निर्माण वेदों से | . ફય             |
| परमात्मा की प्रकटता से अभिप्राय      | १५     | वर्णोत्पत्ति-विषयक भ्रान्त कल्पना      | ३६               |
| सृष्ट्युत्पत्ति विषयक वेदमंत्रों     |        | ४२वें श्लोक की शैली एवं अर्थ           |                  |
| के प्रमाण                            | १६     | पर विचार                               | ३८               |
| १४ – १५ श्लोकों के अर्थ में भ्रांति  |        | वृक्षों की चेतनता पर विचार             | 80               |
| और सृष्ट्युत्पति की प्रक्रिया        | १८     | प्राचीनकाल-परिमाण की आधुनिक            |                  |
| 'महत्तत्त्व' और मन से अभिप्राय       | १९     | काल परिमाणों से तुलना                  | ૪ર               |
| 'आत्मन : उद् <b>बब</b> र्ह'का अर्थ   | १९     | ६४वें श्लोक की शैली पर विचार           | ૪ર               |
| पञ्चतन्मात्राओं से पञ्चमहाभूतों      |        | उत्तरायण-दक्षिणायन का विवेचन           | ४३               |
| की उत्पत्ति                          | २०     | सूर्य जड़ देवता है                     | 88               |
| १६वें श्लोक का संगत अर्थ             | 90     | चार युगों के परिमाण की                 |                  |
| सृष्टि-उत्पति विषय में शास्त्रों में |        | तुलनात्मक तालिका                       | ४६               |
| अविरोध या विरोध                      | २१     | वेदोत्पत्ति-समय पर विचार               | 89               |
| पञ्चमहामूतो के कम                    | २२     | आकाशोत्पत्ति के विषय में महर्षि        |                  |
| १ दवें श्लोक का संगत अर्थ            | २२     | दयानन्द 'लिखते हैं                     | ४९               |
| सूक्ष्म शरीर के घटक                  | २३     | सृष्टि प्रवाह से अनादि                 | ५१               |
| सृष्टि उत्पत्ति का क्रम              | ર૪     | मनुप्रोक्त कालपरिमाण की                |                  |
| पुरुष के महत्तत्त्व आदि अर्थ         | રુષ્ઠ  | तालिका                                 | પર – <b>પ</b> રૂ |
| सृष्टि में मनुष्यों की उत्पत्ति      | ૨૪     | वर्ण शब्द की व्युत्पत्ति कर्मणा-       |                  |
| पञ्चमहामूतों का क्रम और गुण          | ર્ય    | वर्णवयवस्था की सूचक                    | વ૪               |
| पञ्चमहामूतों का उत्पत्तिक्रम और      |        | 'ब्राह्मण' नाम कर्मणा वर्ण-            |                  |
| गुणों की तालिका                      | ર્ય    | व्यवस्था का सूचक                       | વ્ય              |
| सृष्टि के प्रारम्भ में नामकरण        | २इ     | 'क्षत्रिय' नाम वर्णव्यवस्था            |                  |
| -                                    |        |                                        |                  |

| समीक्षा में विचारित विषयों की सूची               |                   |                                | 96  |
|--------------------------------------------------|-------------------|--------------------------------|-----|
| ना सूचक                                          | ५६                | नामकरण काल                     | 50  |
| 'बैश्य' नाम कर्मणा वर्णव्यवस्था                  |                   | ६, ७ श्लोकों के संगत अर्थ      | 59  |
| का सूचक                                          | ५८                | जुगुप्सित का संगत अर्थ         | 90  |
| 'शुद्र' नाम कर्मणा व्यवस्था का सुचक              | ५८                | निष्क्रमण और अन्नप्राशन में    |     |
| ग्नुस्मृति में वर्णव्यवस्था                      |                   | गृहयसूत्रों के प्रमाण          | ९२  |
| कर्मानुसार है ५९-                                | – ६२              | चूड़ाकर्म में प्रमाण           | ९३  |
| १०९ श्लोक की अन्यत्र पुष्टि                      | ६३                | उपनयन में 'ब्राह्मणस्य' आदि    |     |
| वूलर द्वारा घोषित प्रक्षिप्तता                   |                   | पदो का मनुसम्मत अर्थ           | ९३  |
| पर विचार                                         | ६५                | उपनयन में श्रुद्र का उल्लेख    |     |
| र्धम के चार लक्षणों का स्वरूप                    | ६६                | क्यों नहीं ?                   | ९४  |
| वेद                                              | દ્                | उच्छिष्ट खाने में दोष          | १०२ |
| स्मृति और शील                                    | ६७                | नष्ट उपवीत, दण्ड आदि का जल में |     |
| संदाचार                                          | ६७                | प्रक्षेपण क्यों ?              | १०४ |
| 'आत्मन: तुष्टि' 'स्वस्य आत्मन:                   |                   | अध्ययन के आचन्त में            |     |
| प्रियम्' का स्पष्टीकरण                           | ६७                | ओंकारीच्चारण के लाभ            | १०६ |
| वेद और श्रुति नाम के कारण                        | 90                | ओंकार और महाव्याहृतियों        |     |
| तर्क शब्द का विवेचन                              | ७१                | का विवेचन                      | १०७ |
| सान्तरालानाम्'का अर्थ                            | ૭૬                | 'ओम्' ईश्वर का मुख्य नाम       | १०९ |
| <b>गरंपर्यक्रम</b> 'से अभिप्राय                  | <i>હ</i> વ        | गायत्री मन्त्र और उसका अर्थ    | १०९ |
| १४२ श्लोक का संगत अर्थ                           | 99                | 'इन्द्रिय' शब्द की व्युत्पत्ति | ११० |
| श्लोकार्थ में याज्ञवल <del>्व</del> य स्मृति     |                   | इन्द्रियों के विषय             | १११ |
| का प्रमाण                                        | 99                | 'वषट्कार' की व्युत्पत्ति       | ११७ |
| 'म्लेच्छ' शब्द का अमिप्राय                       | ७८                | 'स्वाच्याय' से अभिप्राय        | ११८ |
| मनुस्मृति में अध्याय-विभाजन                      |                   | 'अब्दम्' का संगत अर्थ          | ११८ |
| मौलिक नहीं                                       | 95                | 'आप्त'का अर्थ और व्याकरण       | १२० |
| <b>गनुस्मृति में वर्णों और आश्रम<del>-</del></b> |                   | 'प्रॅंति'से अभिप्राय           | १२० |
| धर्मों का साथ-साथ वर्णन                          | <b>૭</b> ૧        | विद्या के आख्यान का निरुक्त    |     |
| द्वितीय अध्याय                                   |                   | में वर्णन                      | १२२ |
| 'गामैं:' आदि पदों में                            |                   | अभिवादनादि से आयु-बल्-यश       |     |
| अर्थव्यापकता                                     | द्रश              | की वृद्धि कैसे ?               | १२३ |
| गनुस्मृति में सोलह संस्कारों<br>-                | -17               | विशिष्ट विद्वान् सर्वाधिक      |     |
| की तालिका                                        | <b>≂</b> ફ        | सम्मान्य                       | १२८ |
| 'एन:' का अर्थ                                    | द्रप्<br>द्र      | कल्प से अभिप्राय               | १२९ |
| 'वर्धन' शब्द का विवेचन                           | 58                | त्रृत्विव का अधिकारी कौन       | ०६१ |
|                                                  |                   |                                |     |
| जतकर्म में गृह्यसूत्रों के प्रमाण                | <del>ದ</del> ಕ್ಕಿ | ११९ श्लोक की निरुक्त से        |     |

### विशुद्ध-मनुस्मृति:

| ब्रह्मजन्म से अभिप्राय                   | १३१ | प्राजापत्य विवाह का लक्षण एवं    |      |
|------------------------------------------|-----|----------------------------------|------|
| 'जाति' शब्दार्थ का विवेचन                | १३२ | विवेचन                           | १७२  |
| 'कवि' शब्द की व्युत्पत्ति                | १३४ | प्रजापति किनको कहते हैं          | १७२  |
| 'अनूचान' सबसे महान्                      | १३५ | आसुर विवाह का लक्षण एवं विवेचन   | १७३  |
| अपमान सहन का कथन क्यों ?                 | १३९ | 'असुर' किसको कहते हैं            | १७३  |
| म्रग्वी'शब्द पर विचार                    | 680 | गान्धर्व विवाह का लक्षण          |      |
| वेदत्याग् से कुटुम्ब की श्रुद्रता कैसे ? | १४१ | एवं विवेचन                       | १७४  |
| ब्रहमचारी' शब्द की व्युत्पत्ति           | १४१ | गन्धर्व किनको कहते हैं           | १७४  |
| ब्रहमचारी के लिए देव-पितर कौन ?          | १४२ | राक्षस विवाह का लक्षण एवं विवेचन | १७५  |
| 'देवता-अभ्यर्चन' से अभिप्राय             | १४३ | राक्षस किनको कहते हैं            | १७५  |
| 'तर्पण' का सही अभिप्राय                  | १४४ | पैशाच विवाह का लक्षण एवं         |      |
| प्रमुख गुण के आधार पर ऋषि,               |     | विवेचन                           | १७६  |
| देव, पितरों में अन्तर                    | १४४ | पैशाच किनको कहते हैं             | १७६  |
| मधुका अर्थ                               | १४५ | त्रमृतुदान में वर्जित पर्व       | १७७  |
| यज्ञ की समिघाएं                          | १४७ | पर्वदिनों में समागम निषेघ क्यों  | १७७. |
| 'कर्णो पिघातव्यो' मुहावरा                | १५० | 'त्राृतुकाल में गमन' गृहस्य का   |      |
| अब्राह्मण से विद्या प्राप्तिः            | १५७ | आवश्यक कर्तव्य                   | १७८  |
| तृतीय अध्याय                             |     | त्रृतुगमन में निषिद्ध रात्रियां  | १७९  |
| समावर्तन से अभिप्राय                     | १६० | त्रमृतुकाल की निश्चित रात्रियों  |      |
| समावर्तन का काल और उसके                  |     | का कारण                          | १७९  |
| आवश्यक <sup>ं</sup> नियम                 | १६० | 'अधिक' शब्द से अभिप्राय          | १८०  |
| विवाह से अभिप्राय                        | १६२ | आधुनिक चिकित्सा विज्ञान से       |      |
| मनुस्मृति में स्त्री-पुरुषों के          |     | विरोध नहीं                       | १८०  |
| विवाह की आयु                             | १६२ | कौन गृहस्य ब्रह्मचारी            | १८१  |
| आयुर्वेद के अनुसार विवाह की आयु          | १६३ | स्त्रीधन विवरण                   | १८१  |
| वेद में विवाह की आयु                     | १६४ | आर्ष विवाह में श्रुत्क लेना      |      |
| आठ विवाह और मनु की मान्यता               | १६८ | मनुविरुद                         | १८३  |
| ब्राहम विवाह का लक्षण एवं                |     | ५६वें श्लोक का सही अर्थ          | १८४  |
| विवेचन                                   |     | यज्ञ न करने से पाप               | १९०  |
| ब्राहम विवाह ही स्वयंवर विवाह            |     | स्वर्ग से अभिप्राय               | १९२  |
| दैंव विवाह के लक्षण का स्पष्टीकरण        | १६९ | 'पितर' से अमिप्राय               | १९४  |
| देव किसको कहते हैं                       | १७० | पितरों में चेद का प्रमाण         | १९५  |
| त्रमृत्विज् का प्रसंगानुकूल अर्थ         |     | पितरों की गणना और उनका           |      |
| आर्ष विवाह के विवाद का विवेचन            |     | अभिप्राय                         | १९५  |
| आर्ष विवाह का लक्षण                      |     | देव से अभिप्राय                  | १९७  |
| त्रमृषि कौन है ?                         | १७२ | त्रमृषि से अभिप्राय              | १९८  |
|                                          |     |                                  |      |

| समीक्ष                          | ा में विचारि | त विषयों की सूची                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|---------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| यज्ञ में लवणान्न की आहुति नहीं  | 900          | 'लोक' शब्द का विवेचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ર   |
| अतिथि सेवा यश-आयु-सुख-          |              | षष्ठ अध्याय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| सोभाग्य वर्धक                   | २०५          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| गृहय देवता                      | २०८          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ્ર  |
| यज्ञशेष और शेषभुक मोजन          |              | वानप्रस्थ घारण में वेद के प्रमाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ą   |
| में अन्तर                       | २०८          | वैतानिक से अमिप्राय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . ၃ |
| चतुर्थ अध्याय                   |              | नक्षत्रों की गणना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ą   |
| हव्य-कव्य शब्दों का विवेचन      | २१५          | लवण शब्दः विवेचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ę   |
| वीर्घ सन्ध्या से दीर्घ-आयु      |              | वानप्रस्थ के लिए ग्रामोत्पन्न वस्तुओं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| की प्राप्ति                     | २१८          | के निषेध में कारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ą   |
| योगदर्शन से जन्मज्ञान की पुष्टि | २२२          | २६वें श्लोक की संगति का विवेचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ą   |
| कर्मफल का मोक्ता कौन            | २२७,         | 'परिव्राजक' की व्युत्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ę   |
| धर्मवर्जित अर्थ                 | २२९          | सन्यास वानप्रस्य से और सीघे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| धर्मवर्जित काम                  | २२९          | गृहस्थ से मी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ş   |
| उत्तरकाल में असुखकारक धर्म      | २२९ -        | सन्यासी द्वारा अभयदान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ş   |
| लोकविक्रुष्ट धर्म               | २२९          | गृहस्य से संन्यास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ş   |
| र्घमं, अर्थ, काम का स्वरूप      | २२९          | 'अनिन :' का अभिप्राय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ş   |
| वनग्रहण की धर्मविधि             | २३०          | काल की प्रतीक्षा कैसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ş   |
| तीन प्रकार के असम्मान्य व्यक्ति | २३२          | इन्द्रियनिरोघ में योग के प्रमाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ş   |
| यम सेवन के बिना पतन कैसे?       | २३४          | योग की परिभाषा एवं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| यमों और नियमों की गणना          |              | योग से ईश्वरप्राप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9   |
| एवं व्याख्या                    | . २३४        | प्राणायाम के लक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ą   |
| कर्मफुल का भोक्ता-कर्ता         | २३६          | प्राणायाम् के भेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ą   |
| २४५ श्लोक में ब्राह्मण          |              | प्राणायाम-मन्त्र 🤝                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ą   |
| शब्द से अमिप्राय                | २३८          | प्राणायाम से दोषों का निवारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ą   |
| पञ्चभ अध्याय                    |              | घारणा और प्रत्याहार-विवेचन में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| गृञ्जन का अर्थ शलगम             | २४२          | योग के प्रमाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5   |
| परिगणित पदार्थी के अभक्ष्य      | (0)          | दर्शन एवं घ्यानयोग विवेचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5   |
| होने में कारण                   | २४२          | मोक्ष सुख का आग्रय परमात्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5   |
| ४५वें श्लोक की प्रसंगसम्बद्धता  | (0)          | धर्म के लक्षणों की विशेष व्याख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ş   |
| पर विचार                        | ર૪૪          | ब्राह्मण शब्द का उपलक्षणात्मक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| रेहशुद्धिम् पाठ मौिलिक          | २४६          | प्रयोग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5   |
| वन से <b>जुदि</b>               | २४७          | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| यज्ञपात्री का परिचय एवं विवरण   |              | राजा के आठ विशिष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| मनुकी स्त्री सम्बन्धी मान्यताए  |              | ' गुणीं की व्याख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ;   |
| 'संस्थित' शब्द का विवेचन        | રપ્ય         | and the second s | ;   |

# विशुद्ध-मनुस्मृति :

| दण्ड का आलंकारिक चित्र              | २९४           | मनुप्रोक्त कर्मचारी /अधिकारी         |             |
|-------------------------------------|---------------|--------------------------------------|-------------|
| घर्म, अर्थ और काम का स्वरूप         | २९५           | तालिका                               | <b>33</b> 0 |
| 'विषम :' का अभिप्राय                | २९७           | कौटिल्य के अनुसारं मंत्रियों से      |             |
| राजा वर्णाश्रम धर्मों का रक्षक      |               | सेवकों तक का भरण-पोषण व्यय           | ३३२         |
| होना चाहिए                          | २९९           | मनुप्रोक्त कर-व्यवस्थाएं सर्वप्राचीन |             |
| मृत्य से अमिप्राय                   | २९९           | एवं सर्वाधिक मान्य                   | ३३४         |
| राजा की जीवनचर्या और दिनचर्या       | 00 <b>\$</b>  | 'ब्राहमणान् अर्च्य' का सही अभिप्राय  | ३३७         |
| श्लोकार्थ पर विचार                  | 00 <b>\$</b>  | राजा की सामान्य दिनचर्या             | ३३७         |
| राजा की जीवनचर्या और                |               | मनुप्रोक्त राजा की दिनचर्या          |             |
| कौटिल्य अर्थ-शास्त्र                | 00 <b>\$</b>  | तालिका                               | ફફદ         |
| राजा के अनुशासन-विषय में            |               | कौटिल्य-प्र <del>ोक्त</del> राजा की  |             |
| कौटिल्य का मत                       | ३०१           | दिनचर्या तालिका                      | ३३९         |
| विद्याग्रहण के सम्बन्ध में कौटिल्य  |               | 'नि :श्रलाके अरण्ये' का अमिप्राय     | 980         |
| के विचार                            | ३०२           | मन्त्रणास्थल के सम्बन्ध में कौटिल्य  |             |
| कौटिल्य द्वारा इन्द्रियजय पर प्रकाश | \$0 <b>\$</b> | के विचार                             | <b>3</b> 80 |
| 'तौर्यत्रिकम्' 'मृगया' 'स्त्रिय:    |               | मन्त्र शब्द का राजनीतिपरक            |             |
| शब्दों पर विशेष विचार               | <b>\$</b> ⊘¥  | अर्थ                                 | ३४१         |
| नियुक्ति से पूर्व अमात्यों की       |               | अष्टविष कर्मों के विवाद का           |             |
| परीक्षा =विघियां                    | 30≂           | समाधान                               | ३४३         |
| 'इतिकर्त्तव्यता' का अभिप्राय        | ०१६           | मनुप्रोक्त राजा के अष्टिक्य कर्म     | ३४३         |
| राजा और अमात्यों के कार्यों         |               | 'पञ्चवर्ग 'से अभिप्राय               | ३४४         |
| का विमाजन                           | ३१२           | 'अनुराग' और 'अपराग'                  | ३४४         |
| कौटिल्य के अनुसार दूत के कार्य      | ३१२           | 'मण्डल' से अमिप्राय                  | રુષ્        |
| कृत्य श्रष्द का राजनीतिपरक अर्थ     | ३१३           | मध्यम आदि चार मूलप्रकृति रूप         |             |
| इंगित और आकार का अर्थ               | ३१३           | राजाओं के लक्षण                      | ३४५         |
| कौटिल्य अर्थशास्त्र में चार         |               | शेष आठ मूल प्रकृतिरूप                |             |
| प्रकार के दुर्ग                     | ३१४ -         | राजाओं के लक्षण                      | ३४६         |
| वैतानिक और गृह्यकर्म                | ३१६           | बहत्तर प्रकृतियां                    | ३४७         |
| 'आप्त" और 'बलि'का विशेष अर्थ        | ३१७           | त्रिविघ मार्ग का मनुसम्मत अर्थ       | ३५५         |
| कौटिल्य के अनुसार विभागाध्यक्ष      | ३१८           | विमिन्न व्यूहों का परिचय             | ३५६         |
| 'विपश्चित्' का अर्थ                 | ३१८           | मनुप्रोक्त युद्ध नीति के अंग,        |             |
| 'खिद्र' का अर्थ                     | ३२४           | व्यूहरचना, शस्त्रास्त्रवर्णन तालिका  | ३५९         |
| कौटिल्य द्वारा उद्दत श्लोक          | ३२४           | 'कालज्ञ' का प्रासंगिक और             |             |
| परिपन्थिन् 'का व्याकरण              | ३२५           | मनुसम्मत अर्थ                        | ३६६         |
| राष्ट्रकर्षण से अमिप्राय            | ३२६           | 'विषापहै: मन्त्रे:' पदो' के          |             |
| मनुप्रोक्त नियन्त्रण केन्द्र और     |               | अर्थ पर विचार                        | ३६६         |
| कार्यालय-व्यवस्था तालिका            | ३२ःद          | कौटिल्य अर्थशास्त्र में राजा को      |             |

| <b>गोजन सम्बन्धी निर्देश</b>           | ३६६          | रामायण में उद्दत मनुस्मृति            |      |
|----------------------------------------|--------------|---------------------------------------|------|
| कौटिल्य द्वारा यान आदि के प्रयोग       |              | के श्लोक                              | ४३२  |
| में सावधानी का निर्देश                 | ३६७          | साहस और चोरी का लक्षण                 | ४३५  |
| 'स्त्रीमि:' पद से अभिप्राय             | ३६८          | उच्चवर्णानुसार उच्चदण्ड               | ४३७  |
| 'स्त्रीवृत :' का मनुसम्मत अर्थ         | <i>0</i> €   | नवम अध्याय                            |      |
| 'स्रीवृत:' की कौटिल्य के               |              | 'जाया' शब्द की सिद्धि और इसमें ब्राह् | मण   |
| इष्टिकोण से व्याख्या                   | <i>00</i> ₿  | आदि के प्रमाण                         | ४४८  |
| श्लोकवर्णन पर विचार                    | ३७१          | स्त्रियाँ लक्ष्मी रूप हैं             | ४५१  |
| 'मृत्य' शब्द के अर्थ पर विचार          | ३७१          | नियोग की विधि                         | ४५५  |
| अष्टम अध्याय                           |              | देवर शब्द का अर्थ                     | ४५५  |
| मन्त्र और ब्राह्मण का विशेष            |              | वेदों में नियोग का विधान              | ४५६  |
| अभिप्राय                               | ३७२          | श्लोक की मौलिकता का आधार              | ४५७  |
| विनीत होने का उद्देश्य                 | <b>રે</b> ७२ | नियोगव्यवस्था प्राचीन परम्परागत       |      |
| मुहावरे पर विचार                       | ३७३          | एवं कौटिल्य द्वारा उसका समर्थन        | ४५८  |
| न्यायप्रसंग में ब्राहमण और             |              | प्रत्येक धर्मकार्य पत्नी को सहभागिनी  |      |
| ब्रह्मसमा से अभिप्राय                  | ३७६          | बनाकर करें                            | ४६०  |
| अधर्म शब्द से अभिप्राय                 | <b>3</b> ≂0  | उद्रार-भाग का विभाजन                  | ४६३  |
| साक्षी शब्द पर विचार                   | ನಿಜಜ         | उदारमाग का विघान क्यों                | ४६३  |
| साक्षीविशेषों के कथन का उद्देश्य       |              | स्वघा का मनुसम्मत अर्थ                | ४६५  |
| अन्त्यज कौन                            | ३८९          | पुत्रिका धर्म                         | ४६५  |
| साक्षी-परीक्षा निषेध का कारण           | ३८९          | पुत्र-पुत्री आत्मा रूप                | ४६५  |
| साक्षी-परीक्षा निषेघ का कारण           | ३८९          | पुत्र का अर्थ और उद्देश्य             | ४६७  |
| साहसदण्ड, उनका प्रमाण एवं              |              | १४७ श्लोक की प्रसंगसम्बद्धता          |      |
| अर्वाचीन मुद्राओं से तुलना तालिका      | <b>3</b> 94  | पर विचार                              | ४६८  |
| ह्यूठी साक्षियों में अर्थदण्ड एवं उनकी | •            | १७६ श्लोक की मौलिकता एवं              |      |
| अर्वाचीन मुद्राओं से तुलना तालिका      | ३९५          | प्रसगसम्बद्धता में युक्तियाँ          | ४६€  |
| तोलने के प्रमाणों का विवेचन            |              | चूत से हानि                           | ४७६  |
| और तालिका                              | ३९९          | वेदों मैं जूए का निषेध                | ४७६  |
| कौटिल्य द्वारा वर्णित तोलप्रमाण        | -            | 'कुशीलव' का अर्थ                      | 8७७  |
| मुद्राएं और उनकी तालिका                | 800          | मुहावरे का प्रयोग और उसका अर्थ        | ४७८  |
| कौटिल्य द्वारा वर्णित मुद्राएं         | 800          | लोककण्टक से अभिप्राय                  | 820  |
| पूर्व, मध्यम और उत्तम                  |              | 'त्रिदिवं यान्ति' मुहावरा             | 8 =0 |
| साहस की सीमा                           | ४०१          | 'तस्कर' का अर्थ और व्युत्पत्ति        | ४८१  |
| 'षसिष्ठ' शब्द का अर्थ                  | ४०२          | 'औपधिक' का अर्थ                       | ४८२  |
| 'हिरण्य' से विशेष अमिप्राय             | 880          | 'हिता'का अर्थ और व्युत्पत्ति          | ४८५  |
| विन्हों के परिगणन से अभिप्राय          | 850          | अन्यत्र वर्णित भावों की पुष्टि        | ४९१  |
| अन्यत्र विधान से पुष्टि                | ४२६          | 'वरुण-पाश'का अर्थ                     | ४९३  |
| •                                      | -            |                                       |      |

# मनुस्मृति का पुनर्मू ल्यांकन (भूमिका भाग)

# भूमिका का विषयानुक्रम

### प्रथम अध्याय — मनुस्मृति-महत्ता, रचयिता, काल, एवं आग्रह्म

- १. मनुस्मृति की महत्ता एवं प्रमाव ए. १, भारत में मनुस्मृति का प्रमाव एवं महत्त्व ३, विदेशों में मनुस्मृति का प्रमाव ५।
- २. मनुस्मृति का मूल प्रवक्ता कौन ? ७, स्वायं मुव मनु ७, वैवस्वत मनु १२, भृगुप्रोक्त १४, ब्रह्मा प्रोक्त १७।
- ३. मनु और मनुस्मृति काल निर्णय २१, स्वायमुव मनु का काल २१. मनु के आदिस्षिट में होने से अभिग्राय २३।
  - ४. वर्तमान मनुस्मृति का रचनाकाल २५, निष्कर्ष ३०।
- ५. मनुस्मृति को अर्वाचीन मानने के कारण और उनका समाघान ३२, मनुस्मृति
   और उसकी माषा ३४।
  - ६. मनुस्मृति का आद्यरूप ३६।

### द्वितीय अध्याय -- मनुस्मृति और प्रक्षेप

१. मनुस्मृति के प्रश्नेपों के अनुसंघान की आवश्यकता एवं उपयोगिता ३८।
२. प्रश्नेप से अमिप्राय ३८। ३. क्या मनुस्मृति में प्रश्नेप नहीं हैं ? ३९।
४. प्रन्थों में प्रश्नेप करने की प्रवृत्ति और मनुस्मृति के प्रश्नेपों के मूल में निष्ठित
प्रवृत्तियां ४५। ५. प्रश्नेपों के अनुसन्धान के आधार और उनके प्रमाण ५१,
विषयविरोध ५४, प्रसंगविरोध ५५, अन्तर्विरोध ६०, पुनरुक्तियां ६२,
शैलीगत आधार ६४, अवान्तरविरोध ६९, वेदविरोध ७०। ६. प्रश्नेपों से हानियां एवं भ्रान्तियां ७३।

### तृतीय अध्याय — मनु की प्रमुख मौिलक मान्यताएं और उनके आधार

१. कर्मणा वर्णव्यवस्था ७७, २. मांस मक्षण एवं पश्यक पाप प्र, ३. मृतकन्नाद परवर्ती ९१, ४. नियोगप्रथा ९४, ५. स्त्रियों विषयक घार-णाएं ९६, ६. शूद्रविषयक घारणाएं १००, ७. स्वर्ग-नरक १०१, प्र. प्रेतशुद्धि आडम्बर ,९. वेदविषयक अनघ्याय १०४, १०.प्रायश्चित अर्थ, उद्देश्य १०६, ११. दायमाग का वितरण , १२. मनुस्मृति में विवाह की आयु १०८, १३. मनुस्मृति में त्रृषि, देव, पितर, गन्धर्व, असुर, राक्षस, पिशाच, दस्यु, आर्य-अनार्य ११०, १५. मनु और वेद ।१९।

### चतुर्थ अध्याय —

- १. यनुस्मृति में अध्याय विभाजन अमौलिक १२०, मनुस्मृति के प्रकरण ३. मनुस्मृति में वर्णाग्रमधर्मों के वर्णन की पद्गति १२५ । पंचम अध्याय — महर्षि दयानन्द और मनुस्मृति
- १. मनुस्मृति का गौरववर्धन १२७, २. महर्षि के अर्थों एवं मावों का ग्रहण १२८, ३. सर्वप्रथम प्रक्षेप-निर्देशक १२९, ४. महर्षि के श्लोकों का प्रक्षेपान्तर्गमन १३० ।

## प्रथम अध्याय

# [मनुस्मृति – महत्ता, रचयिता, काल एवं आबरूप ] १. मनुस्मृति की महत्ता एवं प्रभाव

मारतीय साहित्य में मनुप्रोक्त स्मृति का 'मनुस्मृति' 'मनुसंहिता' 'मानवधर्मशास्त्र' 'मानवधास्त्र' कादि कई नामों से उल्लेख आता है। मनुस्मृति मारतीय साहित्य में सर्वाधिक चर्चित धर्मशास्त्र है क्योंकि अपने रचना काल से ही यह सर्वाधिक प्रामाणिक, मान्य एवं लोकप्रिय ग्रन्य रहा है। स्मृतियों में इसका स्थान सबसे ऊचा है। यही कारण है कि परवर्ती काल में अनेक स्मृतियां प्रकाश में आयीं किन्तु मनुस्मृति के ग्रमाव के समक्ष टिक न सकी, अपना ग्रमाव न जमा सकी; जबिक मनुस्मृति का वर्चस्व आज तक बना हुआ है।

मनुस्मृति एक विधि-विधानात्मक शास्त्र है। इसमें जहां एक ओर वर्णाश्रम धर्मों के रूप में व्यक्ति एवं समाज के लिए हितकारी धर्मों, नैतिक कर्तव्यों, मर्यादाओं, आवरणों का वर्णन है, वहाँ श्रेष्ठ समाज-व्यवस्था के लिए विधानों — कानूनों का निर्धारण मी है, और साथ ही मानक को मुक्ति प्राप्त कराने वाले आध्यात्मिक उपदेशों का निरूपण है। यो कहिये कि यह मौतिक एवं आध्यात्मिक शिक्षाओं का मिला-जुला अनूठा धर्मशास्त्र है। इस प्रकार यह व्यक्ति एवं समाज के लिए धर्मशास्त्र एवं आचारशास्त्र है, तो साथ ही सामाजिक व्यवस्थाओं को सुचारु रूप में रखने के लिए 'संविधान' मी है।

मनुस्मृति को इतना अधिक महत्त्वशाली, सम्मान्य तथा लोकप्रिय बनाने वाले कारणों में जहा इसके व्यक्ति और समाज के लिए हितकारी, व्यावहारिक एवं युक्तियुक्त विधि-विधान हैं, वहाँ इसकी प्राचीनता एवं वेदानुकुलता भी उल्लेखनीय कारण हैं। सर्वप्राचीन, सर्वाधिक मान्य और श्रहेब होने से वेद ही समस्त भारतीय साद्वित्य के मूलस्रोत हैं तभी तो मनु ने भी वेदों को ही प्रधानरूप से अपनी स्मृति का आधार बनायां है। उनकी इद मान्यता है कि —

'वेदोङ्खिलो धर्ममूलम्'' [मनु २।६] अर्थात — वेद ही धर्म के मूलाधार हैं।

मन्त्राचों के साक्षात्द्रष्टा त्रा्षं मुनियों ने वेदों के मौलिक सिद्धान्तों को समझकर ही देखांग, ब्राह्मण, दर्शन, धर्मशास्त्र आदि ग्रन्थों की रचना की, जिससे मानव, ज्ञान को प्राप्त करके अज्ञान को छोड़कर अपने चरमलक्ष्य मोक्ष को प्राप्त कर सके । मनु ने भी मनुस्मृति में वर्णों एवं आग्रमधमों के रूप में व्यक्ति एवं समाज के लिए हितकारी धर्मों-कर्त्तव्यों विधानों का वर्णन वेद के आधार पर ही किया है वै और धर्म जिज्ञासा में वेद को ही परम प्रमाण माना है —

ं धर्मजिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः ' [मनु. २।१३]

अर्थात् — धर्म की जिज्ञासा रखने वालों के लिए वेद ही परम प्रमाण है । उसी से धर्म-अधर्म का निश्चय करें ।

मनु की वेदों के प्रति गहन श्रद्धा है। वे वेदों को अपौरुषेय मानने हैं। व क्योंकि वेदज्ञान

१. २१६-९ ।।

२ ''विधानस्य स्वयम्भुव: । अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य...

अपौरुषेय होने से निर्मान्त ज्ञान है, धर्म का मूल स्रोत है एवं परमप्रमाण है; अत: वह कुतकों बरा खण्डनीय नहीं है । जो कुतर्क आदि का आश्रय लेकर वेदज्ञान का खण्डन, अवमानना या निन्दा करता है, उसे वे 'नास्तिक' जैसे तिरस्कारपूर्ण झब्द से सम्बोधित करते हैं —

> ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये ताम्यां धर्मो हि निर्वभी ।। योऽवमन्येत ते मूले हेतु शास्त्राभ्रयाद् द्विज :। स साधुमिर्वहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दक :।। [मन्. २|१०-११]।

अर्थात — प्रुति और स्मृतिग्रन्थों की किसी भी अवस्था में आलोचना नहीं करनी चाहिए, क्योंकि उन्हीं से धर्म की उत्पत्ति हुई है। वही धर्म के मूल स्रोत हैं। जो व्यक्ति तर्कशास्त्र का आग्नय लेकर कुतर्क आदि से उनकी अवमानना-निन्दा करता है,तो साधु-श्रेष्ठ लोगों को चाहिए कि उसे समाज से बहिष्कृत कर दें; क्योंकि वेद की निन्दा करने वाला वह व्यक्ति नास्तिक है।

मनुस्मृति को गौरव प्रदान कराने वाले कारणों में यह कारण मी विश्लेष स्थान रखता है कि मनु अपने समय के एक प्रख्यात, तत्त्वद्रष्टा, धर्मवेता ऋषि थे और अपने समय में धर्मनिष्ठ, न्यायकारी प्रजाप्रिय शासक रहे थे। इसका प्रमाण मनुस्मृति की मूमिका में उल्लिखित वचनों से मिलता है। जिज्ञासु ऋषियों ने धर्मजान के लिए महिषें मनु को चुना, क्योंकि अपने समय के वहीं एकमात्र अधिकारी एवं विशेषज्ञ विदान् थे, जो धर्मों को यथार्थरूप में बतला सकते थे। धर्मों के मूलग्रोत अपौरुषेय अचिन्त्य अपरिमित ज्ञान वाले वेदों के ज्ञाता और उनमें निर्देष्ट धर्मों के ज्ञाता केवल मनु ही हैं, ऐसा ऋषियों ने अनुभव किया । निश्चय ही मनु 'अमितौजा' — अत्यधिक ज्ञानश्चित्त से सम्पन्न व्यक्ति थे। इस बात से भी उनकी अगाध विद्वत्ता का संकेत मिलता है कि उन्होंने धर्मप्रवचन का अधिकार केवल उन्हों विद्वानों को दिया है ''जिन्होंने पूर्ण ब्रह्मचर्यपालन करते हुए धर्मपूर्वक सांगोपांग वेद पढ़े हैं और जिन्होंने वेदार्थों का प्रत्यक्ष किया है, वे ही धार्मिक और परोपकारी विद्वान धर्मनिर्णय करने के अधिकारी हैं"। उन्हों के वचन और आचरण धर्म में प्रमाण माने जा सकते हैं। जो व्यक्ति धर्मनिर्णय में केवल उपर्युक्त विद्वानों को ही प्रमाण मान रहा है, वह स्वयं विशिष्ट विद्वान् अवश्य रहा होगा, फिर ऐसे अधिकारी विद्वान् द्वारा प्रोक्त धर्मशास्त्र की प्रमाणिकता और महत्ता को कौन नहीं स्वीकार करेगा ?

यही कारण हैं कि समस्त भारतीय साहित्य में मनु के वचनों को आदर की दृष्टि से देखा गया है और प्रामाणिक माना है। यहाँ कुछ भारतीय एवं भारतीयेतर उदाहरण प्रस्तुत किये जाते हैं, जिनसे मनुस्तृति की महत्ता, प्रामाणिकता, प्रभावशालिता एवं लोकप्रियता का निश्चय आसानी से किया जा सकता है।

 <sup>&#</sup>x27;'भगवन् . . . धर्मान् न : वक्तुमर्ठसि ।। स्वमेकोइहयस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभुवः । अधिन्त्यस्याप्रेमेयस्य कार्यतत्त्वार्थवित्प्रमो ।। मनु १।२-३ ।।

४. ''स नै : पृष्टस्तथा सम्यक्-अमितौजा'' ।। मनु. १।४ ।।

५ ''य' शिष्टा बाहमणा बृद्धुः स धर्मः स्यादशक्तितः ।। धर्मेणाधिगतो यैस्तु वेदः सपरिष्हणः । ने शिष्टा बाहमणा क्षेत्राः प्रतिप्रम्यक्षतेतवः ।। मन् १२।१०६-१०९ ।।

६. १२ ।११३, १०६, ११०-११२ ।।

### क) भारत में मनुस्मृति का प्रभाव एवं महत्त्व

मनुस्मृति का आद्यरूप क्या था, इस विषय में आगे इसी अध्याय में विचार किया जायेगा। यह किम्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि मनु के धर्मशास्त्र का अस्तित्व वैदिक काल से ही रहा है। इसकी किंद कई संहिताग्रन्थों, ब्राह्मणग्रन्थों में लगभग एक जैसे रूप में पाये जाने वाले निम्न वाक्य से हो सी है—

### ''मनुवें यत्किञ्चावदत् तद् भैषजम्''

र्ष्यात — मनु ने जो कुछ कहा है, वह मानवों के लिए भेषज — औषघ के समान कल्याणकारी ए गुणकारी है।

ब्राह्मणग्रन्थों का यह वचन यह सिद्ध करता है कि उस समय मनु के धर्मशास्त्र को प्रामाणिक माना बता था । धर्मनिश्चय में उसका सर्वाधिक महत्त्व था । एक ही रूप में कई ग्रन्थों में पाया जाने वाला, बह वाक्य इस बात की ओर भी इंगित करता है कि मनु का धर्मशास्त्र उस समय इतना लोकप्रिय हो कुका था कि वह औषध के तुल्य हितकारी, गुणकारी के रूप में स्वीकृत था । तभी तो उसके विषय में बह उक्ति मी प्रसिद्ध हो चुकी थी ।

निरुक्तशास्त्र में महर्षि यास्क ने वायमाग में पुत्र और पुत्री के समान अधिकार के विषय में किसी ग्राचीन ग्रन्थ का श्लोक उद्भुत करके मनु के मत का उल्लेख किया है । मनु का यह समानाधिकार मन्यन्थी मत प्रचलित मनुस्मृति के ९।१३०, १९२, २१२ श्लोकों में वर्णित है । इससे मी मनु के बनों की विशेष प्रामाणिकता और महत्ता का अनुमान लगाया जा सकता है।

वाल्मीकि रामायण में, वािल और सुग्रीव के परस्पर युद्ध के अवसर पर राम द्वारा बािल का वध किये जाने पर घायल यािल राम के इस कृत्य को अनुचित एवं अधर्मानुकूल ठहराता है। तब राम अपने इस कृत्य का औचित्य सिद्ध करने के लिए मनुस्मृति के वचनों का सहारा लेते हैं और दों लोक उद्दृत करके अपने कार्य को धर्मानुकूल सिद्ध करते हैं। ' वे दोनों श्लोक प्रकृतिक मनुस्मृति में किचित पाठान्तर से ८। ३१६, ३१८ में पाये जाते हैं। इन वचनों से भी जात होता है कि उस समय मनुस्मृति को धर्मनिश्चय में अत्यधिक प्रामाणिकता, प्रसिद्धि, मान्यता और महत्ता प्राप्त थी।

महाभारत में अनेक स्थलों पर मनु को विशिष्ट प्रामाणिक स्मृतिकार के रूप में वर्णित किया है"। महाभारत के निम्न श्लोक से जात होता है कि उस समय मनु के वचनों को कुतर्क आदि के हरा अकाट्य माना जाता था —

> पुराणं मानवो **धर्म**ः सांगोपांगचिकित्सकः। आज्ञासिद्वानि चत्वारि, न डन्तव्यानि डेतुमिः ।। (महा.)

<sup>🗷</sup> तैति सं. २।२।१०।२; ३।१।९।४ ।। सां. 🗷. २३।१६।७ ।।

र्द निरु. २।४ ।। अर्थ सहित श्लोक क्रय्टब्य है, — मनु. का. पु. प्रवम क्रयाय 'मनु कालनिर्णय' शीर्पकान्तर्गत

९ वर्षेवाल्मा तथा पुत्र: पुत्रेष दुष्ठिता समा । तस्यामात्मिनि तिष्ठन्त्यां कथमन्यो सनं हरेतु । १९११ ह० ॥

११. महा. खादि. ७३।८९।। शान्ति. २६।३।। शान्ति. ५६।३३; ११८।२६; १२६।१०, १२; २०१।३२-३३ ३३५।४४, ४६ खादि।।

वर्षीत् — पुराण<sup>१२</sup> अर्थात् ब्राहमण ग्रन्थ, मनु द्वारा प्रतिपादित धर्म, सागोपाग चिकित्सक न्तर्मिक विद्वानों की आजा से सिद्ध कार्य, इन चारों का हेतुशास्त्र का आग्रय लेकर कृतर्क आदि ब्रर चच्डन नहीं करना चाहिए।

ध्याचाय बृहस्पति ने ती अपना स्मृति में स्पष्ट शब्दों में मनुस्मृति को सर्वोच्च स्मृति घोषिर किया है। उसकी प्रामाणिकता, महत्ता की उद्घोषणा और उसकी प्रशंसा करते हुए वे कहते है:

> वेदार्थोपनिबद्दत्वात् प्राघान्यं हि मनो: स्मृतम्। मन्वर्थविपरीता तु या स्मृतिः सा न शस्यते।। तावच्छास्त्राणि शोधले तर्कव्याकरणानि

धर्मार्थमोक्षोपदेष्टा सनुर्यावन्नादृश्यते ।।(बृहःस्मृति संस्कारखण्ड १३-१४) अर्थात - वेदार्थों के अनुसार रचित होने के कारण सब स्मातियों में मनुस्पृति ही सबसे प्रधान एवं प्रशसनीय है । जो स्मृति मनु के अर्थ के विपरीत है, वह प्रशसा के योग्य अथवा ग्राह्य नहीं है । तर्कशास्त्र, व्याकरण आदि शास्त्रों की शोमा तमी तक है, जब तक धर्म, अर्थ, मोक्ष का उपदेश देने वाला मनु नहीं होता अर्थात मनु के उपदेशों के समक्ष सभी शास्त्र निस्तेज, प्रभावहीन प्रतीत होते हैं ।

इनके अतिरिक्त अन्य भी अनेक प्रसिद्ध लेखक-व्याख्याकार हुए हैं.जिन्होंने अपने मत के समर्थन में या अपनी मान्यता की पुष्टि के लिए मनु के वचनों को उद्भत किया है और इस प्रकार अपने ग्रन्थ का गौरव बदाया है।

बौद्ध महाकवि अञ्चचोष ने. जो राजा कनिष्क का समकालीन था. जिसका कि समय प्रथम शताब्दी माना जाता है, अपनी 'वज्रकोपनिषद्' कृति में अपने पक्ष के समर्थन में मनु के श्लोकों को उद्दत किया है। विश्वरूप ने अपने यजुर्वेदमाष्य और याजवल्क्य स्मृति माष्य में मनु के अनेक श्लोकों को उद्गत किया है । शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्रमाध्य में मनुस्मृति के पर्याप्त उद्धरण दिये हैं । १९ ५०० ई. में वैमिनि सूत्रों के माष्यकार अबरस्वामी ने अपने भाष्य में मनु के अनेक वचनों का उल्लेख किया है। याज्ञक्क्य स्मृति के एक अन्य माध्यकार विज्ञानेश्वर ने याज ॰ स्मृति के श्लोकों की पुष्टि के लिए मन् के श्लोकों को पर्याप्त संख्या में उद्भत किया है<sup>१४</sup> । गौतम, वशिष्ठ, आपस्तम्ब, आश्वलायन, जैमिनि, **बीधायन** आदि सूत्रग्रन्थों में भी मन का आदर के साथ उल्लेख है।<sup>१५</sup> आचार्य कौटिल्य ने अपने अर्पशास्त्र में बहुत-से स्थलों पर मनुस्मृति को आघार बनाया है, और कई स्थलों पर मनु के मतों का उल्लेख किया है। १६ इनके अतिरिक्त भी बहुत सारे ऐसे ग्रन्थ हैं. जिन्होंने अपनी प्रमाणिकता और गौरव भद्धने के लिए अथवा मन के मत को मान्य मानकर उद्गत किया है। १७

अठारहवीं शताच्ये में मनस्मृति को सर्वाधिक महत्त्व आर्यसमाज के प्रवर्तक महर्षि दयानन्द ने

<sup>ं</sup>द२. क्लिक्स ४।१९ में पूर्वांग शब्द का निर्वेचन करते हुए कहा है — ''पुरा नव मवतीति' अर्थात जो पहले नया था अब नहीं । ' इस इकार पुराण शब्द ब्राहमण आदि ऐतिहासिक ग्रन्थें का वाचक है । इसी के आवार पर बाद में ऐतिहासिक ग्रन्थें का 'पुराण' नाम रखा गमा । वहां पुराण शम्य से १८ पुराणों का ग्रहण नहीं करना चाहिये।

है है. विस्वकृष का स्मृ.मान्य १।४५ ।। वेदा. सू. मान्य १।३ ।२८, ३६ ; २।१।१, ११ ; ३।१।१४ ; ३।४।३८ ; ४।२।६ ।।

रेप्ट. याज. स्मृ. १।७, ५३, ६२, ६८, ७२, ७२, ८०; २।१, २, ५, २१, २६ आदि ।।

रेप. ने. म. २११७ ।। वासि. म. १।१७ ।। काम्हाम् व्यक्तिकार ११ कार. मी. २।१०।३५ ।। २।१।७ ।। आरव. मी. ्षाकार; १०।कार ।। वै. गृ. १।२४:।। वे. व. ४।११४. वे. व्य. प्राच्या १।। प्र. १०।वा. १४:।।

<sup>.</sup> फैसे कि स्मतिचन्दिका, निर्णयसिन्ध्, संस्कारमयुख, श्रीमदुमागवत्, <del>वनकेमानः, वतकेमादि व्यक्ति ।</del>

दिया ) तन्होंने केवल मनुस्मृति को ही आर्ष एवं प्रामाणिक घर्मशास्त्र घोषित किया और अपने मन्तव्यों का आघार बनाया । उन्होंने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति के लगमग ५१४ श्लोकों या श्लोकखण्डों को प्रमाणरूप में उद्दत किया है ।

इनके अतिरिक्त ऐसे भी बहुत सारे ग्रन्थ मिलते हैं जिनमें किसी अन्य ग्रन्थ के ऐसे वचन उद्धृत हैं, उनमें कि मनु के मत का उल्लेख है, या मनु के नाम से कोई मान्यता निर्दिष्ट है। यद्यपि इनमें बहुत से क्लोक ऐसे मी हैं, जो न तो वर्तमान मनुस्मृति में मिलते हैं और न अन्य किसी स्मृति में। यह मी समव है कि अपने पक्ष की पुष्टि के लिए लोगों ने मनु के नाम से स्वयं ही श्लोक रच लिये हों। यहां इस विवाद में न पड़कर केवल इतना कहना ही प्रासंगिक होगा कि इन सब बातों से मनु के एक छत्र ।

प्राचीन काल से मनुस्मृति के अनुकूल आवरण को भी प्रतिष्ठा सूचक माना जाता रहा है । वलमी के राजा धारसेन का एक शिलालेख उपलब्ध हुआ है, जो ५७१ ई. का है । उसमें उस राजा को मनु के धर्मनियमों का पालनकर्ता कहकर उसकी विशेषता बतलायी गयी है ।

सभी स्मृति-ग्रन्थों एवं धर्मशास्त्रों में प्राचीनकाल से लेकर अब तक सर्वाधिक टीकाएं एवं माष्य मनुस्मृति पर ही लिखे गये हैं और अब्भूमी लिखे जा रहे हैं । यह भी मनुस्मृति की सर्वोच्चता एवं सर्वाधिक प्रमविष्णता का द्योतक हैं।"

आजकल मी पठन-पाठन, अध्ययन-मनन में मनुस्मृति का ही सर्वाधिक प्रचलन है। हिन्दू कोड़ किल एवं संविधान का प्रमुख आधार मनुस्मृति को माना जाता है। आजकल मी न्यायालको में न्याय हिलाने में मनुस्मृति का महत्त्वपूर्ण योगदान रहता है। सामाजिक तथा राजनीतिक व्यवस्थाओं के प्रसंग में मनुस्मृति का उल्लेख अनिवार्यरूप से होता है और इससे मार्गदर्शन मी प्राप्त किया जाता है।

### **(ब)** विदेशों में मनुस्मृति का प्रमाव

भारत ही नहीं अपितु विदेशों में भी मनुस्मृति का प्रभाव रहा है और इसे महत्त्व मिला है। क्याद्वीप के एक शिलालेख में मनु का निम्न श्लोक उद्भत मिलता है —

### वित्तं बन्धुर्वय: कर्म विद्या मवति पञ्चमी । एसानि मान्यस्थानानि गरीयो यद्यदुत्तरम् ।। [२ | १३६]

बालि, स्याम और जावा के विधान मनुस्मृति से पर्याप्त साम्यः रखते हैं । वर्मा का 'धम्मयट्' मुस्मृति से ही प्रेरित प्रतीत होता है । नेपाल का विधि-विधान, आचार, मनुस्मृति का ही अनुकरण करता है ।

फिलिपीन द्वीप के नये लोकसमा भवन के सामने उस देश की संस्कृति के निर्माण में अधारमूत योगदान देने वाले चार व्यक्तियों की मूर्तिया उत्कीर्ण की गयी हैं, जिनमें एक महर्षि मनु श्री है।

इस प्रकार मनु और मनु के शास्त्र का महत्त्व एवं प्रमाव देश-विदेश में प्राचीन काल से लेकर बज्तक अल्पाधिक रूप में सदैव रहा है । उक्त विवेचन से यह मी स्पष्ट हो गया है कि स्मृतिग्रन्थों ए धर्मशास्त्रों में मनुस्मृति ही सर्वाधिक प्रामाणिक, प्रभावशाली, लोकप्रिय एवं मान्यताप्राप्त ग्रन्थ

<sup>ा.</sup> मेष्यतिथि से लेकर अब तक लगमग दस संस्कृत पाष्प उपलब्ध है और संक्रिप्त तथा पूर्ण मनुस्मृति पर कुल मिलाकर लगमग तस हिन्दी टीकार उपलब्ध है ।

मनुस्मृति अपनी अनेक विश्लेषताओं के कारण सर्वोच्च स्थान को प्राप्त कर पायी है। किन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि आज ऐसे उत्तम और प्रसिद्ध धर्मश्लास्त्र का पठन-पाठन क्षीण होता जा रहा है। इसके प्रति लोगों के मन में अन्नद्धा को मावना घर करती जा रहा है। इसका कारण है — 'मनुस्मृति में प्रक्षेपों की भरमार होना'। प्रक्षेपों के कारण मनुस्मृति का उज्ज्वलरूप गन्दा एवं विकृत हो गया है। परस्परविरुद्ध, प्रसंगविरुद्ध एवं पक्षपातपूर्ण वर्णनों से मनुस्मृति की गरिमा विलुप्त हो गई है। एक महान तत्त्वद्रष्टा त्रृषि के अनुपम शास्त्र को प्रक्षेपकर्ताओं ने विविध प्रक्षेपों से दूषित करके न केवल इस शास्त्र के साथ, अपितु महर्षि मनु के साथ भी अन्याय किया है।



# २. मनुस्मृति का मूल प्रवक्ता कौन ?

अतिप्राचीन काल से अध्याविध पर्यन्त मारतीय वाङ्मय, संस्कृति-सम्यता, धर्म, आचार-व्यवहार, कानून, पठन-पाठन आदि प्रत्येक क्षेत्र पर अपना न्यूनाधिक प्रमाव बनाये रखने वाले मनुस्मृति या मानवधर्मशास्त्र जैसे विशिष्ट ग्रन्य का मूल प्रवक्ता या रचियता सम्बन्धी प्रश्न आज विवादों शंका-संदेहों के मंवर में फंसा हुआ है, यह आश्चर्य की बात है। यद्यपि इस विवाद के बीज पूर्वकालीन साहित्य में भी पाये जाते हैं, किन्तु आधुनिक अनुसन्धान ने इसे वृक्ष का रूप दे दिया तथा लेखकों ने अपनी-अपनी ऊहाओं, कल्पनाओं, अटकलों से इसे विवादास्पद बना दिया।

मनुस्मृति में हुए प्रक्षेप भी इसमें प्रमुख कारण हैं, अत: आज इस बात की अति-आवश्यकता है कि प्रक्षेपों का अनुसन्धान, निर्धारण करके उसके पश्चात् मनुस्मृति सम्बन्धी प्रश्नों पर विचार किया जाये । तभी निर्भान्त निष्कर्ष निकल सकते हैं । '' मनुस्मृति के मूल रचयिता या प्रवक्ता के सम्बन्ध में इस समय चार मत प्रचलित हैं —

- १. मनुस्मृति के मूल रचयिता या प्रवक्ता स्वायम्भुव मनु हैं।
- २. मनुस्मृति वैवस्वत मनु द्वारा प्रोक्त या रचित है।
- ३. मनुस्मृति मृगुप्रोक्त है।
- ४. मनुस्मृति ब्रह्माप्रोक्त है।

आगे इन सभी मतों के पक्ष-विपक्ष पर सप्रमाण और प्रक्षिप्त श्लोकों की विवेचनापूर्वक विचार किया जाता है।

### १. मनुस्मृति के प्रवक्ता — स्वायम्भुव मनु

अधिकाश विचारक इस मत से सहमत हैं कि मनुस्मृति का मूल प्रवक्ता मनु है और वह मी स्वायम्भुव मनु ही है । मैं भी इसी निष्कर्ष पर पहुंचा हूं । इस सम्बन्ध में प्राप्त सामग्री के आधार पर दो प्रकार से विचार किया जा सकता है — क. अन्त :साक्ष्य के आधार पर, और ख. बाह्यसाक्ष्य के आधार पर । प्रथम अन्त :साक्ष्य को ही लेते हैं —

### क. अन्त:साध्य के आधार पर

अन्त :साक्ष्यों पर विचार करते समय पहले मनुस्मृति की रचनाशैली को समझना आवश्यक है।

१. मनुस्मृति की शैली — मनुस्मृति के अध्ययन से जात होता है कि मनुस्मृति की रचनाशैली 'प्रवचनशैली' है, अर्थात मनुस्मृति मूलत: प्रवचन हैं। बाद में मनु के शिष्यों ने उनका संकलन करके उसे एक शास्त्र या ग्रन्थ का रूप दिया है। मनुस्मृति के भूमिकारूप, प्रथम अध्याय के पहले चार श्लोकों के 'मनुम् .... अमिगम्य महर्षय: .... वचनमञ्जूवन्' [१।१], ''मगवन् सर्ववणानां ..... धर्मान्नो वक्तुमर्हसि' [१।२], ''त्वमेकों सस्य सर्वस्य ..... कार्यतत्त्वार्थवित् प्रमो' [१।३] '' प्रन्युवाच ..... महर्षीन्

१९. लेखक ने मनुस्मृति के प्रतियों का अनुसन्धान करके अन्त :साहयसिंद्य सात मानदण्डों के आधार पर उनका निर्धारण किया है । इस विकय में अधिक चानकारी के लिए क्टब्य है — मनु. की. पु. द्वितीय अध्याय एवं सम्पूर्ण मनुस्मृति में उन-उन श्लोकों पर समीवा ।

श्रूयताम् इति ' [१।४] आदि वचनो से ज्ञात होता है कि अपने मूलरूप में मनुस्मृति महर्षियों की जिज्ञासा का दिया गया उत्तर है, जो प्रवचनरूप में है । ये सभी श्लोक और विशेषरूप से "स: तै : पुष्ट :'' [१।४] पदप्रयोग यह सिद्ध करता है कि इसे बाद में अन्य व्यक्ति ने संकलित किया है। यह प्रवचनों के रूप में सुना-सुनाया गया है, इसी कारण इसके प्रत्येक प्रसंग के प्रारम्भ या अन्त अथवा दोनों स्थानों पर सुनने-सुनाने वाली क्रियाओं का प्रयोग है, यथा — 'वक्तुम**र्हसि**' [१।२], 'श्रुयताम्' [१।४], 'तत्तथा वोऽमिघास्यामि' [१।४२], 'एषा समासेन प्रकीर्तिता ... वर्णधर्मान्निबोधत' [१।१४४ (२।२५], 'एव प्रोक्त . . . [२।४३ (६६)]. 'स्त्रीविवाहान्निबोघत' [३।२०]. कर्मयोगं निबोधतं 'एदद्वोऽभिहितं . . . श्वयतामिति' [३।२८६], 'एषोदिता' 'प्रवक्ष्यामि' [५।५७], 'व : प्रोक्त : . . . श्रृणुत निर्णयम्' |५।११०], 'उक्तो व:... धर्मान्निबोधतं [५ ।१४६ ] 'एष वोऽमिहित:... राज्ञां धर्म निबोधतं [६।९७], 'राजधर्मान् प्रवक्ष्यामि' [७।१], 'तत्तद्वोऽहं प्रवक्ष्यामि' [७।३६], 'एष उक्तः' [६।४०९], 'दायभागं निबोधत' [९।१०३], 'एषोऽखिलः उक्तः' [९।३२४], 'एष: कीर्तितः...परं प्रवह्यामि' १०११३१]. 'तान्वोऽभ्युपायान् वक्ष्यामि' [११।२१०], 'एष वोऽभिहित: . . . इमं निबोधत' [११।२२६], 'समासेन वक्ष्यामि' [१२।३९], 'इद' निबोधत' [१२।५२],

और मौलिक<sup>/</sup>संकलन वही कहाता है जो मूलप्रवक्ता की बातों का यथावत रूप में संकलन किया गया हो ।

यह भी घ्यान देने की बात है कि सम्पूर्ण मनुस्मृति में प्रारम्भ में अन्त तक कहने-सुनाने की क्रियाओं में उत्तम पुरुष का प्रयोग है — 'अभिधास्यामि' [१।४२], 'प्रवक्ष्यामि' [५।४७], 'राजधर्मान प्रवक्ष्यामि' [७।१], 'अहं प्रवक्ष्यमि' [७।३६], 'परं प्रवक्ष्यामि' [१०।१३१], 'वक्ष्यामि' [११।२१०], 'समासेन वक्ष्यामि' [१२।३९], आदि।

इस शैली की पुष्टि निरुक्त में वर्णित इस तथ्य से भी होती है कि अत्यन्त प्राचीन काल में साक्षात्कृतधर्मा मृषियों द्वारा प्रवचनों, उपदेशों के माध्यम से ही शिक्षा दी जाती थी । और वह शिष्य-परम्परा के रूप में सुरक्षित रहती थी, लिपिबद ग्रन्था को पढ़ाकर नहीं । लिपिबद ग्रन्थों के माध्यम से विद्याओं की शिक्षा की परम्परा पर्याप्त समय पश्चात आयी, जब लोग उपदेशग्रहण करने में आलस्य उदासीनता और उत्साहहीनता प्रदर्शित करने लगे । महर्षि दयानन्द की मान्यता के अनुसार सूर्यवंशी राजा इक्ष्वाकु के समय उपदेशों को लिपिबद करने की परम्परा प्रचलित होने लगी थी । '' इस प्रकार हम कह सकते हैं —

मनुस्मृति की प्रवचन क्षेला, १ ।१-४ श्लोकों में वर्णित घटना — जिसमें कि महर्षि लोग केवल मनु के पास धर्मजिज्ञासा लेकर आते हैं और फिर मनु ही उनका उत्तर देते हैं, तथा सम्पूर्ण मनुस्मृति में प्रारम्म से अन्तु तक मनु द्वारा १।४ से प्रारम्म की गई कहने-सुनाने की क्रियाओं

२०. ''साझात्कृत्रधर्माण त्र्ययो बमूतु:, तेश्वरेम्यो साझात्कृतधर्मम्य उपदेशेन मन्त्रान् संपादु: । उपदेशाय श्लायन्तोऽवरे बिल्मग्रहणायेमं ग्रन्थं समाम्नासिचुर्वेदं च वेदांगानि च :' [निरु. १।१९]

२१. उपदेश मञ्जरी, नवम उपदेश, पू. ६२।

का उत्तम पुत्रव एकववन में प्रयोग, ये बातें यह सिद्ध करती हैं कि मनुस्मृति का प्रवक्ता मनु ही है। यहां प्रसंगवश १।१-४ श्लोकों से सम्बन्धित शंका का समाधान करना भी आवश्यक है। कुछ लेगों का कथन है कि मनुस्मृति की भूमिका रूप ये श्लोक मौलिक श्लोकों के रूप में परिगणित नहीं किये जाने चाहियें क्योंकि ये मनुप्रोक्त नहीं हैं, और न ही इन्हें प्रामाणिक मानना चाहिये।

इसके उत्तर में कहा जा सकता है कि यद्यि १-४ श्लोक मनुप्रोक्त श्लोकों की मांति मौलिक नहीं हैं. तथापि ये शैली, घटना और प्रश्न के आघार पर मौलिक ही स्वीकार कियें गये हैं, क्योंकि मूमिका के रूप में इनका उल्लेख है। (१) मनुस्मृति की शैली से यह विदित होता है कि मनु के मायों (जो प्रवचन के रूप में थे) का संकलन भृगु या किसी अन्य शिष्य ने किया है। संकलयिता ने इन श्लोकों के द्वारा मनु के पास महर्षियों के आने की घटना और उनके प्रश्न का मूमिका के रूप में उल्लेख किया है। (२) घटना मौलिक है। (३) प्रश्न मी मौलिक है, अत: संकलन-शैली के अनुसार ये श्लोक मौलिक ही माने जायेंगे। जैसा कि कुछ टीकाकारों ने पांचवें श्लोक से मौलिक मनुस्मृति का प्रारम्भ माना है, उनका यह विचार म्नान्तपूर्ण है। मनुस्मृति संकलित शैली का ग्रन्थ है, इस दृष्टि से ये चारों श्लोक मौलिक संकलितरूप में ही हैं।

यहाँ यह मी स्पष्ट कर देना उपयोगी होगा कि इस शैला के आधार पर टीकाकारों ने उन समी शलोकों को मौलिक मान लिया है, जिनमें मनु के नामपूर्वक वर्णन हैं। ('महर्षिमंनुना भृगु:', ११६०।। 'उक्तवान् मनु:' १११९६।। 'मनुना परिकीर्तित:' १११६६।। मनुस्कृतीत्'। ६।३३९।। आदि)। उनका कहना है कि मनु के मावों के आधार पर भृगु ने मनुस्कृति को रचा है, अत: इस प्रकार के शलोक असंगत नहीं लगते। यह विचार भी प्रान्तिपूर्ण है। क्योंकि, (१) मनुस्कृति, मनु के मावों को लेकर रचा ग्रन्थ नहीं है, अपितु मनु के मावों का यथावत उसी शैली में संकलन है। (२) संकलन में मौलिक अन्नों के बीच में संकलियता की और से कोई बात नहीं कही जाती;अत: 'मनुक्तवान्' आदि पद वाले श्लोक संकलियता की ओर से कहे होने के कारण प्रक्षिप्त हैं, मौलिक नहीं। (३) ११४ में 'भ्रूयलाम्' कहकर मनु उत्तर देना आरम्म करते हैं। इस शैली से सिद्ध है कि इस श्लोक के बाद मनु के द्वारा कहे विचारों का उत्तमपुरुष की शैली के माध्यम से जो कथन है, वही मौलिक संकलन है; अन्य द्वारा नामोल्लेख पूर्वक प्रदर्शित वर्णन प्रक्षिप्त है। अत: उन सभी श्लोकों को मूल संकलन से परवर्ती माना जाना चाहिए, जो उत्तमपुरुष की शैली में नहीं है।

२. प्राचीन काल से अचाविष पर्यन्त इस ग्रन्थ का 'मनुस्मृति' या 'मानवर्धमंशास्त्र' नाम प्रचलित होना भी इसे मनुग्रोक्त सिंद करता है ।

यह मनु स्वायम्भुव मनु ही है। इस बात को मनुस्मृति में स्पष्ट मी किया है और विभिन्न स्थलों पर मनु के साथ 'स्वायम्भुव' विशेषण का प्रयोग मी किया है।

 प्रचिलत मनुस्मृति में भीच-भीच में लगमग तीस स्थलों पर मनु का नामोल्लेखपूर्वक वर्णन है। उनमें खह स्थलों पर स्पष्टत: स्वायम्मुव विशेषण का प्रयोग किया है। २२ ये उल्लेख मी इसका

१२. (क) स्वायंत्रुव मनु के नामोल्लेख काले स्थल — १।३२-२६, ४८-६१, १०२;६।४४; ६।१२४;९।१४६ ।। (का) केवल मनु नामोल्लेख वाले स्थल — १।१-४, ११८, ११८, १२६;६।६६, १४०;४।२०३;४।४०३;४।४१;६।१२००, १६६।, १६८, २४४, २४४, २७५, २९२, ३६९;९।१७०, १८२, १८६, २६९;१०।६६, ७८;१२१००, १२६।। १।१/४ को खेडकर अन्य समी शलोक इस अनुसन्धान कार्य के आधार पर प्रक्रिप्त हुए हैं, तथापि उन्हें एक प्रस्तित्व परमूर्ति के समान पोषक आधार माना है।

प्रवक्ता स्वायमुव मनु को ही सिद्ध करते हैं।

- ४. निम्न श्लोकों में मनुस्मृति का रचियता स्वायंभुव मनु को बतलाया गया है
  - (क) इदं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ मामेव स्वयमादितः । विधिवद् ग्राहयामास मरीच्यादीस्त्वष्टं मुनीन् ।। स्वायम्मुवस्यास्य मनोः षड्वंश्या मनवोऽपरे।।१ । ४६, ६१ ।।
- (ख) स्वायम्भुवो मनुर्घीमानिदं शास्त्रमकल्पयत् ।। १ । १०२ ।। यतोहि मृगु स्वायम्भुव मनु का पुत्र और शिष्य था । [१।३४-३५; ३।१९४; १२।२;] अत:

भगुवचनों में उल्लिखित मनु मी स्वायम्भुव मनु ही है, जिसको शास्त्र का कर्ता कहा है —

- (ग) यथेदमुक्तवान् शास्त्रं पुरा पृष्टो मनुर्मया॥ १ । ११९ ।।
- (घ) एवं स भगवान्देवो लोकानां हितकाम्यया । धर्मस्य परमं गुह्यं ममेदं सर्वमुक्तवान्॥१२ । ११७ ।।
- (ङ) ''मानवस्यास्य शास्त्रास्य'' १२ । १०७ । ।
- (च) ''एतन्मानवं शास्त्रम् भृगुप्रोक्तम्'' १२ । १२६ ।।

यद्यपि इस अनुसन्धानकार्य के आधार पर ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध हुए हैं, अत: मौलिकवत प्रामाणिक नहीं है; किन्तु फिर भी इन्हें ऐतिहासिक सन्दर्भ में पारम्परिक जनश्रुति के समान पोषक आधार के रूप में ग्रहण किया है।

4. ऐतिहासिक, ब्रह्मावर्त प्रदेश में स्थित बहिष्मती नगरी को स्वायम्भुव मनु की राजधानी मानते हैं। मनुस्मृति में ब्रह्मावर्त प्रदेश को धर्मशिक्षा. सदाचार का केन्द्र घोषित करके सवॉच्च महत्त्व दिया गया है [१।१३६-१३९ (२।१७-२०]। इसी क्षेत्र में मनुस्मृति का प्रवचन-प्रणयन हुआ था। इससे भी मनुस्मृति का रचयिता स्वायम्भुव मनु होने का संकेत मिलता है।

### (ख) बाह्यसाक्ष्य के आधार पर —

मनुस्मृति के अन्तर्गत प्राप्त पूर्वोक्त प्रमाणों, संकेतों के अतिरिक्त भी इस बात के बहुत से आधार मिलते हैं कि मनुस्मृति का प्रवक्ता स्वायभुव मनु है । यथा —

- १. तैत्तिरीय आदि संहिताओं, ३३ ब्राह्मणग्रन्थों से लेकर अर्वाक्कालीन मारतीय वाङ्मय में स्वायमुव मनु ही एक धर्मश्रास्त्रकार या स्मृतिकार के रूप में प्रसिद्ध हैं । अत : कहा जा सकता है कि मनु के नाम से प्राप्त होने वाले धर्मश्रास्त्र का रचियता भी यही मनु है ।
- २. निरुक्त<sup>्थ</sup> में, दायभाग के प्रसंग में किसी प्राचीन ग्रन्थ का श्लोक उद्दृत करके स्वायभुव मनु के मत का उल्लेख करते हुए कहा है कि 'दायभाग में पुत्र और पुत्री, दोनों का अधिकार होता हैं'। मनु के नाम से प्राप्त यह मत वर्तमान मनुस्मृति में ९।१३०. १९२ श्लोकों में निर्दिष्ट है। यह प्राचीन उल्लेख भी मनुस्मृति को स्वायभुव मनुकृत सिद्ध करता है।
- 3. महाभारत में, कई स्थलों पर स्वायमुव मनु को एक धर्मशास्त्रकार के रूप में उद्दत किया है और कुछ स्थलों पर उसके नामोल्लेख के साथ उसके मत और श्लोकों को भी उद्दत किया है। वे

२३. (क) तेलि. सं. २।२।१०/१२ँ; ६।१।९।४ ।। तां. जां. २६।१६।७ ।। (ख) मनु ने ज्ञवननवपर्यों का भी प्रवक्त किया था, इसके भी प्रमान सीवताओं में मिलते हैं — ''आपो वा इद' निरमुजन् । स मनुरेवोवशिष्यतः । स एतामिष्टिमश्यतामाहरतः यायजतः . . । काठः सं. ११।२ ।। इ. तेति. सं. ३।१।२।३० भी ।

८४. निरु. ३।४ ।। अर्थसहित श्लोक ब्रष्टब्ब 'मनुकाल' शीर्षक में ।

समी मत और श्लोक प्रचलित मनुस्मृति में पाये जाते हैं। यदा ---

- (क) दुष्यन्त-शकुन्तला प्रेम-प्रसंग में आठ-विवाही का विधानकर्ता स्वायमुव मनु को बताया है <sup>२९</sup>
- (ख) शान्ति. ३६ अध्याय में, मनु. १।१-४ श्लोकों की घटना का यथावत वर्णन करते हुए बताया है कि ऋषिलोग धर्मजिज्ञासा के लिए स्वायंभुव मनु के पास पहुंचे। वहा मनुद्वारा दिये गये उत्तर में कुछ श्लोक ऐसे प्राप्त होते हैं जो वर्तमान मनुस्मृति में मी हैं, उनमें कोई-कोई तो यथावत है, कोई किचित पाठान्तर से है, तो कोई यथावत माव वाला है। रव
- (ग) शान्ति ६७।१५-३० में, अदिकाल में लूटपाट, अराजकता आदि से तंग हुई प्रजा द्वारा मनु को राजा के रूप में वरण करने की घटना दी हुई है। वह मनु ब्रह्मा का पुत्र है, अत: वह मी स्वायमुव मनु को घटना है। उन्हें मनु को राजा बनाने के बाद प्रजा द्वारा जो करनिर्धारण किया गया है, यथा 'पशु और सुवर्ण का पचासवा' मांग कर देंगे', यह करव्यवस्था वर्तमान मनुस्मृति ७।१३० में मिलती है। उन्हें
- (घ) शान्ति. ३३५।४४, ४६ में एक धर्मशास्त्रकार के रूप में स्वायम्भुव मनु का ही वर्णन है।<sup>२९</sup>
- 8. ब्रमके अतिरिक्त महाभारत में अनेक स्थलों पर केवल मनु नाम देकर उसके श्लोक या भाव उद्भृत किय हैं। उनमें से बहुत-से श्लोक वर्तमान मनुस्मृति में यथावत् मिलते हैं और भाव तथा उनका गठन भी यथावत है। ३०
- 4. इसी प्रकार वाल्मीकि रामायण में राम बालि-सुग्रीव युद्ध के अवसर पर अपने द्वारा किये बालि के वघ को धर्मानकुल ठहराते हुए मन का नाम लेकर उसके दो श्लोक उद्धत करते हैं। वे श्लोक मी वर्तमान मनुस्मृति में हैं। <sup>१९</sup> इन उद्धरणों से यह सिद्ध होता है कि मनुस्मृति मनुग्नोक्त है।
- ६. विश्वरूप ने याज्ञ स्मृति २।७३, ७४, ८३, ८५ पर माष्य करते हुए वर्तमान मनुस्मृति के ८।६८, ७०-७१, १०५, १०६, ३०४ श्लोकों को उद्भृत किया है । वहां मनु का नाम स्वायंभुव दिया गया है ।
- ७. विज्ञानेश्वर ने याजवल्क्य स्मृति के 'मिताक्षरा' माध्य में, अकराचार्य ने वेदान्तसूत्र माध्य में, अबरस्वामी ने जैमिनी सूत्रों के माध्य में, बौद महाकवि अश्वघोष ने अपनी कृति 'वज्रकोपनिषद्' में,

२५. 'अष्टावेव समासेन विवाहा धर्मत: स्मृता:... मनु: स्वायं मुवोद्धववीत् ।। (आदि. ७३।८-९) ये वर्तमान मनुस्मृति में ३।२०-३४ तक वर्णित है।

२६. (क) ''तेरेवसुक्तो भगवान् मनु: स्वायंभुवोऽश्ववीत्''। महा. शान्ति. २६।४।।
(ख) यवावत् श्लोक-महा. शान्ति. में २६।२५, ४६, ४७; मनुस्मृति में क्रमश; २।११७; २।१३२; २।१३३।।
यवावत् भाव — महा. शान्ति में २६।२०; में १२।१०८-१०९।। पठान्तरपूर्वक — महा. शान्ति. में २६।२७.
२८; मनु. में ४।२१८, २१७, २२०।। भावग्रहण अन्य श्लोकों में भी है।

२७. महा. आदि. १।३२।।

२८. ''पंचाशद्भाग आदेयो राज्ञा पश्-िष्ठरण्ययो ;।'' ७।१३०।।

२९. (क) "मनु: स्वायंभुवाँऽञ्चवीत्" आदि. ७३।८-९ ।। (ख) तौरैवमुक्तो भगवान् मनु: स्वायंभुवोऽञ्चवीत् श्रृष्टुष्यच्यं यचाकृतं वर्म व्याखसमाखतः ।। झन्ति. ३६।६ ।। (ग) झन्ति १२ अ. ।। (घ) स्वायंभुव मनु द्वारा झस्त्ररचना, शन्ति. ३६५।४४, ४६ ।। आदि ।

 <sup>&</sup>quot;मनुना चैव राजेन्द्र मीती श्लोकी महात्मना" शन्ति, ५६।२२।। अन्यत्र-शान्ति, १२ अ.; ११६।२६; १२१।१०, १२।।

३१. व. रामा. किष्कि. १८।३१-३२; मनु. में ८।३१६, ३१८।।

किय मास ने 'प्रतिमा नाटक' में, गौतम, विसष्ठ, आपस्तम्ब आदि ने अपने सूत्रग्रन्थों में, <sup>82</sup> वलमीं के राजा धारसेन के श्विलालेख में, <sup>83</sup> धर्मप्रसंग में जो मनु का निर्देश किया है तथा अपनी पुष्टि के लिए जो श्लोक उद्धृत किये हैं, वे मनु के ही हैं और वर्तमान मनुस्मृति में प्राप्त हैं। इनसे इस बात की पुष्टि हो जाती है कि इसका मूलरचियता मनु ही है, भूगु आदि कोई अन्य व्यक्ति नहीं। यह स्पष्ट किया ही जा चुका है कि मनु के नाम से उल्लिखित धर्मशास्त्रकार स्वायंभुव मनु ही प्रसिद्ध है।

### पक्षान्तरों का विश्रेचन

### २. मनुस्मृति वैवस्वतमनुप्रोक्त —

कुछ आलोचक मनुस्मृति को मनुप्रोक्त तो मानते हैं, किन्तु उस मनु का स्वायमुव न मानकर वैवस्वत मानते हैं । ऐसा मानने के उनके पास कुछ निम्न आधार हैं—

- १. मनुस्मृति के १।६१-६२ श्लोकों में स्वायमुव मनु के वंश्व का वर्णन करते हुए सातवें वैवस्वत मनु तक का उल्लेख है । पहले मनु के काल में सातवें मनु का उल्लेख नहीं हो सकता, अत: यह सातवें वैवस्वत मनु की ही रचना है । ऐसा विद्वनों का विचार है ।
- २. कौटिल्य-अर्थशास्त्र प्र. टाउ. १२ में, आदिकाल में प्रजाओं द्वारा वैवस्वत मनु को राजा-बनाने की घटना है। वहां जो कर व्यवस्था दी है<sup>३४</sup>, वह प्रचलित मनुस्मृति ७।१३०-१३२ से मिलती-जुलती है, अत: यह स्मृति वैवस्वतमनुप्रोक्त है।

इन आधारों पर अनुशीलन करने पर इन पर आधारित यह मान्यता स्वयं अमान्य प्रतीत होती है । आइये, इन पर विचार करें।

१. मनुस्मृति के जिन श्लोकों में वैवस्वत मनु का उल्लेख है, वे निम्न हैं-

स्वार्यभुवस्यास्य मनो : षड्वश्या मनवोऽपरे । सृष्टवन्त : प्रजा : स्वा : स्वा : महात्मानो महोजस : । ।

स्वारोचिंषश्चोत्तमश्च तामसो रैवतस्तथा ।

चाश्चषश्च महातेजा विवस्यत्स्यत एव च।। १।६१-६२।। अर्थात् — इस स्वायंभुव मनु के वंश में महात्मा और महान तेजस्वी अन्य छह मनु और हुए हैं, जिन्होंने अपने-अपने काल में अपनी प्रजाओं की सृष्टि की थी। वे हैं — स्वारोचिष, उत्तम, तामस, रैवत, चाक्षण और विवस्वत का पुत्र वैवस्वत।

मनस्मित में ये दोनों ही श्लोक पिक्षप्त सिद्ध होते हैं। इनकी प्रक्षिप्तता के कई कारण हैं — १. यह कहना चाहिये कि स्वायमुव मनु पहले ही अपने वंश की मावा छह पीढ़ियों का वर्णन नहीं कर सकते। पूर्व १।५६-६० श्लोकों के वर्णन से यह स्पष्ट है कि स्वायमुव का शिष्य मृगु यह बात कह रहा है। वह मावी छह पीढ़ियों और उनके कार्यों का मृतकाल में वर्णन कैसे कर सकता है १ इस प्रकार ये श्लोक परवर्ती प्रक्षेप हैं और कालविरुद्ध वर्णन हैं। २. इनका पूर्वापर प्रसंग से मी विरोध है। पूर्वापर १।५७ और १।६४ श्लोकों में सृष्टि-उत्पत्ति की अवस्था और उसके काल का वर्णन चल रहा है। बीच के इन श्लोकों के अप्रासंगिक वर्णन ने उस प्रसंगक्रम को मंग कर दिया है। ३. मनुओं के द्वारा चराचर सष्टि का उत्पादन और पालन सष्टिक्रमविरुद्ध वर्णन है। यह मनु की

३२. उद्धरणस्यल द्रष्टच्य मनुस्मृति महत्ता श्रीर्थक की टिप्पणियों में।

३३. ५७१ ई. का जिलालेखा।

३४. उदरण द्रष्टच्य 'मनुस्मृति का काल' श्रीर्षक के अन्तर्गत ।

१।६. १४-२३ क्लोकों में वर्णित मान्यता के विरुद्ध मी है । ४. इस प्रसंग में भूगु द्वारा मनुस्मृति के प्रवचन का कथन भी असगत है, क्योंकि इसकी शैली से यह मनप्रोक्त ही सिद्ध होती है। १४ इस प्रकार इन प्रक्षिप्त श्लोकों के आघार पर इसे वैवस्वत मनुप्रोक्त नहीं कहा। जा सकता ।

२. कौटिल्य-अर्थशास्त्र में जो घटना वैवस्वत मन के नाम से दी गयी है. वह महामारत शान्ति. ६७।१५-३० में स्वायमुव मनु के प्रसंग में दी हुई है। कहा नहीं जा सकता कि कौटिल्य अर्थशास्त्रकार ने यह नामान्तर क्यों ग्रहण किया । यह किसी पाठमेद के कारण भी हो सकता है. अथवा यह भी समव है कि स्वायमुव मनु की वज्ञ-परम्परा में उत्पन्न होने के कारण वैवस्वत मनु ने इन व्यवस्थाओं को यथावत और रुचिपूर्वक लागू किया हो, जिससे वे उसके नाम से प्रसिद्ध हो गयी हों । वैसे कछ वंशावलियों को देखकर और दोनों मनुओं का प्रथम राजा के रूप में वर्णन देखकर कई बार, अन्वेषकों को दोनों की एकता का आमास होने लगता है । ये एकरूपवर्णन भी म्रान्ति पैदा कर देते हैं । इतिहासानुसंघाताओं ने इसका समाधान प्रस्तुत करते हुए स्पष्ट किया है कि स्वायम्भुव मन् सिष्ट के प्रथम राजा थे और वैवस्वत मनु प्रलयोत्तरकालीन समाज के प्रथम राजा हुए हैं। इनके अतिरिक्त अन्य बहुत-सी युक्तियां भी हैं, जिनका इस प्रसंग में उल्लेख किया जा सकता है और उनसे इसी मान्यता को बल मिलता है कि मनुस्मृति के प्रवक्ता मनु वैवस्वत नहीं, अपित

स्वायम्भव हैं. यथा —

- ३. मनुस्मृति में ऐसा कोई अन्त :साक्ष्य नहीं मिलता जिसमें वैवस्वत मन की शास्त्रप्रवक्ता के हप में चर्चा हो। उपर्युक्त स्थल को छोडकर अन्यत्र कहीं वैवस्वत का नाम भी नहीं है। उस स्यल पर भी केवल वंशावली है, मनुस्मात के प्रवचन से किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं दिखाया है।
- ४. मनुस्मृति में मनु के साथ भूग का उल्लेख मिलता है । यह भूग भी स्वायभुव मनु का शिष्य या वैवस्वत मनुका नहीं।
- यद्यपि भारतीय साहित्य में दोनों मनु प्रथम राजा के रूप में वर्णित है, किन्तु स्वायमुव मनु की अधिक ख्याति धर्मशास्त्रकार के रूप में हैं. जबकि वैवस्वत की एक राजा के रूप में 1<sup>86</sup> वैवस्वत का धर्मशास्त्रकार के रूप में उल्लेख नहीं के बराबर है।
- ६. वाल्मीकि रामायण में वैवस्वत मनु को सूर्यवंश का प्रथम राजा कहा है । उसी ने अयोध्या की स्यापना की ।<sup>३७</sup> मनुस्मृति में अयोध्या का, तत्कालीन प्रदेश या मौगोलिक स्थिति का कहीं कोई वर्णन नहीं है, जबकि इसके विपरीत स्वायंभुव के प्रदेश ब्रह्मावर्त का सर्वोच्च महत्त्व प्रदर्शित है। e-
- ७. मनुस्मृति में स्वायंमुव के परवर्ती मनुओं की अथवा वैवस्वत से पूर्व के मनुओं की किसी प्रकार की कोई चर्चा का न होना भी इसे स्वायभुवकालीन सिद्ध करता है। एक स्थान पर केवल मन् के राज्य का उल्लेख है और वह प्रक्षिप्त है । <sup>३९</sup> शैली के आघार पर वह वैवस्वत के भी बहुत परवर्ती बाल का प्रक्षेप सिद्ध होता है । यतोहि, वहां राजा पृथु का भी उल्लेख है, जो वैवस्वत मनु से सातवीं पीढी में हुआ है ।<sup>४०</sup>

३५. शैली पर विस्तृत विवेचन 'मनु-का रचियता स्वायंभुव मनु' शीर्षकान्तर्गत द्रष्टव्य है।

३६ ''मनुर्वेवस्थतो राजा-इत्याह । तस्य मनुष्या विशः ।'' [शत. १३।४।३।३ |

३७. बाल. ७०।२० में वंशपरिचय में प्रथम प्रजापालक कहा है। बाल. ५।६ में कहा है कि मन ने ही अयोध्या को वसाया — ''अयोध्या नाम मगरी तत्रासील्लोकविश्वता । मनुना मानवेन्द्रेण या पुरी निर्मिता स्वयम् ।''

रेद. मनु. २।१७-२०।।

३९. ''प्रथमन् विमाराम्याज्य' प्राप्नवान् मनुरेव च ।'' ७।४२ ।।

४०. वा. रामा. बुल. ७०।२४।।

द. १ १७९-६० में मन्यन्तर कालपरिमाण का वर्णन है । यदि मनुस्मृति वैवस्वत मन्यनतर काल की होती तो वहां पूर्व मन्यन्तरों के व्यतीतकाल और नामों का उल्लेख अवश्य मिलता । केवल मन्यन्तर का वर्णन होना इस बात का द्योतक है कि यह प्रारम्भिक मन्यन्तर काल की कृति है, जबिक मन्यन्तर केवल एक कालपरिमाण रूप में प्रचलित हुआ । मनुओं के व्यक्तिगत नामों पर इनका नामकरण बाद में निर्धारित हुआ ।

९. मनुस्मृति तथा अन्य ग्रन्थों में वर्णित वंशाविलयां भी मनुस्मृति का सम्बन्ध स्वायंभुव से सिद्ध करती हैं। मनुस्मृति में अनेक स्थलों पर मनु का सीघा सम्बन्ध ब्रह्मा से प्रदर्शित किया है। ब्रह्मा को विशेष महत्त्व भी दिया गया है, जैसे ब्रह्मावर्त आदि। वैवस्वत मनु का ब्रह्मा से सीघा सम्बन्ध न कुलवंश से है और न विद्यावंश से, <sup>81</sup> जबकि स्वायंभुव मनु का है। उसका नाम स्वायंभुव भी स्वयंभू अर्थात् ब्रह्मा का पुत्र या शिष्य होने से 'स्वायंभुव' है। मनुस्मृति में ब्रह्मा से सीघे सम्बन्ध की प्रवृत्ति और उसे महत्त्व प्रदान करने की भावना भी इसे खायंभुव मनुकृत सिद्ध करती है।

### ३. मनुस्मृति भुगुप्रोक्त —

मनुस्मृति को भूगुप्रोक्त मानने वालों के लिए आधारभूत सामग्री मनुस्मृति में ही प्राप्त है । परवर्ती ग्रन्थों में भी उसी को आधार बनाकर यह मान्यता प्रदर्शित की गई है । अत : यहां पहले उन्हीं श्लोकों की विवेचना की जानी आवश्यक है, जिनमें इसे भूगुप्रोक्त कहा गया है ।

१. पूर्वोक्त विवेचन में मनुस्मृति की शैली पर पर्याप्त प्रकाश डाला गया है। उससे यह निष्कर्ष सामने आया है कि इसकी प्रवचन शैली से मनु ही इसके आदि-प्रवक्ता सिद्ध होते हैं। १।१-४ क्लोकों में वर्णित है कि साक्षात्कृतधर्मा ऋषि मानने के कारण ही ऋषि लोग मनु के पास आते हैं और धर्म सम्बन्धी जिज्ञासा करते हैं। जिज्ञासा मनु से की है तो मनु ही उसका उत्तर देते हैं, और यह मी कि वही इस विषय के अपने समय के विशिष्ट विद्वान् हैं। वह उत्तर १।४-५ से प्रारम्भ होकर अन्त तक इसी शैली में चलता है। इस प्रकार किसी अन्य व्यक्ति के द्वारा ऋषियों के प्रश्न का उत्तर दिया जाना न तो शैलीसंगत है और न व्यावहारिक । बीच-बीच में बहुत-से श्लोकों में मृगु द्वारा प्रवचन करने का उल्लेख है। यह बड़ी अटपटी, अव्यावहारिक और अप्रासगिक बात है कि ऋषिगण विशिष्ट विद्वान् होने के नाते आये तो मनु के पास हैं, प्रश्न भी उन्हीं से करते हैं और तदनुसार प्रारम्भ में उत्तर भी मनु ही-देते हैं। किन्तु पुन: भृगु उत्तर देना शुरू कर देते हैं; जबिक अन्त तक शैली वही १।४ से आरम्भ मनु द्वारा उत्तर देने वाली चलती रहती है।

वस्तुत: मनुस्मृति में मृगु से सम्बन्धित सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं । मृगु के शिष्यों ने मृगुको महत्त्व प्रदान करने और मनु से जोड़ने के लिए उनका प्रश्लेप किया है । मनुस्मृति की शैली से, उनके अटपटे वर्णन से, उनकी अध्यावहारिकता से और अप्रासंगिकता से यह निष्कर्ष निकलता है कि वे श्लोक मनुस्मृति में परवर्तीकाल में बलात डाले गये हैं । किसी भी स्थल पर मनुस्मृति के प्रसंगों से पूर्वापर रूप में उनका तालमेल न होना और विरुद्ध वर्णन होना भी उन्हें बलात किया गया प्रक्षेप सिद्ध करता है । आगे उनकी प्रक्षिपता पर विचार किया जा रहा है ।

क. एतद् वोऽयं भृगु: शास्त्रं श्राविशयत्यशेषत: । एतद्वि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽस्त्रिलं मुनि: ।।

४१. क्रटट्य वा. रामा, में झाल. ७०।१९-२१ में प्रदर्शित वंशावली । ब्रहमा से मरीचि. मरीचि से कश्यप, कश्यप से विवस्तान. विवस्तान से मनु वैवस्वत हुआ ।

### ततस्तथा स तेनोक्तो महर्षिर्मनुना भृगु: ।-तानश्रवीत् ऋषीन् सर्वान् प्रीतात्मा श्रृयतामिति ।। १४४५-५० ।।

अर्थात — यह मृगु मृनि इस मनुस्मृति शास्त्र को सम्पूर्ण रूप से आप लोगों को सुनायेगा, क्योंकि इसने इस सम्पूर्ण शास्त्र को मलीमाति मुझ मनु से सीखा है। महर्षि मनु के इस प्रकार कहने पर वह महर्षि मृगु विज्ञासा की दृष्टि से आये उन सब ऋषियों को प्रसन्नचित्त होकर 'सुनिये' ऐसा बोलें। प्रशिष्टता विवेचन —

उपर्युक्त शैलीगत आधार के अतिरिक्त ये श्लोक इन आधारों पर भी प्रक्षिप्त सिंद होते हैं — १. प्रसंगविशेष — पूर्वापर १।५७ और १।६४ श्लोकों में सृष्टि-उत्पत्ति की अवस्था और उसके काल का वर्णन है । इन श्लोकों के अप्रासंगिक वर्णन ने उस प्रसंगक्रम को मंग्र कर दिया है । मनु सृष्टयुत्पत्ति विषयक जानकारी दे रहे हैं । यह प्रकरण १।१४४ [२।२५] में पूरा होगा । एक प्रचलित प्रकरण के पूर्ण हुए बिना, बिना ही प्रसंग के इस शास्त्र का अध्ययन-अध्यापन क्रम बतलाकर मृगु द्वारा शास्त्र सुनाने की बात कहना, विसंगतिपूर्ण, अटपटा एवं बलात डाला गया प्रक्षेप है । २. अन्तिर्विशेष — १।५८ और १।६१-६३ श्लोक भी प्रसंग की दृष्टि से इन श्लोकों से सम्बद्ध हैं । उनमें १।६, १४-२३ में वर्णित सृष्टि-उत्पत्ति के क्रम के विरुद्ध वर्णन है । मनुओं से चराचर सृष्टि उत्पन्न नहीं हो सकती । ३. मनुस्मृति, मूलत : प्रवचन होने से उनके लिए मूल संकलन में 'शास्त्र' शब्द का व्यवहार नहीं बनता । यहां 'शास्त्र' पाठ इन्हें परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है । (इससे सम्बित विवेचन इसी अध्याय में 'स्वायम्भुव मनु' शीर्षकान्तर्गत १।६१-६२, ब्रह्मा शीर्षकान्तर्गत १।५८ श्लोक पर तथा विस्तृत समीक्षा माध्य में यथास्थान देखाए) ।

ख. यथेदमुक्तवान् शास्त्रं पुरा पृष्टो मनुर्यथा। तथेदं यूयमप्यद्य मत्सकाशान्तिबोघत।। १।११९।। अर्थ — महर्षियों से मृगु मुनि कहते हैं — जैसे पहले मेरे पृष्ठने पर महर्षि मनु ने मुद्धे इस शास्त्र का उपदेश किया था, वैसे ही आज आप लोग भी मुझसे सुनो।

प्रक्षिप्तता विवेचन — १. प्रसंगविरोध — पूर्वापर १।११० और १।१२०[२।१] क्लोकों में धर्म के स्वरूप के विवेचन का प्रसंग हैं। उस प्रसंग के मध्य बिना ही प्रसंग के 'मनु से शास्त्र सुनने और स्वयं सुनाने' की बात कहना असंगत हैं। इससे पूर्वापर प्रसंग भंग हो गया है। २. शैली की दृष्टि से यह भृगु से भी भिन्न किसी व्यक्ति द्वारा रचित हैं। फिर मनु का तो किसी भी दृष्टि से नहीं हो सकता। (विस्तृत विवेचन भाष्य में द्रष्टव्य हैं)।

शा. ५।१-४ क्लोकों में महर्षि लोग मृगु से प्रश्न करते हैं कि अपने धर्म में स्थित रहते हुए भी विद्वानों को मृत्यु क्यों प्रभावित कर लेती है। मृगु उन्हें उत्तर देते हैं कि वेदों के अनम्यास, सदाचारत्याग, आलस्य और अन्नदोष के कारण विद्वानों को मृत्यु मारती है।

प्रिक्षिप्तता विश्वेचन — १. शैली की दृष्टि से ये श्लोक भृगु से भी परवर्ती किसी अन्य व्यक्ति की रचना हैं। स्मृति के प्रारम्भ में प्रश्न मनु से किया था। मनु के पास हा ऋषि आये थे। भृगु से पुन: प्रश्न और उसके द्वारा उत्तर मनुस्मृति की शैली के अनुरूप नहीं है। २. प्रसंगविरोध — अग्रिम प्रसंग मध्यामध्य पदार्थों का है, जबकि इन श्लोकों में मृत्यु का कारण पूछा और बताया जा रहा है। यहाँ प्रश्न और उत्तर की असंगति इन्हें प्रक्षिप्त सिद्ध करती है। (विस्तृत विवेचन माष्य में द्रष्टव्य है)।

व. चातुर्वर्ण्यस्य कृत्स्नोऽयमुक्तो धर्मस्त्वयानच । कर्मणा फलनिर्वृत्ति शंस नस्तत्त्वतः पराम् ।। स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगुः। अस्य सर्वस्य श्रृणुत कर्मयोगस्य निर्णयम ।। १२ । १-२ ।।

प्रक्षिप्तता विवेचन — २. प्रसंगविरोध — इससे पूर्व ११।२६६ श्लोक में मौलिक शैली से पूर्वविषय की समाप्ति और अग्रिम कर्मविधि विषय के प्रारम्भका सकेत है । उसके बाद पुन: प्रश्नोत्तर करना असंगत मी है और मनु की शैली के विपरीत मी । २. ये मी मृगु से परवर्ती व्यक्ति की रचना है ।

क इत्येतन्मानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठन्द्विज:। भवत्याचारवान्नित्यं यथेष्टां प्राप्नुयाद् गतिम्।। १२।१३६।। द्यर्थ — इस भृगु द्वारा प्रोक्त मानवशास्त्र को पढ़ने वाला द्विज सदा आचारवान् रहता है और इच्छित गति को प्राप्त करता है।

प्रिक्षिप्तता विवेचन — १. इस श्लोक में मनुस्मृति के लिए किया गया 'शास्त्र' शब्द का व्यवहार इसे परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है (द्रष्टव्य इसी अध्याय में ब्रह्मा शीर्षकान्तर्गत १।५८ पर विवेचन)। २. यह श्लोक मी इसे मृगु से परवर्ती व्यक्ति द्वारा रचित सिद्ध करता है। ३. यद्यपि इसमें इस स्मृति को मनुरचित कहा है,फिर मी मृगु का नाम महत्त्वप्राप्ति की इच्छा से जोड़ दिया है। ४. इस प्रकार का उपसंहार मनु की शैली के अनुरूप नहीं है। वे केवल प्रस्तुत विषय का फल प्रदर्शित करते हैं (१२।१२५ में)।

इस प्रकार मृगु के नाम के उल्लेख वाले सभी श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं। यह कहना चाहिए कि इस प्रकार तो ये श्लोक मृगुरचित मी नहीं अपितु किसी परवर्ती व्यक्ति ने रचकर मिलाये हैं। इस आधार पर यदि मृगुकृत मानें तो फिर यह मृगु से मी बाद के किसी व्यक्ति की रचना माननी पड़ेगी।

२. ब्हा कुछ लोग यह शका उठा सकते हैं कि जैसे मनु के नामोल्लेख वाले श्लोकों को प्रक्रिकारिक जनस्रुति के समान आधार मानकर इसका कर्ता स्वायंभुव मनु माना है, ऐसे ही भृगु के श्लोकों को भी आधार क्यों न माना जावे?

इसका स्पष्ट-सा उत्तर है कि मृगु नामोल्लेख वाले श्लोकों का मनुस्मृति में कोई प्रसंग ही नहीं जुड़ता । वे समी बलात डाले हुए लगते हैं । इसके मूल में मृगु के क्षिष्यों की शायद यह मावना रहीं है कि उसे मनु के प्रसिद्ध क्षास्त्र से जोड़कर कम-से-कम प्रवचनकर्ता के रूप में तो महत्व मिल जाये । बखिप यह मानने में कोई आपित नहीं है कि मृगु ने मनुस्मृति का प्रवचन किया होगा । लेकिन उसके प्रवचन के आधार पर, उसके पश्चात मनुस्मृति का संकलन हुआ, यह कथन बिल्कुल निराधार है । हो सकता है, प्रवचनों का आद्य संकलन मी मृगु ने किया हो, क्योंकि वह मनु के समकालीन था । किम्तु मौलिक संकलन में मृगु के नाम की कोई गुंजाइश नहीं बनती ।

/ २. प्रतीत होता है कि मृगु की अपनी कोई पृथक सहिता रही है, जो आज उपलब्ध नहीं है। महामारत शान्ति ५७।५१ में निम्न श्लोक मृगु के नाम से उद्दत है —

राजनं प्रथमं विन्देत् ततो मार्या ततो घनम् । :राजन्यसति लोकम्य कृतो मार्या कृतो चनम् ।। यह क्ष्लोक वर्तमान मनुस्मृति में नहीं है । इसी प्रकार विश्वरूप ने याजवल्क्य स्मृतिमाध्य १।१८७, २५२ में जो क्ष्लोक मृगु के नाम से उद्दृत किये हैं, वे भी मनुस्मृति में नहीं हैं । अपरार्क ने मृगु के नाम से निम्न क्ष्लोक दिया है जिसमें मनु का नाम है —

येषु पापेषु दिव्यानि प्रतिशुद्दानि यत्नत: । कारयेत् सज्जनेस्तानि नामिशस्तं त्यजेन् मनु: ।। (याज्ञवल्क्यस्मृति २।९६) ।।

- 8. यदि वर्तमान मनुस्मृति भृगु-सहिता होती तो इसका प्रारम्भ मनु के पास आने की घटना से न होकर भृगु के पास आने की घटना से अथवा उनसे की गई जिज्ञासा से होता, जैसा कि नारद, अग्नि, विष्णु, याज्ञवल्क्य, बृहस्पति आदि की स्मृतियों में हैं ।<sup>५२</sup> मनुस्मृति का,मनु की घटना से प्रारम्भ भी यह संकेत देता है कि यह भृगुसहिता या भृगु की रचना नहीं, मनु की है । ऐसा उदाहरण अन्य किसी स्मृति में नहीं पाया जाता, जैसा मनुस्मृति में भृगु को जोड़कर प्रस्तुत किया है ।
- ५. कई ग्रन्थों में मविष्यपुराण का एक श्लोक उद्भृत मिलता है, जो इस बात का विवरण देता है कि स्वायम्भुव शास्त्र अर्थात् मनुस्मृति के आघार पर चार सहिताओं का निर्माण हुआ था १. भृगुसंहिता, २. नारदसंहिता, ३. बृहस्पित संहिता, ४. आगिरस संहिता । ४० इनमें अन्तिम तीन उपलब्ध हैं, भृगुसंहिता उपलब्ध नहीं है । इन तीनों का प्रारम्भ मी उन-उन प्रणेताओं के नामों से है, यही शैली भृगुसंहिता की रही होगी । स्पष्ट है कि मनुस्मृति से मिन्न कोई भृगुसंहिता रही है ।

इन प्रमाणों और संकेतों से यह स्पष्ट हुआ कि प्रचिक्त मनुस्मृति भूगुप्रोक्त नहीं है । भूगु मनु का पूर्व और शिष्य था । मनु की विद्यापरम्परा से भी सम्बधित रहा है । प्रतीत होता है कि भूगुसहिता का प्रचलन नहीं हो पाया तो भूगुपरम्परा के शिष्यों ने अपनी परम्परा की प्रसिद्ध स्मृति मनुस्मृति में भूगु के नाम का समावेश कर दिया । उसे भूगु के प्रवचन का रूप दे दिया । परिणामत : भूगुसंहिता विलुप्त हो गयी ।

### ४. मनुस्मृति ब्रह्माप्रोक्त —

एक मान्यता यह मी है कि वर्तमान मनुस्मृति मूलत: ब्रह्माप्रोक्त है। यद्यपि इस मान्यता को मानने वाले विचारकों की संख्या कम है। इसका स्रोत मी मनुस्मृति ही है। इसिक् यहां उस स्रोत-रूप श्लोक पर ही विचार करना चाहिए।

मनुस्मृति में केवल एक स्थान पर यह उल्लेख आता है। स्वायमुव मनु कहते हैं — 'इस ब्रहमा ने इस मनुस्मृति शास्त्र को रचकर सबसे पहले मुझ मनु को ही विधिपूर्वक पद्धया, और फिर मैंने मरीचि आदि दश मुनियों को ग्रहण कराया।' श्लोक है —

> इदं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ मानेव स्वयमादित:। विधिवद् ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन्।। १।४६।।

४२. अति स्मृति का प्रारम्भ — 'दुनाग्नितोत्रमासीनमत्त्रि' वेदविदा' वरम्-इद' बचनमञ्ज्वन' ।। विष्णु स्मृति में — 'विष्णुमेकाग्रमासीन' . . . पपष्युर्मृतय: सर्वे ।।' यक्त. स्मृति में — 'योगीशवर' वाक्रवल्क्य' संपूक्य मुनयोऽब्रुवन् ।। बृहस्यित स्मृति में — ''राजा . . . मगवन्तं गुरु श्रेष्ठ' पर्यपृष्यद बृहस्यितम् ।।'' ५३ हमादि तथा संस्कारमयुख आदि ग्रन्थों में मंत्रित्य पुराण का यह श्लोक मिलता है —

भागतीया नारदीया च भार्तस्यत्यागिरस्यपि । स्वायभ्वस्य शास्त्रस्य चनसः स्पतिनाः मनाः ।।

मनुस्मृति के प्रसंग में यह क्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होता है । इसकी प्रक्षिप्तता पर विचार करने से पूर्व यह स्पष्ट करना भी प्रासंगिक होगा कि भारतीय ऐतिहासिक परम्परा के अनुसार ब्रह्मा को आदिगुरु माना जाता है । इस कारण प्रत्येक विद्यावंश उसी से प्रारम्भ होता है । यदि ब्रह्मा से मनु ने इस विषय की शिक्षा प्राप्त की हो तो इसे मानने में कोई आपित नहीं । किन्तु यह कहना आपित्जनक है कि इस शास्त्र को ब्रह्मा ने रचा, फिर उसे ही मनु को दिया और मनु ने अन्य ऋषियों को । यह कथन मनुस्मृतिसम्मत नहीं है ।

इस विवेचन को पढ़ते हुए आपने देखा कि मनुस्मृति में मनुस्मृति के प्रणेता के सम्बन्ध में तीन विरोधी मान्यताए यत्र-तत्र उल्लिखित हैं। कहीं मनु को, कहीं भृगु को, तो कहीं ब्रह्मा को इसका प्रवक्ता कहा है। यह निश्चित है कि इसका रचयिता है एक ही। स्पष्ट है कि प्रक्षिप्त श्लोकों के कारण ही यह विवाद उमरा है। अत: अब इस श्लोक की प्रक्षिप्तता पर और उसके सन्दर्भ में इस पक्ष पर विचार किया जाता है। वस्तुत: मनुस्मृति को अधिक मान्यता, प्रतिष्ठा और प्रसिद्धि दिलाने की भावना से मनुस्मृति-परम्परा के व्यक्तियों ने इसे ब्रह्मा के साथ जोड़ने का प्रयास किया है और इसी प्रवृत्ति के कारण इस श्लोक का प्रक्षेप किया गया है।

यह श्लोक अनेक आघारों पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है — १. प्रसंगिवरोध — (क) इस श्लोक में ब्रह्मा शब्द का उल्लेख नहीं है । टीकाकारों ने पूर्व श्लोकों से इस पद की अनुवृत्ति ग्रहण की है । पूर्व श्लोकों में १।५०-५१ को छोड़कर कहीं भी ब्रह्मा का वर्णन नहीं अपितु सृष्टिकर्ता ब्रह्म का है । १।५०-५१ श्लोक प्रिष्ट्राप्त हैं । वहां से अनुवृत्ति भी ग्रहण नहीं की जा सकती, क्योंकि उसके बाद ब्रह्म के वर्णन वाले कई श्लाक आ गये हैं । (ख) यहां यह श्लोक असंगत भी है, यतोहि पूर्वापर १।५७, १।६४ श्लोकों में सृष्टि-उत्पत्ति की अवस्था और उसके काल परिमाण का प्रसंग है । उरा प्रसंग को भंग करके बिना ही किसी चर्चा के यह कथन नितान्त अनावश्यक एवं अप्रासंगिक है ।

२. अन्तर्विरोध — यह श्लोक अगले १।५९-६३ श्लोकों से सम्बद्ध है, अत: इन सभी श्लोकों का यह एक ही प्रसंग है। इन श्लोकों में मनुओं से चराचर सृष्टि की उत्पत्ति का वर्णन है, जे सृष्टिक्रमविरुद्ध एवं मनु की पूर्ववर्णित मान्यता १।६, १४-२३ के विरुद्ध है।

इस श्लोक में ब्रह्मा को इस शास्त्र का कर्ता कहने के कारण मनुस्मृति में पूर्वोक्त मनु, भृगु वाली मान्यताओं से विरोध आ गया है। इस श्लोक से उत्पन्न विरोध को दूर करने के लिये टीकाकारों ने पर्याप्त प्रयास किया है, किन्तु उन का वह प्रयास 'तथाकियत' ही रहा । उनका कहना है कि इसके मूल प्रवक्ता ब्रह्मा है, तथापि इसे मनुकृत इसलिए कहा जाता है कि — (अ) मनु को ब्रह्मा ने शास्त्राशय रूप विधिनिषेध का अध्यापन कराया और मनु ने उसका प्रतिपादन करने वाला ग्रन्थ इस रूप में बनाया । (आ) दूसरे मत के अनुसार — इस ग्रन्थ के रचियता ब्रह्मा ही हैं, तथापि मनु ने इसका ज्ञान प्राप्त कर स्वरूप तथा अर्थ के साथ इसे मरीचि आदि के लिए प्रकाशित किया । अत : यह मानवशास्त्र कहलाया । ये दोनों ही समाधान निराधार एवं अयुक्तियुक्त हैं । इसके विश्लेषण के लिए १ १ १ - ४ श्लोकों पर गहन दृष्टिपात करना होगा । इन श्लोकों के माव और माषा पर ध्यान देने में निम्न बातें स्पष्ट होती हैं —

(क) मनुस्मृति अपने मूलरूप में कोई पूर्वनिषद शास्त्र नहीं, अपितु मूलरूप में, जिज्ञासा का प्रवचन के रूप में दिया गया उत्तर है; जिसका बाद में संकलन हुआ है। महर्षि लोग मनु के पास आकर धर्मों को क्रमश : जानने की जिज्ञासा प्रकट करते हैं। [१।१-२] और मनु उसका उत्तर के हैं। [१।४]।

- (ख) इसके मूल प्रवक्ता भी मनु हां हैं। यही कारण है कि मनु अपने जान के अनुकार सीधे वेद से विज्ञात बातों का ही मनुस्मृति में दिग्दर्शन कराते हैं [१।२३-२४, ८७, १२५, १२५]। यदि यह जान ब्रह्मा की परम्परा से प्राप्त होता या ब्रह्मा द्वारा प्राप्त होना इसकी विशेषता मानी लाती तो सृषि लोगों को यहां मनु के लिये 'वेदों का जाता' कहने की आवश्यकता नहीं थीं। वे बर्बे को कि 'आप को ही ब्रह्मा से इस जान को प्राप्त करने का अहोमाग्य प्राप्त हुआ है, अत : आपसे ही पूछने आये हैं। किन्तु ऐसा किसी प्रकार का संकेत न करके यहां उनकी व्यक्तिगृत विद्वार का ही संकेत स्पष्ट हो रहा है कि वे स्वयं जाता है इसलिए अपने जान के आधार पर ही उन्हें उत्तर देना है वेदों में खोजा हुआ अपना ही अशिय बताना है, दूसरे का नहीं।
- (ग) यदि ब्रहमा स यह ज्ञान प्राप्त किया होता. और ब्रहमा के नाम के कारण ऋषियों को उस ज्ञान के प्रति आकर्षण होता. अथवा मन को ब्रह्मा के नाम से उसमें कोई विशिष्टता या ख्याति की बात नजर आती तो मन सभी बातों के साथ 'ब्रहमा ने मुझे यह कहा, यह बताया या इसे उचित ठहराया, इसे नहीं" आदि कहते,या उनके मत का उल्लेख करते । किन्तु मनुस्मृति में एक स्थल [९।१३८] क्रो खोडकर ब्रहमा के मत का कोई उल्लेख नहीं है । कहीं भी ब्रहमा के मत का उल्लेख न होना यह सिद्ध करता है कि मनुस्मृति की रचना के साथ ब्रहमा का कोई सम्बन्ध नहीं है । ध्यान देने योग्य बात तो यह है कि धर्माधर्म को प्रदर्शित करते समय या तो ऋषि-मुनियों के मत का उल्लेख किया है या वपने मत का ही । जब ऋषि-मुनियों की मान्यता के अनेक स्थानों पर संकेत हैं िआह मनीषिण: (१।१७) 'धर्मस्य मुनयो गतिम्' (१।११० ।। २।८८, १२४) आदि ]—तो यदि ब्रहमा का इसके साथ तिनक भी सम्बन्ध होता. तो उसका उल्लेख प्रमुखता से आता. क्योंकि बहुमा को इस विषय का मूल प्रवक्ता और अध्यापयिता का स्थान दिया है । इससे सिद्ध हो जाता है कि मनुस्मृति के मूल प्रवक्ता स्वयं मनु हैं, ब्रहमा का इसकी रचना से कोई सम्बन्ध नहीं है। (घ) मनुस्मृति की शैली से यह सिद्ध होता है कि मनुस्मृति अपने मूलरूप में कोई निबद्धशास्त्र के रूप में नहीं थी । जब शास्त्र के रूप में नहीं थी तो इसके लिए मूल-संकलन से 'शास्त्र' संज्ञा का प्यवहार नहीं बनता । जब 'शास्त्र' का व्यवहार नहीं बनता तो 'ब्रहमा ने इस शास्त्र की रचना की' यह प्रयोग भी नहीं बनता । इस प्रयोग के न बनने से मनुस्मृति का ब्रहमा से कोई सम्बन्ध सिद्ध नहीं होता । इस प्रकार इन श्लोकों में वर्णित शास्त्र शब्द ही असगत है ।
- (ङ) मनुस्मृति अपने मूलरूप में त्रृषियों की पिजासा का दिया गया उत्तर है, जो प्रवचन के रूप में है। संकलन के बाद ही मनुस्मृति ने 'शास्त्र' का रूप ग्रहण किया और मौलिक संकलन वहीं कहा जा सकता है जो मूलप्रवक्ता की बातों का यथावत रूप में संकलन हो, जबकि 'शास्त्र' संज्ञा का प्रयोग मौलिक नहीं हो सकता। क्योंकि, जो प्रवचन अभी किसी संकलन के या शास्त्र के रूप में नहीं आबे हैं, उन्हें मनु 'शास्त्र' कहकर कैसे पुकारते? स्पष्ट है कि मनु के प्रवचनों द्वारा 'संकलन' का रूप लेने के बाद जब वे 'शास्त्र' के रूप में विख्यात हो गये, तब जाकर इस प्रकार के श्लोक मिलाये गये जिनमें इसे 'शास्त्र' शब्द से व्यवहृत किया गया है।

इस प्रकार ५८—५९ क्लोकों में 'शास्त्र' शब्द का प्रयोग उन्हें परवर्ती प्रक्षेप सिद्ध करता है।
(च) कुछ विद्वानों की पूर्व प्रदर्शित उन दो युक्तियों के आधार पर यदि इसे मनुकृत माना जा सकता है, तो युक्ति देने वाले उन विद्वानों को चाहिए कि वे इसे अन्तिम रूप में भूगुकृत माने, भूगुसकिलत नहीं। क्योंकि यदि आशय समझ कर — पदकर उसे बतलाने के कारण मनु इसके राविता है, तो भूगु ने भी मनु के आशय को महिषयों के समझ अपने शब्दों में कहा है [ ५८ –६० ] । इस प्रकार तो भृगु इसके रचयिता हुए । इस प्रकार ये युक्तियाँ स्वयं युक्तिवाताओं की मान्यता को खंडित कर रही हैं, अत : मान्य नहीं हैं । इन युक्तियों से यह बात पूर्णत : स्पष्ट हो गई है कि मौलिक क्लोकों के अनुसार मनुस्मृति की रचना के साथ ब्रहमा का कोई सम्बन्ध नहीं हैं, यह मौलिक रूप से मनुकृत है और ब्रहमा से सम्बन्ध जोड़ने वाले समी प्रसंग परवर्ती काल के प्रक्षेप हैं ।

इस प्रकार सभी मतों के पक्ष-विपक्ष पर विचार करने के अनन्तर यही निष्कर्ष सामने आता है कि मनुस्मृति के मूळ प्रवक्ता या रचयिता स्वायम्भुव मनु हैं ।



# ३. मनु और मनुस्मृति: काल निर्धारण

मनुस्मृति में हुए प्रक्षेपों ने जिन बातों को सर्वाधिक क्षति पहुचायी है, उनमें एक है — मनु और मुस्मृति का कालनिर्णय'। लेखकों ने मनुस्मृति में प्राप्त वर्णनों पर विचार किया है और उनके अनुसार ही काल का अनुमान लगाया है। कालनिर्णय के लिए आधार बनाये गये उन वर्णनों पर आगे विचार किया जायेगा, जिनके आधार पर मनुस्मृति को अर्वाचीन घोषित किया है। यहां प्रथम: मनु और फिर वर्तमान मनुस्मृति के कालनिर्धारण-सम्बन्धी अन्य आधारों पर विचार किया जाता है। पूर्वोक्त विवेचन से यह मत स्थिर हो गया है कि स्मृति, धर्म- नियम आदि के प्रसंग में प्राप्त होने वेला मनु स्वायम्भुव मनु ही है। इस समस्त विवेचन और ग्रन्थ में मनु नाम से यही अभिग्रेत होगा।

### क) प्राचीन भारतीय साहित्य में स्वायंभुव मनु का काल —

- १. मनु के काल का अनुमान लगाने में मनुस्मृति तथा मनुस्मृति से भिन्न भारतीय साहित्य में प्राप्त पंशाविलयां ही सहायक हैं । मनुस्मृति में तीन स्थानों पर मनु के वंश की चर्चा है (क) ब्रहमा से विषय, विराय से मनु, मनु से मरीचि आदि दश ऋषि उत्पन्न हुए [१ | २२ –२५] । (क) ब्रहमा से पृत् ने धर्मशास्त्र पढ़ा, मनु से मरीचि, भृग्न आदि ने । यह विद्यावंश के रूप में वर्णन हैं [१ | ४६ –६०] (ग) हिरण्यगर्म ब्रहमा के पुत्र मनु हैं और मनु के मरीचि आदि । [३ | १९४] । व्यविषयमुनि के प्रसंगों में ये तीनों ही स्थल प्रक्षिप्त होते हैं, किन्तु पारम्परिक जनश्चित के रूप में विद्यावंश करें तो इंवायमुन मनु,पुत्र या शिष्य के रूप में ब्रहमा से दूसरी पीढ़ी में उरिलक्तित हैं। यही तथ्य इसके स्वायमुन (स्वयमु ब्रहमा, उसका पुत्र या शिष्य) विशेषण से स्पष्ट होता है ।
- २. महाभारत तथा पुराणों में भी वंशावितवां प्राप्त है, उनमें भी मनु को ब्रहमा का पुत्र बताका गंग है, अथवा शिष्य के रूप में उसका सीधा सम्बन्ध ब्रहमा से वर्णित है। अ

प्राचीन भारतीय ऐतिहासिक मान्यंताओं के अनुसार ब्रहमा को आदि सृष्टि में माना जाता है और भारत का प्रत्येक कुलंबंब तथा विद्यावंश ब्रहमा से ही प्रारम्भ होता है । इस प्रकार मनुं का काल मी. अरिसृष्टि का स्थिर होता है ।

३. इसी मान्यता को निरुक्त ने मनु का मत उद्दृत करते हुए एक श्लोक से पुष्ट किया है — अविशेषेष पुत्राणां दायो भवति धर्मतः। मिथुनानां विसर्गादौ मनुः स्वायं मुवोऽ सवीत् ।। ३ १४ ।५ वर्षा — 'बावमाग में पुत्र और पुत्री, दोनों का अधिकार होता है' — यह विसर्गादौ — सृष्टि के अदि कल में स्वायम्मुव मनु ने कहा है।

प्रंथ, महा, आदि १।३२; शान्ति, ३३५।४४।।

वर्ता स्पष्टत: मनु का कार आदिसृष्टि कताना गया है । महर्षि दयानन्द इसी मत का समर्थन करते हुए लिखते हैं — महर्षि मनु खाविसृष्टि में हुए । उपदेश मंजरी ९ उप ।

8. मारतीय चतुर्युग और मन्वन्तर कालगणना पढित [मन्. १) ६४ –७३, ७९, ६०] के अनुसार सृष्टि-उत्पत्ति को हुए एक अरब, खियानवे करोड़, आठ लाख, तरेपन हजार पिचासी वर्ष [१,९६,०८,५३,०८५] बीत चुके हैं और खियासीवां सृष्टिसंवत इस वर्ष अर्थात् इस्वी सन् १९८५ और विक्रम सं. २०४२ में चल रहा है। इकहत्तर [,७१] चतुर्युगियों का एक मन्वन्तर होता है। स्वायंभुव, स्वारोषिष, औत्तिम, तामस, रैवत, चाक्षुव — ये छह मन्वन्तर बीत चुके हैं। सातवां नैवस्वत मन्वन्तर इस समय चल रहा है। इस मन्वन्तर की चतुर्युगी में अब कलियुग का समय चल रहा है।

इस सृष्टि-उत्पत्ति के समय को सुनकर पाश्चात्य और आधुनिक लोग अत्यिषक आश्चर्य करते हैं। क्षेर विश्वास मी नहीं करते । उन्हें यह विज्ञासा होती है कि कालगणना का इतना हिसाब कैसे रखा ज़ब्द १ इसके उत्तर में उन्हें एक व्यवहार में प्रचलित प्रमाण सम्पूर्ण देश में उपलब्ध हो जायेगा । मारतीयों ने वर्षों की बात तो छोड़िये,पल और प्रहर तक का हिसाब रखा है । ज्योतिषीय पंचांगों में यह खार्ज मी उपलब्ध है । विवाह आदि धार्मिक कृत्यों में संस्कार के समय एक संकल्प की परम्परा है । उसमें 'आर्यावर्ते वेवस्वत मन्वन्तरे किलायुगे अमुक प्रहरे' आदि बोलकर विवाह का संकल्प किया जाता है । इस प्रकार परम्पराबद रूप से समय का हिसाब सुरक्षित है । <sup>34</sup>

उपलब्ध मारतीय वंशाविलयों के अनुसार ब्रहमा को आदि वंशप्रवर्तक माना जाता है और मनु उससे दूसरी पीढ़ी में परिगणित हैं । इस प्रकार इस सृष्टि में, जब से मानवसृष्टि का प्रारम्म हुआ है; स्वायमुव मनु उस आदिसृष्टि या आदि समाज के व्यक्ति सिंद होते हैं ।

### (ख) आधुनिक मतों के अनुसार स्वायंभ्रव मनु का काल —

अधिनिक इतिहासकारों ने प्राचीन मतों को अमान्य मानकर नये। सेरे से समग्र इतिहास पर विवेचन आरम्भ किया हुआ है। यें इतिहासकार अधिकतर पाश्चात्य विद्वानों की कल्पनाओं एवं कार्यपदित से प्रमावित हैं। यद्यपि इनके मतों, में अनुसन्धान के आधार पर परिवर्तन आता रहता है, तथापि अब तक स्थिर हुए कुछ आधुनिक मतों का यहाँ उल्लेख किया जाता है।

श्री के. एल. दफ्तरी स्वायमुव मनु का काल २६७० ई. पू. मानते हैं। श्री त्र्य. गु. काले ने पुराणों के खाबार पर मनु का काल ३१०२ ई. पूर्व निर्घारित किया है। के लोकमान्य बालगंगावर तिलक ने ज्यातिर्विज्ञानीय तत्वों के आधार पर प्राचीन वैदिक साहित्य का कालनिर्णय करने का प्रयास

<sup>&#</sup>x27;क्षप. मनु, १।६४-७३, ७५, ८० क्लोकों में बतुर्युगी और मन्यन्तर कालगणना का पूर्ण विवरण है । विस्तार के लिए पठकगण उनकी समीक्षाएं देखें ।

ध्दः पाश्चात्व और आजुनिक लोग सृष्टि उत्पत्ति के इस समय पर अविश्वास करते हैं । वे प्रत्येक आजुनिक वैज्ञानिक बात को ही प्रामाणिक समझते हैं । उनके लिए इस सृष्टि संपत्त की पृष्टि, हेतु एक वैज्ञानिक प्रमाण प्रस्तुत है । यह एक सृखद आक्ष्यों की बात है कि सृष्टि-उत्पत्ति के विषय में आजुनिक वैज्ञानिकों की मान्यता बदल गयी है,और उन्होंने जो नवी मान्यता प्रस्तुत की है, वह मारतीय प्राचीन मान्यता से मिलती-जुलती हैं । प्रसिद्ध वैज्ञानिक मैहम क्यूरी ने रेहियम चातू की खोज की है । मिल्ली में मिलने वाले रेहियम के कणों का परीक्षण और अध्ययन करके; उनमें नियत समय में होने वाले परिवर्तनों के आजार पर, वैज्ञानिकों ने अनुमान लगाय है कि 'इस पृथ्वी को बने हुए लगामग दो अरब वर्ष हो चुके हैं ।' (रेहियम — मगवती प्रसाद श्रीवास्तव, साहित्व रसोयन, पूं. ५७, प्रकाशक-कुरुकोत्र विश्वविचालय) ।

४७. रामचन्द्रकालनिर्मय, पु. ५५ ।

४८. पुराण निरीक्षण, पृ. ३१५।

किया है। उनके अनुसार कृतिका नक्षत्र में वसन्तारम्म के समय ब्राह्मण ग्रन्थों की रचना हुई और मृगिक्षिरा नक्षत्र के काल में वैदिक मन्त्रसंहिताओं की रचना हुई। खगोल और ज्योतिष ब्रास्त्र के अनुसार कृतिका और मृगिक्षरा नक्षत्रों में वसन्तारम्म क्रमश: आज से ४५०० एवं ६५०० वर्षों पूर्व हुआ था। इस प्रकार इन ग्रन्थों का काल क्रमश: २५०० ई. पू. तथा ४५०० ई. पू लगमग निर्धारित होता है। ४९ इस आधार पर मनु का काल मी ब्राह्मणग्रन्थों से पूर्व इसी कालाविष में निर्धारित होता है।

स्वरचित 'धर्मशास्त्र का इतिहास' में, धर्मशास्त्र और स्मृतिग्रन्थों के प्रसिद्ध विवेचक् डा. पी. वी. काणे ने शतपथ ब्राह्मण और तैतिरीय संहिता आदि का काल ई. पू. ४००० —१००० वर्ष माना है। मनु की जीवनस्थिति इससे पूर्व की होने के कारण मनु का काल मी इनसे प्राचीन होगा।

### मनु के आदिसृष्टि में होने से अभिप्राय —

आदि सृष्टि से यहां यह अमिप्राय नहीं हैं कि जब से संसार बना, वहीं काल यहाँ अमीष्ट है । यहाँ आदिसृष्टि से अमिप्राय मानव सृष्टि और मानवसमाज की संग्यना से हैं। मारतीय इतिहास में ब्रह्मा से पूर्व कोई वंश परम्परा नहीं मिलती । इसका काल जो मी माना जाये, किन्तु इस वंशप्रवर्तक की दृष्टि से ब्रह्मा आदिसृष्टि का कहालाता है। इसी आधार पर मनु को आदिसृष्टि का कहा जाता है।

विश्व के समग्र साहित्य में आपनेद को सभी विदान सबसे प्राचीन मानते हैं। उसके बाद ब्राहमण प्रन्वों का समय माना जाता है। इस कारण वेदों को और वैदिक साहित्य को आदि सुष्टि का कहा जाता है। ब्राहमणग्रन्थों, तैतिरीय आदि सहिताओं को में धर्मप्रवक्ता के रूप में मनु का बंद्युमा उल्लेख आता है। अत: मनु का काल ब्राहमणग्रन्थों से पूर्व ही स्थिर होता है। प्राप्त प्राचीन वार्मय के आधार पर तो मनु का काल आदि सुष्टि या आदि समाज का निर्धारित होता ही है, आधुनिक मतों से मी यही माव ध्वनित होता है।

इसके अतिरिक्त मनु मानव व्यवस्थाओं के आदि कालीन व्याख्याता थे । इस कारण मी उन्हें आदिकाल का माना जाता है ।

### वेदो में मनु शब्द —

पाश्चात्य एवं पाश्चात्य विचारचारा के अनुपामी आधुनिक विद्वान् मनु पर विचार करते समय उसका उल्लेख एवं जीवन-परिच्य वेदों में खोजते हैं । उनका कथन है कि अग्वेद में अनेक स्थानों पर व्यक्तिवाचक मनु शब्द आया है । कहीं उसे पिता कहा है, कहीं प्रारम्भिक यज्ञकर्ता, तो कहीं अग्विस्थापक के रूप में उसका वर्णन है । पर

इस चर्चा का उत्तर मनु के मन्तव्य के अनुसार दिया जाये तो अधिक प्रामाणिक होगा । मनु बेदों को इंश्वरप्रदेत्त अर्थात् अपौरुषेय मानते हैं । सृष्टि के प्रारम्भ में ईश्वर ने अग्नि, वायु, आदित्य के माध्यम से वेदों का ज्ञान दिया । अपौरुषेय होने के कारण वेदज्ञान पूर्णत : चिन्त्य नहीं है, और अपरिमित है । १२ प्रारम्भ में वेदों से ही शब्द ग्रहण करके व्यक्तियों और वस्तुओं का नामकरण किया

<sup>..</sup> ४९. गीता रहस्य में ।

५०. तेति, सं. २।२।१०।२; ३।१।९।४ ।। तां. ब्रा. २३।१६।७ ।। तेति सं. २।१।९।३० ।। काठ सं. ११।२।

पर. ऋग. १।=०।१६; र।१२४।२; २।६३।१३; =।६३।१; =।३०।१; १०।६३।७।।

पर. मनु. १।२३; १।४।।

गया । <sup>५६</sup> मनु द्वारा वेदों को अपौरुषेय घोषित करने के उपरान्त उसी मनु का वेद में इतिहास टूटना मनु के साथ ही अन्याय है, और मनु से पूर्व वेदों का रचनाकाल होने से कालविरुद्ध मी है।

वेदों में मनु शब्द विमिन्न अर्थों में आया है। कहीं वह ईश्वर का पर्यायवाची है, " कहीं मनुष्य के लिए है, " कहीं मननशील विद्वान के लिये है। " विचारकों को जहां इसके व्यक्तिवाचक होने का आभास होता है, वह वस्तुत: ६श्वरवाचक प्रयोग है। अधिक विस्तार में न जाते हुए, इस विचय में मनुस्मृति का ही एक प्रमाण देकर इस बात को प्रमाणित किया जाता है। ईश्वर का वर्णन करते हुए मनु कहते हैं कि उस परमेश्वर को विमिन्न नामों से पुकारा जाता है, जिनमें एक नाम 'प्रजापित मनु' मी है —

एतमेके वदन्त्यग्नि मनुभन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम् । ११२ । १२३ । ।

ु इस प्रकार मनु के मन्तव्य के अनुसार वेदों में प्रजापित पिता आदि विशेषणों से संबोधित मनु इंश्वर ही है। इस आधार पर वेद में मनु का परिचय खोजना मनु के दृष्टिकोन के विरुद्ध है।

MA THE THE PARTY OF THE PARTY O

<sup>(</sup>४. ऋग. १।८०।१६ : (स्वामी दवानन्द माध्य)

थ्य. ४।२६।४: ४।२।१२: ६।२१।११; ८।४७।४।।

५६. त्रोग. १।=०।१६ ;१।३३९।९ ;२।३३।१३ ; (स्वामीयवानन्द माध्य) ।। निरायत एवं झाहमणों ने इन उपयें की पुण्टि ही है — 'मन्यु: मनामान' निरु. १२।३५, ''ये विद्यासस्ते मनवः' इत. ८।६।३।१८ ।।

### े. ४. वर्तमान मनुस्मृति का रचनाकाल

आधुनिक विचारकों का मत है कि वर्तमान में प्रचलित मनुस्मृति का यह छन्दोबद रूप पर्याप्त अवरकालीन है। इसकी कालावधि ईस्वी पूर्व प्रथम से द्वितीय शती मानी गयी है। उपर्युक्त विवेचन में सप्रमाण यह स्पष्ट किया गया है कि मनुस्मृति के मूलप्रवक्ता स्वायमुव मनु हैं. और अधिकांश विद्वान इसी मत को ही मानते हैं। इस तथ्य को तो सभी स्वीकार करेंगे ही कि जिसकी जे कृति है वह उसी के काल की होगी, अत: इस बात में तो कोई संदेह ही नहीं होना चाहिये कि मूलत: मनुस्मृति उसके प्रवक्ता स्वायमुव मनु के काल की ही है। हां, यह बात अवश्य विचारणीय है कि उसका प्रारम्भिक रूप क्या रहा होगा समनुस्मृति के आद्यरूप पर विचार इस अध्याय के अन्त में किया जायेगा। यहाँ पहले, वर्तमान में प्रचलित मनुस्मृति के छन्दोबद रूप के काल पर विचार किया जाता है। यद्यिप अन्य प्राचीन ग्रन्थों की तरह मनुस्मृतिविषयक काल का कहीं कोई उल्लेख न होने के कारण सुनिश्चित रूप से समय का निर्धारण करना कठिन है, फिर भी प्राचीन ग्रन्थों में पाये जाने वाले उद्धरणों, नामोल्लेखों को आधार मानकर उसका अनुमान लगाया जा सकता है। अब यहाँ विद्वानों द्वारा इस विषय में आधाररूप में अपनाये गये तथ्यों पर तथा इसके कालनिर्धारण में सहयोगी अन्य आधारों एवं संकेतों पर विचार किया जा रहा है

(क) अर्वाचीन आधार एवं संकेत — प्रथम ईस्वी सन् से लेकर १३०० ईस्वी तक के भारतीय साहित्य पर दृष्टिपात करने से जात होता है कि इस कालावधि में प्रवित्तत मनुस्मृति पर्याप्त लोकप्रिय एवं प्रभावी रही है। इस पर अनेक विद्वानों ने संस्कृत माष्य लिखे. जिनमें कुल्लूक भट्ट की मन्वर्थमुक्तावली टीका आज अधिक प्रचलित [११५० –१३०० ई. ] है। मेघातिथि का मनुभाष्य सबसे प्राचीन भाष्य उपलब्ध हैं, जिसका काल ६२५ –९०० ई. के मध्य माना जाता है। इसके अतिरिक्त मनुस्मृति पर सर्वजनारायण की मन्वर्थविवृति [लगभग १४०० ई.], गोविन्दराज की मनुटीका [लगभग १२०० –१३०० ई.]. नन्दन की नन्दनी और राधवानन्द की टीका उपलब्ध हैं।

विश्वक्ष [७९० — ८५० ई.] ने अपने याजवल्क्य-स्मृति-माष्य और यजुर्वेदमाष्य में मनुस्मृति के लगमग दो सो श्लोक उद्भुत किये हैं। १९० इससे परवर्ती मिताक्षरा के लेखक विज्ञानेश्वर [१०४० — ११०० ई.] ने मी अपने माष्य में मनुस्मृति के सैंकड़ों श्लोक उद्भुत किये हैं। १९० शंकराचार्य ने अपने वेदान्तसूत्र माष्य में मनुस्मृति के कई श्लोक अपने विचारों की पृष्टि के लिए प्रहण किये हैं और कुछ श्लोकों के साथ तो मनु के नाम का स्पष्ट उल्लेख है। १९० ५०० ई. में [कुछ के मेतानुसार २०० — ४०० ई.] जैमिनिसूत्र माष्य में शवरस्वामी द्वारा मनु के मतों का उल्लेख किया मिलता है। १०० बौद्ध महाकवि अश्वघोष ने अपनी 'वजुकोपनिषद' रचना में अपने विचारों की पृष्टि के लिए मनु के श्लोकों को उद्भुत किया है। १९ यह राजा कनिष्क [७८ ई.] का समकालीन था।

ईस्वी पूर्व के ग्रन्थों पर दृष्टिपात करते हैं तो, यद्यपि याजवल्क्य स्मृति में विषयों का वर्गीकरण नये दंग से किया है और बहुत सारे नये विषय भी अपनाये हैं, किन्तु मनु से मिलते हुए जो मी विषय हैं, उनमें ऐसा लगता है, जैसे मनुस्मृति को सामने रखकर ही उनका अपने शब्दों में सक्षेपीकरण किया हो। इस विषय में समी विद्वान एकमत हैं कि मनुस्मृति, याजवल्क्य स्मृति से पर्याप्त प्राचीन रचना है। इसी प्रकार आचार्य कौटिल्य के अर्थशास्त्र को [१०० –३०० ई. पू.] पढ़ने पर प्रतीत होता है कि अपने बहुत-से नये विषयों के प्रस्तुतीकरण के साथ-साथ प्राचीन बातों के वर्णन में मनुस्मृति को आधार बनाकर वर्णन किया है। अहुत-से स्थलों पर मनु के मत का नामपूर्वक उल्लेख है। अप वर्तमान मनुस्मृति में ७। १०५ पर पाया जाने वाला निम्न श्लोक कौटिल्य-अर्थशास्त्र प्र १०। अ. १४ में लगमग उसी रूप में पाया जाता है —

नास्य छिद्रं परो विद्यात् विद्याच्छिद्रं परस्य तु । गृहेत्कर्म इवांगानि रक्षेद्रिवरमात्मन: ।।

मासकृत 'प्रतिमानाटक' [२०० –३०० ई. पू. कुछ के मत में ४०० –५०० ई. पू.] में रावण के मुख से उच्चारित वाक्य से यह संकेत मिलता है कि उससे पूर्व 'मानवधर्म शास्त्र' एक प्रसिद्धिप्राप्त शास्त्र था—

## ''रावण :-- काश्यपगोत्रोऽस्मि सांगोपांग घेदमधीये मानवीय' धर्मशास्त्रं माहेश्वरं योगशास्त्रम् .... च''[ए. ७९]

<sup>(</sup>५७. विश्वकाप ने वाज्ञ. स्मृ. १।४५ तथा २।७३, ७४, ८३, ८५ क्लोकों के माध्य पर मनु. के ८।६८, ७०, ७१, १०५ १०६ ३४० क्लोक उद्गत किये हैं।

थट. याज. स्मृ. ११७. ४३. ६२. ६२. ७२. ७६. ८०; २११, २, ५, २१, २६ आदि स्लोकों के माध्य पर मनु. के २११०. ३१४. ३१४४. ९१६२, ३१४५; ८१२५. ८११३८, ८१४-७, ८१३५०-३५१, ८११२५ स्लोक उद्धत किये हैं।

४९. श्रांकराचार्य ने १।३।२६; १।३।३६; २।१।११; २।१।११; ३।४।३६; ४।२।६ सूत्रों पर मनु. के १।२१; १०।४ तथा १२।६; १२।९१; १२।१०५-१०६; २।८७; १।२७ श्लोक उद्दत किये हैं। ३।१।१४ पर मनु का नामोल्लेख है और २।१।१ में 'मनुकैं यत्किञ्चावदत्...' यह ब्राहमणवाक्य उद्दत करके मनु की प्रशंसा है।

হত, धर्मशास्त्र का इतिहास — पी. वी काणे ।

दश्. वती।

हर. कृष्टक्य यथा — सज्ज. स्मृ. के २।७. १।१५. १।३५ ; २।३६, आदि क्लोकों में मनु. २।१२, २।६९, १।१४१, १४३, १४४; ६।४० के क्लोकों का सम्बिप्त माव।

<sup>.</sup>६३. **दण्ट**न्य वर्षशास्त्र प्र. ३।व. ६. २।४, ३।५. १४।२६ दिनचर्या, प्र. ९७ में मनु. ७।३७, ७।३९ तचा ४३, ७।३७ २२५ दिनचर्या; ७।१५५ श्लोकों का यथावत माव ।

इ.स. सम्बन्ध प्र. दाख १२. १।१, १०।१४ आदि।

इतिहासकार श्रुद्रकरिवत 'मृच्छकिटकम्' नाटक को ई. पू. तीसरी श्रताब्दी की रचना मानते हैं । इसमें किसी ग्रन्थ का श्लोक उद्धृत करते हुए 'बाह्मण अवध्य है,'मनु के इस मत को मनु के नामोल्लेखा पूर्वक दिया है—

## अयं हि पातकी विप्रो न वध्यो मनुरुववीत् । राष्ट्राद्स्मातु निर्वास्यो विभवैरक्षते : सह ।। मृच्छ. ९।३९ ।।

(ख) प्राचीन आधार एवं संकेत — परम्परागत मान्यताओं के अनुसार और अधिक प्राचीन माने जाने वाले साहित्य में भी मनुस्मृति के श्लोकों के उद्धरण मिलते हैं —

१. महामारत में अनेक स्थलों पर स्मृतिकार के रूप में स्वायंभुव मनु या मनु का उल्लेख आता है। बहुत से ऐसे श्लोक हैं जो मनु के नाम से उद्दत हैं और वे प्रचलित मनुस्मृति में यथावत पाये जाते हैं। ऐसे श्लोक, जो मनु के नाम के बिना मिन्न-मिन्न धर्मवर्णन प्रसंगों में उद्दत हैं, और जो मनुस्मृति में यथावत रूप में पाये जाते हैं, उनकी संख्या भी पचासों है। इसके अतिरिक्त किंचित पाठभेद वाले और यथावत गृहीत भाव वाले श्लोकों की संख्या भी पचासों में है। उदाहरण के रूप में कुछ श्लोकों का टिप्पणी में विवरण दिया जाता है। इस अनुसन्धान करने पर और भी मिलेंगे।

#### ६१/(अ) स्वायंभुव मनु के नाम वाले एलोक —

ं महा. आदि. ७३ । चे. २. शान्ति. २६ । ५-६, ३३५ । ४४-४६, अच्याय १२, १२१ । २६, १२१ । १०, १२ आदि ।

#### (आ) मनु के नाम से उद्दत मनुस्मति के श्लोक --

| 1 1             | Before an action |
|-----------------|------------------|
| महाभारत में     | मनुस्मृति में    |
| शन्ति. ५६ । २४, | ९ । ३२१          |
| आदि. ७३ । ९-१०, | 3178             |

(ह) मन के नाम के बिना उट्टत मनस्मति के ब्रलोक ---

| 161 .13 at 1114 at | ानता अध्या महिल्ला | त क इलाक —        |                       |
|--------------------|--------------------|-------------------|-----------------------|
| महाभारत में        | मनुस्मृति मे       | महाभारत में       | मनुस्मृति में         |
| आदि. ७५ । ५०       | २ । ९४             | १०८ । १७-२०       | २ । १४५-१४६           |
| शान्ति. ३४ । २     | ११ । ४४            | १२१ । ६०          | ⊏ । ३३५               |
| ., ३५ । ४-५        | ११ <i>। ७५-७</i> ६ | १३० । १०          | 8 1 50                |
| , ३५ । ६           | ११ । ७९            | १३० । २०          | ۳ ۱ 8 8               |
| ∵, ३५ । १६         | ११ । ९०            | १३९ । २२          | ४ । १७३               |
| ., ३६ । २७         | ४ । २१८            | १४० । ७, ८, २४    | ७ । १०२-१०६ -         |
| ३६ । ३५            | ७११ ६              | १६१ । ४           | ११ । २३७              |
| ्र, ३६ । ४६        | २ । १५७            | १६५ । १-५, ६-२५   | ११ । १-४, ७, ११-४०    |
|                    | २ । १५⊏            | १६५ । ३१, ३२, ३७, | ४ । २३८, २३९ ;        |
| , ७२ । ६           | १।९२               | ४३-५३             | ११ । १८०, २०७, ९०,    |
| ७२ । १०            | १ । १००            |                   | ०३, १०४, ७२, ७४, ७९ ; |
| , ७२ । ११ (आया)    | १ । १०१            | .१६५ । ६५         | 5661 ≥                |
| <u>,, ૭૫ ૧ ૭</u>   | ट । ई०५            | १६५ । ७५-७६       | ११ । १४९, १५४         |
| द्रश्री ४९         | ७ । १०५            | २४३ । ११-२१       | ४ । ३२ ; ३ । २८५ ;    |
| ., ८७।९-१३         | ७ । १२०-१२३        |                   | ४ । १७९-१८५ ;         |
| · =७।१४            | ७ । १२७            | २४४ । १०-११       | ६ । २२-२३             |
| .∵ আও । १⊏         | ७ । ६३९            | २४४ । २८          | ६।३९                  |
|                    |                    |                   |                       |

इन सब प्रमाणों से वर्तमान मनुस्मृति की स्थित महामारत से पूर्व सिद्ध होती है। महामारत के अन्तरंग प्रमाणों के आधार पर और भारतीय परम्परा से,महामारत के युद्ध का काल पांच हजार वर्ष से पूर्व माना जाता है और महामारत के रचियता महर्षि व्यास को उस युद्ध का समकालीन माना जाता है। इस प्रकार मनुस्मृति का काल उससे भी पूर्व स्थिर होता है।

इतिहास के आधुनिक विद्वान् महामारत का रचनाकाल और युद्ध काल मिन्न-मिन्न मानते हैं।उनके अनुसार महामारत का रचनाकाल १००-६०० ई. सन् के मध्य हैं। एक नयी खोज के अनुसार यह काल १०० ई. पू. तक माना जाने लगा है।<sup>६६</sup>

२. वाल्मीकि-रामायण किष्कि. १८। ३०, ३२ में मनु के नामोल्लेखपूर्वक दो श्लोक उद्धृत पाये गये हैं — 'श्रूयने मनुना गीतो श्लोको चरित्र चत्सलो ' [वा. रामा. किष्कि. १८। ३०] यहां स्पष्टत : मनु द्वारा 'गाये'और'श्लोक' पद पठित हैं (क) वालि-सुग्रीव द्वन्द्व युद्ध में राम दूर खड़े होकर खुपकर नालि की हत्या कर देते हैं । मरणासन्न नालि, राम के इस कृत्य को अधर्मानुकूल बताता है । उसका उत्तर देते हुए राम, मनु के निम्न दो श्लोक उद्दत करते हुए अपने कृत्य को धर्मानुकूल सिद्ध करते हैं । ये दोनों श्लोक वर्तमान मनुस्मृति में किंचित पाठ भेद पूर्वक ८। ३१६, ३१८ में पाये जाते हैं —

राज भिर्घृतदण्डाश्च कृत्वा पापानि मानवा: । निर्मला: स्वर्गमायान्ति सन्त : सुकृतिनो यथा ।।

| •               |             |             |                 |
|-----------------|-------------|-------------|-----------------|
| ., 90   १६      | <b>48</b>   | २४४ । १५    | <b>દ</b> ાં ૪-૫ |
| ,, ९१ । ६       | ९ । ३०१     | २६४ । ११-१३ | ४ (२५४-२२६      |
| ;, ९१ । २१      | ४ । १७२-१७३ |             | 7.              |
| , १०८ । ५-९, १२ | २ । २२९-२३४ |             |                 |

| (ई) मनुस्मृति के मार्वो का यथावत् वर्णन करने वाले श्लोक — |               |                      |               |  |
|-----------------------------------------------------------|---------------|----------------------|---------------|--|
| मक्रमारत में                                              | मनुस्मृति मे  | महाभारत में          | मनुस्मृति में |  |
| श्रन्ति. १६ । २०                                          | १२ । ११०, ११२ | शान्ति. २०१ । ३२-३३, | १२।८          |  |
| ., <b>बैंद</b> । २८,                                      | ४ । २१७, २२०  | ,, २४३ । २-४,        | 816-9,        |  |
| ,, ५६ । २४,                                               | ९ । ३१३,३१९   | २४३ । ७-८,           | ४ । २९-३१,    |  |
| ,, <b>ড</b> ২ । १२,                                       | ९ । ६९        | २४४ । ६-९,           | ६।१८,         |  |
| ,, =७ । ३-५,                                              | ७ । ११४-११७   | २४४ । १२-१५,         | ६ । १७,२०,२९, |  |
| ,, বঙ। १८                                                 | ७ । १२८       | २४४ । २३-२४,         | ६।३६          |  |
| ,, दद । ४-५,                                              | ७ । १२९       | ેરક્ષક ૧ ક-૫,        | ६ । ४३-४४     |  |
| ., ९५ । १८                                                | ४ । १७२       | २४४ । १७,            | £ 180         |  |
| ,, १६५ । २४,                                              | ११ । २४       | २४४ । ७,             | ६ । ୪३-४४     |  |
| १६५ । ५६-५९                                               | ११ । १२६-३१   |                      |               |  |
| 184   66                                                  | E   308, 30P  |                      |               |  |

ही कितानिक कितानक वैच ने उपनी 'मक्तमारत मीमांसा' में होषपूर्ण तथ्य प्रस्तुत करते हुए कहा है कि 'एक हार्च क्राय सोस्टोन' नामक बुनानी लेखक ५० ई. में बंदिना के फण्डब देश में आमा था। उसने उपने संस्मरण में लिखा है कि भारत में एक लाख श्लोकों का 'इलियट' [— ऐतिहासिक महाकाष्य] है। इसमें सन्देह नहीं कि इलियट से उसका अभिप्राय 'महामारत' से ही है।'

### शासनाद वापि मोक्षाद वा स्तेन: पापात् प्रमुच्यते ।। राजान्वशासन् पापस्य तदवाप्नोति किल्विषम् ।।

(ख) इनके अतिरिक्त वा. रामा. अयो. १०७। १२ में एक और श्लोक मिलता है, जो मनु. ९। १३८ में प्राप्त है। चतुर्थ पाद में पाठमेद के अतिरिक्त यह ज्यों का त्यों है। वहां यह श्लोक मनुं के नाम के बिना उद्दत हैं —

> पुम्नाम्नो नरकाद् यस्मात् पितरं त्रायते सुतः । तस्मात् पुत्र इति प्रोक्तः पितृन् यः पाति सर्वतः ।।

भारतीय प्राचीन मान्यता के अनुसार, वाल्मीकि-रामायण राम की समकालीन है और राम का काल लाखों वर्ष पूर्व माना जाता है । पाश्चात्य एवं आधुनिक भारतीय विद्वान रामायण का रचनाकाल ई. पू. ्रीसरी शताब्दी से छठी ईस्वी तक मानते हैं । हालांकि आजकल कुछ पाश्चात्य और उनके अनुयायी भारतीय लोगों ने यह एक नया विवाद उत्पन्न कर दिया है कि वाल्मीकि रामायण महाभारत से परवर्ती है। प्रसंगवश यह भी स्पष्ट कर देना आवश्यक समभता हं कि ऐसे अनेक प्रमाण हैं. जिनके आधार पर महाभारत रामायण से परवर्ती रचना सिद्ध होती है । 'महाभारत रामायण से पूर्व की रचना है' यह मत कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने दिया है और उनके कुछ भारतीय अनुयायियों ने उनकी हां में हां मिला दी है। माषा का आधार मानकर वे लोग ऐसा कहते हैं। लेकिन यह कोई अकाट्य आधार नहीं है, और न उनके पास इसकी सिद्धि के लिये ठोस प्रमाण हैं। यहाँ इस विषय को उठाना प्रासंगिक नहीं है. श्व : दो चार प्रमाण देकर ही इस चर्चा को समाप्त किया जाता है । इस विवेचना में उसी परानी भारतीय मान्यता को स्वीकार किया गया है कि महाभारत वाल्मीकि से परवर्ती रचना है । वाल्मीकि-रामायण को महाभारत से पूर्व सिद्ध करने वाले प्रमाण हैं —(क) रामायण में महाभारत की घटनाओं या कौरवों, पाण्डवों का कहीं उल्लेख नहीं, जबकि महाभारत में वाल्मीकि, उसकी रामायण, राम सम्बन्धी घटनाओं तथा उसके पात्रों का उल्लेख है, (ख) महाभारत में अनेक स्थलों पर घटनावर्णन. उपमाएं, श्लोकार्घ रामायण से मिलते हैं (ग) निम्न दो श्लोक महाभारत में वाल्मीकि रामायण के प्राप्त होतें हैं ---

## अ. ब्रह्मध्ने च सुरापे च चौरे भग्नव्रते तथा । निष्कृतिर्विहिता राजन कृतध्ने नास्ति निष्कृति : ।। महा शान्ति १७२/२५ ।।

रामायण में यह किष्कि. ३४ ! १२ पर है । वहाँ ब्रहमध्ने के स्थान पर 'गोध्ने' पाठभेद है । 'राजन' के स्थान पर 'सदिभ :' पाठ है ।अन्य यथावत है ।

> आ. न हन्तव्या:्स्त्रियश्चेनि तद्वव्रवीषि प्लवंगम । पीडाकरममित्राणां यच्च कर्तव्यमेव नन्।।

> > महा. ७ । १४३ | ६६ । । [वा. रामा. में युद्ध- ८१ | २८ में ]

3. मनुस्मृति में केवल वेदों [१।२१, २३; ३।२; ११।२६२-२६४; १२।१११-११२ आदि] और वेदांगों |२।१४०, २४१] का ही उल्लेख मिलता है। यह उल्लेख मी एक विद्या के रूप में है,न कि किसी व्यक्ति विशेष द्वारा रचित ग्रन्थ के रूप में। इसकी पुष्टि के लिए दो तर्क दिये जा सकते हैं — (क) इन विद्याओं के साथ न तो कहीं रचियता का सकते हैं और न ग्रन्थरूप का। (ख) १२।१११ में इन विद्याओं के ज्ञाताओं का 'हेतुक: 'लर्की' 'नैरुक्त : धर्मपाठक.' आदि विद्याविशेषणों से परिगणन किया है, न कि ग्रन्थज्ञाता के रूप में। एक-एक विद्या पर विभिन्न

आचार्यों के ग्रन्थ प्राप्त हो रहे हैं। किसी भी ग्रन्थ का उल्लेख न होना और अन्य ब्राह्मण, उपनिषद् आदि विधाओं का उल्लेख न मिलना यह सिद्ध करता है कि यह स्मृति इन सबसे पूर्व की रचना है। (मनुस्मृति में प्राप्त होने वाले अन्य विद्या-विषयों, व्यक्तियों के नामों एवं स्थानों के विषय में समाधान इसी अध्याय में आगे 'मनुस्मृति को अवीचीन मानन के कारण और उनका समाधान' शीर्षक में देखिये)।

४. मनुस्मृति का आधार केवल वेद ही हैं। मनु सीचे वेद से विज्ञात बातों को ही धर्मरूप में वर्णित करते हैं और उसी को आधार मानने का परामर्श देते हैं [१।४, २१, २३;२।१२६, १२९, १३०, १३२; १२।९२-९३, ९४, ९७, ९९, १००, १०६, ११०-११२, ११३ आदि]। वेद और मनुस्मृति के बीच अन्य किसी ग्रन्थ का उल्लेख न मिलना यह इंगित करता है कि यह मूलत: उस समय की रचना है जब धर्म में केवल वेदों को ही आधारमूत महत्त्व प्राप्त था. अन्य ग्रन्थों को इस योग्य प्रतिष्ठा प्राप्त नहीं थी। यह समय अत्यन्त ग्राचीन ही था।

4. विभिन्न स्मृतियों में तो मनु का उल्लेख भी है और प्रशसा भी, अनेक सूत्रप्रन्थों में भी मनु के नाम का तथा उसके मत का उल्लेख प्राप्त होता है। इनमें आश्वलायन श्रौतसूत्र [९।७।२; १०।७।१], आपस्तम्ब श्रौतसूत्र [३।१।७;३।१०।३५], वासिष्ठ धर्मसूत्र [१।१७] आपस्तम्ब धर्मसूत्र [२।१४।११] बौधायन धर्मसूत्र [४।१।१४, ४।२।१६] गौतम धर्मसूत्र [२१।७], आदि उल्लेखनीय हैं।

६. अतिप्रचीन काल में इस सम्पूर्ण देश का नाम आर्यावर्त था । महामारत के अनुसार दुश्यन्त-शकुन्तला के पुत्र भरत के नाम पर इसका नाम भारतवर्ष पड़ा [आदि. २। ९५-९६; ७४। १३१] महामारत में इस देश को भारतवर्ष ही कहा गया है । ६७ मनुस्मृति में आर्यावर्त नाम का उल्लेख इसे महामारत आदि ग्रन्थों से पुरातन और प्रारंभिक काल का इंगित करता है।

७. रामायण काल में भी आर्यावर्त की वह मनुस्मृतिप्रोक्त स्थिति नहीं रह गयी थी, अत: रामायण मनुस्मृति से बाद की रचना है।

ह्न. इसी प्रकार ब्रह्मावर्त प्रदेश और उसका मनुप्रोक्त महत्त्व प्रारम्भिक काल में था । रामायण, महाभारत तक इस प्रदेश का नाम बदल चुका था । इस ग्रन्थ में उसका उल्लेख न होना भी उन्हें मनुस्मृति के बाद की रचना सिद्ध करता है ।

#### निष्कर्ष —

उपर्युक्त आधारों और युक्तियों पर विचार करने के उपरान्त जो निष्कर्ष निकलता है, वह यह है कि वर्तमान में प्रचलित यह छन्दोबद्र मनुस्मृति भी अत्यन्त प्राचीन है । उपलब्ध लौकिक भाषा के ग्रन्थों से तो यह प्राचीन है ही, कुछ वैदिक ग्रन्थों से भी प्राचीन है ।

आधुनिक मतों पर जब हम दृष्टिपात करते हैं तो उन पर 'मुण्डे मुण्डे मितिर्मिन्ना' वाली कहावत चिरतार्थ होती दिखायी पड़ती है । एक-एक बात को लेकर लगभग सभी प्रसिद्ध विद्वानों के अलग-अलग मत हैं । कहीं कोई एकरूपता नहीं । फिर इन मतों की स्थिरता का भी कोई भरोसा नहीं है । बहुत जल्दी-जल्दी ये बदलते जा रहे हैं । फिर भी, उनके आधार पर भी यह निष्कर्ष सामने आया है कि यह छन्दोबद्ध मनुस्मृति रामायण, महाभारत आदि से प्राचीन है ।

स्मृतियों को प्राचीन मानने में आधुनिक विद्वानों को शायद इस कारण सकोच अनुमव होता है कि

६७. महा. मीष्म. अ. ९-१० तक।

वे पाश्चात्य विद्वानों द्वारा पहले से ही निर्घारित की गयी घारणाओं को मानकर चलते हैं । पाश्चात्य विद्वानों और उनके समर्थक भारतीय विद्वानों ने कालनिर्धारण करने के लिए पहले से ही कुछ सीमा-रेखाएं और उनके पूर्वापर क्रम बना लिये हैं कि अमुक संहितान्काल है, अमुक सुन्नेकाल, अमुक स्मृतिकाल है. आदि-आदि । लेकिन यह घारणा समीचीन प्रतीत नहीं होती/। सूत्रकाल में छन्दोबद रचनाएं भी हुई हैं और छन्दोबद रचनाओं के साथ-साथ सूत्रग्रन्थों की रचनाएं भी/। यह मानना भी ठीक नहीं है कि सूत्रग्रन्थ पूर्ववर्ती रचनाएं हैं और स्मृतियां उनके बाद की । इस बात को स्पष्ट और पुष्ट करने के लिए एक प्रमाण देना पर्याप्त रहेगा । आधुनिक इतिहासकार संज्ञेप्राण्यों का काल २०० से ६०० ई. पू. तक मानते हैं और सबसे प्राचीन स्मृतियां गौतम और वासिष्ठ स्मृतियों को मानते हैं। इनका काल ६०२ ई. पू. निर्घारित करते हैं । यही विद्वान् यास्ककृत निरुक्त का काल ८०० ई. पू. तक मानते हैं । निरुक्त ३ | ४ में जो दायमाग से सम्बन्धित मन का मत दिया गया है। वह किसी प्राचीन स्मृतिग्रन्थ का वचन है और अनुष्टुप छन्द में है<sup>६६</sup> । इसका अभिग्राय यह . हुंआ कि उनके मतानुसार मी ८०० ई. पू. से पहले मी स्मृतिग्रन्य थे । जब किसी अन्य स्मृतिकार ने मनु का मत अपनी स्मृति में श्लोकबद्ध किया है तो इसका मतलब है कि उस समय स्मृतियां ्रश्लोकबद्ध रूप में थीं । काल की दृष्टि से प्राचीन होने के कारण मनु की स्मृति पहले ही श्लाकबद्ध हो चुकी होगी, इस संभावना को नकारा नहीं जा सकता । इस प्रकार छन्दोबद मनुस्मृति के प्राचीन होने की पुष्टि हो जाती है।

यहाँ कुछ लोगों को यह शंका उत्पन्न होगी कि रामायण को आदिकाव्य माना जाता है और वाल्मीिक को आदिकि । उन्हीं के मुख से प्रथम छन्द का उद्मव हुआ था रे यह कथन पूर्णत: अयुक्तियुक्त है। ऐसा सोचना इस कारण भी गलत है कि उससे पूर्व वेदों, संहिताओं में,रामायण में प्रयुक्त अनुष्टुप छन्द के अनेक उदाहरण पहले से ही उपलब्ध हैं १ रामायण को आदिकाव्य कहने से अभिप्राय केवल यही है कि काव्यात्मक शैली में, लौकिक साहित्य में वह प्रथम रसमय काव्य है। रामायण की प्रारम्भिक मूमिका में भा निषाद प्रतिष्ठा त्वम . . . ' [बाल. २।१५] के प्रसंग में यह भाव नहीं है कि वाल्मीिक यह सोचने लगे कि मेरे मुख से निकला यह वाक्य गद्य-रूप है अथवा श्लोकरूप, अपितु वहां भाव यह है कि 'मैंने भावावेश में यह दुर्भावना युक्त क्या अपवाक्य, और क्यों कह डाला। ' टीकाकारों ने इस प्रसंग की गलत व्याख्या करके उस रूप में प्रस्तुत किया है।

उस प्रसंग में ब्रह्मा के अवतरण की पौराणिक काल्पनिक कथा ने इस व्याख्या को यह विशा दी है। यह कथा उस प्रसंग में प्रक्षिप्त सिद्ध होती है। और रामायण में उद्दत मनुस्मृति के श्लोकों को देखकर स्वत: ही यह स्पष्ट हो जाता है कि मनुस्मृति रामायण से भी प्राचीन है।

६८. अविशेषेष पुत्राणां दायो भवति धर्मतः ।

मिथुनानां विसर्गादौ मनु : स्वायंभुवोऽत्रवीत् ।।,३।४ ।।

६२. लोकप्रचलित अनुष्टुए छन्द का लक्षण है — 'पंचमं लघु सर्वत्र, सप्तमं द्विचनुर्थयो : । षष्ठं गृर्कार्वजानायान एतदनुष्ट्य लक्षणम् ।' इस लक्षण के आधार पर वेद का श्लोक देखिए —

क) वेद में - यस्तु सर्वाणि भृतान्यात्मन्नेवानुपश्यति ।

**<sup>-</sup>सर्व भूतेषु चात्मानं ततो न विचिकित्सति ।। य**र्गु, ४०।३ ।

## ५. मनुस्मृति को अवधिीन मानने के कारण और उनका समाधान —

इस विश्लेषण के बाद यह प्रश्न उठता है कि जब मनुस्मृति को प्राचीन सिद्ध करने के हतने आधार उपलब्ध हैं, तो फिर किस कारण से उसे अर्वाचीन माना जा रहा है ? इसके उत्तर में कहा जा सकता है कि इसके जिम्मेदार आलोचक उतने नहीं हैं जितने कि मनुस्मृति में प्राप्त होने वाले अर्वाचीनसाधक संकेत हैं । यहाँ उन्हीं कारणों पर प्रकाश डालते हुए उनका समाधान प्रस्तुत किया जा रहा है । मनुस्मृति में निम्न वर्णन इसको प्राचीन मानने में बाधा पहुंचाते हैं —

- १. परवर्ती राजाओं के नाम मनुस्मृति में मन् ने परवर्ती अनेक राजाओं के नाम उदाहरण के रूप में पाये जाते हैं, यथा वेन, नहुष, पिजवनपुत्र सुदास, सुमुख, नेमि [७।४१] । मनु, पृथु, कुबेर, विश्वामित्र [७।४२] । सुदास [८।११०] । पृथु [९।४४] वेन [९।६६] । विश्वामित्र और चण्डाल कथा | १०।१०८] ।
- २. परवर्ती स्मृतिकारों या ऋषियों के नाम मनुस्मृति में प्रसंगानुसार अनेक स्मृतिकारों और ऋषियों के मतों का उल्लेख है, या धर्मसिद्धि में उनके उदाहरण प्रस्तुत किये हैं, यथ अत्रि, उत्तथ्यपुत्र गौतम, शौनक, भृगु [३।१६]। वसिष्ठ [६।११०;६।१४०]। वत्स [६।११६]। वसिष्ठ —अक्षमाला, शारंगी —मन्दपाल [९+२४]। दक्षप्रजापित द्वारा कश्यप, धर्मराज, सोम राजाओं को कन्यादान [९।१२६-१२९]। अजीगर्त —शुन:शेप [१०।१०५]। वामवेव [१०।१०६]। मरद्वाज-वृष्टु बद्ध [१०।१०७]।
- 3. परवर्ती स्थानों के नाम कुछ ऐसे स्थानों का नाम मनुस्मृति में पाया जाता है जो, ऐतिहासिक दृष्टि से बाद में स्थापित हुए हैं, यथा कुछक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल, श्रूरसेनक प्रदेशों वाला ब्रहमर्षि देशां [१।१३६ (२।१९)]। इन्ही देशों के वीरों का युद्ध में स्थाननिर्घारण [७।१९३]।
- ४. अर्वाचीन पौराणिक मान्यताओं का वर्णन कुछ ऐसी मान्यताएं भी मनुस्मृति में पायी जाती हैं. जो बहुत आधुनिक हैं, यथा —क. गंगा और कुरुक्षेत्र में पापनिवृत्ति के लिए जाना [८.।९२] ख आठ और बारह वर्ष की कन्या का विवाह [९.।९४]।

इन वर्णनों यो उल्लेखों के समाधान के प्रसंग में कुछ बातें ऐसी हैं, जो सामान्यरूप से सबके साथ लागू होता हैं — कि इस प्रकार के सभी परवर्ती वर्णन समय-समय पर किये जाने वाले परिवर्तनों. पिर्वर्धनों और मान्यताओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने की प्रवृत्ति के परिणामस्वरूप किये गये प्रक्षेप हैं अपने अपने प्रसंगों में ये स्थल स्पष्टत : बाद में किये गये प्रक्षेप सिद्ध होते हैं । कहा इनका प्रसंग से तालमेल नहीं है, तो कहीं मनु का अन्यत्र वर्णित मान्यता से विरोध है । इस प्रकार इन्हें काल निर्धारण में आधार नहीं माना जा सकता । पीछे कई स्थानों पर विस्तार से स्पष्ट किया गया है कि मनुस्मृति मूलत : मनु के प्रवचन हैं, और बाद में इन्हें सर्कालत किया गया है । सही संकलन वही माना जायेगा जो वक्ता के ही मावों को प्रदर्शित करे । इस प्रकार शैली से यह बात स्पष्ट होती है कि मनु के प्रवचनों में मनु से परवर्ती व्यक्तियों का (समकालीन पीढ़ियों को छोड़कर) उल्लेख संभव नहीं । फिर भी मिलता है तो इसका अभिप्राय है कि ये स्थल बाद में किसी ने मिलाये हैं । (ग) इन वर्णनों के आधार पर यह नहीं माना चाहिये कि यह परवर्ती काल में किया गया संकलन है या पुनःसंस्करण है, अपितु मौलिक रूप को आदरूप मानते हुए इन्हें परवर्ती प्रक्षेप मानना चाहिये । (घ) उपर्युक्त स्थल अन्य मानक्लडों के आधार पर भी प्रक्षिप्त सिद्ध हुए हैं । इस सम्बन्ध में विस्तृत विवेचन माष्य में यथास्थान इष्टष्ट्य

है। यहाँ इनकी प्रक्षिप्तता को सिद्ध करने वाले कालक्रम संबन्धी तथ्यों को संक्षेप से प्रस्तुत किया जाता है —

- १. प्राचीन ग्रन्थों में प्राप्त वंशाविलायों के अनुसार मनु या स्वायंभुव मनु का ब्रहमा के बाद की पीदी में उसके पुत्र या शिष्य के रूप में वर्णन आता है। इस को सृष्टि में सर्वप्रथम राजा माना गया है। इस प्रकार अन्य सभी राजा और ऋषि स्वत: मनु से परवर्ती सिद्ध होते हैं। कुछ राजाओं और ऋषियों की वंशावली अत्यन्त स्पष्ट उपलब्ध है। उससे यह कथन और अधिक पुष्ट हो जाता है। इन राजाओं में नहुष, नेमि या निमि, मनु और पृथु राजा, स्वायंभुव मनु के वंशाज वैवस्वत मनु के सूर्यवंश में उत्पन्न होने कले अन्य राजा हैं। मनु विवस्वान का, पृथु अनरण्य का, नहुष अम्बरीष का, निमि इस्वाकु का पुत्र था। कि कुबेर रावण का माई था। विवस्वान गाधि राजा का पुत्र था। विवस्वान का उद्देश का उद्देश राजा हुआ है, जो कर्दमपुत्र अनग का पुत्र था। विवस्वान का राजा था, जो राम से भी कई पीदी पश्चात्वर्ती है। कि सुमुख का निश्चित विवरण अञ्चात है। इस प्रकार ये मनु से बहुत पीदी पीछे हुए हैं।
- २. ऋषियों के नाम, विद्यादश के आघार पर, अनेक कालों में उसी एक-एक नाम से मिलते हैं. अत : यह कहना कठिन हैं कि इन प्रसंगों में गृहीत विसन्छ, मरहाज, वामदेव आदि कौन से काल के ऋषि अभिप्रेत हैं, किन्तु फिर भी इस नाम से सर्वप्रथम पाये जाने व्यक्ति भी मनु से परवर्ती हैं। विसन्छ, भृगु, अत्रि, मनु के ही पुत्र होने से परवर्ती हैं। अप अजीगर्त भृगुकुल में उत्पन्न ब्राह्मण है और उसी का पुत्र शुन :शेप हैं। यह राजा हरिश्चन्द्र के समय का है। अब कश्यप, मरीचि के पुत्र थे। अब मनु की तीसरी पीढ़ी में हैं।

इनके अतिरिक्त द। १४० में वर्णित वसिष्ठ शब्द व्यक्ति-वाचक न होकर 'अर्थशास्त्र के जाता विद्वान' अर्थ में प्रयुक्त पद है। 'यो वसति घनादि कमंसु सो ६ तिशयस्तम् उत्तम विद्वासम्' निरुक्ति के अनुसार वहां उपर्युक्त अर्थ समीचीन है। इस अर्थ की पुष्टि द। १५७, ३९ द श्लोकों के वर्णन से मी हो जाती है। १।२३ में वर्णित अग्नि, वायु, रिव और ३।१५१-१५३ में वर्णित आगिरस ऋषि मनु से प्राचीन होने के कारण उल्लेख्य हैं।

- ३. कुरुक्षेत्र आदि स्थानों का नामकरण तो मनु से बहुत अधिक परवर्ती है। यह नामकरण महाभारतकालीन है और कौरवों के पूर्वज राजा कुरु के नाम पर प्रचलित वंश के आधार पर रखा हुआ है। कुरु राजा, वैवस्वत मनु की पुत्री इला के वंश में अनेक पीढ़ियों के बाद हुआ है। <sup>७६</sup> इसी प्रकार अन्य प्रदेशों का नामकरण मी परवर्ती है। इस प्रकार मनु के प्रवचनों में अत्यधिक परवर्ती स्थानों का उल्लेख समव नहीं हो सकता। उक्त दोनों श्लोक मनुस्मृति में प्रसंगविरुद्ध भी हैं।
- ४, इसी तथ्य के आधार पर 'कुरुक्षेत्र जाने की' मान्यता के वर्णन का समाघान भी हो जाता है। जब मनु के समय कुरुक्षेत्र नहीं था,तो वहाँ जाने का वर्णन करना समव ही नहीं। अत: यह भी

७. वाल्मीकि रामायण बाल, ७०।२०, २४, ४२: ७१।३।।

५१. वही. बाल. २०।१८।

७२. वही, बाल, ३४।६।।

७३. महामारत शा. ५९।९६-९९ :।

७४. प्राचीन च. को, प्र. १०५६ ।।

७५. मनु. १।३५ ।।

७६. ऐत. जा. ७।१५-४७।।

७७ वाज्मीकि रामा, ७१।१९-२७।।

७८, महाभारत आर, द्वा४३ ।।

परवर्ती प्रक्षेप हैं । ९। ९४ में बाल ाववाहों का वर्णन मनु की पूर्व वार्णत मान्यताओं के विरुद्ध है । अधिक जानकारी के लिए माष्य में उक्त श्लोक तथा ३।४ श्लोक पर विस्तृत समीक्षा द्रष्टव्य है । यह श्लोक प्रसंगविरुद्ध मी है । यही स्थिति अन्य अर्वाचीन वर्णनों की समफनी चाहिये । ४. मनुस्मृति में विमिन्न जातियों के नाम —कुछ लोगों का कथन है कि मनुस्मृति में यवन, वाल्हीक, कम्बोज, चीन आदि जातियों का उल्लेख है । यवन, कम्बोज, गान्धार लोगों का विवरण प्रियदर्शी अशोक के पाचवें शिलालेख में मी आता है, अत: मनु तीसरी शताब्दी ईस्वी पूर्व हो सकते हैं ।

मनुस्मृति में इन जातियों का उल्लेख १० | ४३-४४ में आता है । दशम अघ्याय का वर्णसंकरों का सम्पूर्ण प्रसंग परवर्ती प्रक्षेप है । यह मनु की पूर्ववर्णित मान्यता के विरुद्ध है । मनु ने चार वर्णों की व्यवस्था दी है, और स्पष्ट शब्दों कहा है कि पाचवां कोई वर्ण नहीं है [१ | ३१, ८७-९१; १० | ४ । । ] । वे इन्हीं वर्णों के धर्मों का विधान कर रहे हैं [१ | २] । इस प्रकार इन जातियों के उल्लेख का मनुस्मृति में कोई प्रसंग ही उपस्थित नहीं होता । जब मनु के समय में और उनके मतानुसार चार वर्णों को छोड़कर कोई जाति-उपजाति नहीं है, तो उस काल में इन जातियों के अस्तित्य का तो प्रश्न ही पैदा नहीं होता । उपर्युक्त दोनों श्लोकों में तो इन जातियों के शुद्ध होने के कारण बताये हैं और मूतकाल का वर्णन है । इस वर्णन पद्धति से ही स्पष्ट है कि यह चतुर्वर्णव्यवस्था के लागू होने और फिर उसमें विकार आने के बाद की स्थिति का वर्णन है । इस प्रकार ये श्लोक मनुकालीन ही नहीं हैं ।

## ६. मनुस्मृति में इतरघर्मस्मृतियों का उल्लेख --

कुछ लोग १२। ९५ श्लोक के 'या श्रेदबाह्या: स्मृतय:' पदों से अन्य स्मृतियों का अनुमान करते हुए यह कल्पना करते हैं कि मनु का यह संकेत उस समय की बौद, जैन स्मृतियों की ओर है।

ऐसा सोचने वाले की यह कल्पना पूर्णत: निराधार है। यहां मनु का केवल इतना ही अभिप्राय है कि जो वेदानुकूल नहीं है, वह मान्य नहीं, चाहे वह किसी की रचना हो। क्योंकि, उन्होंने अपनी स्मृति को वेदानुकूल घोषित किया है और वेदों को ही धर्म का मूल स्रोत और परमप्रमाण माना है [२ | ६, ८, ९, १०, ११, १२, १३ आदि ]। १२ | ९६ के 'उत्पद्यन्ते च्यवन्ते च' आदि वचनों से स्पष्ट है कि मनु वेदविरुद्ध विचार रखने वालों के लिए यह एक शाश्वत कथन कर रहे हैं। यदि बौद्ध, जैन आदि का उस समय अस्तित्व होता तो उन्हें उनका नामोल्लेख करने में क्या संकोच था? जब इस तरह का कहीं कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं है तो निराधार कल्पना करने से कोई लाम नहीं, म्रान्ति ही पैदा होगी।

## ७. मनुस्मृति और उसकी भाषा —

यह कहा जाता है कि मनुस्मृति की भाषा बड़ी सहज, सरल लौकिक भाषा है । वह पाणिनि के व्याकरण का अनुगमन करती है । अत : वर्तमान मनुस्मृति पर्याप्त अर्वाचीन है ।

यह ठीक है कि मनुस्मृति की भाषा सहज और सरल लौकिक भाषा है। लेकिन इसका मतलब यह नहीं है कि इस कारण इसको अर्वाचीन भाषा कहा जाये। मनुस्मृति एक धर्मशास्त्र है, जिसका सम्बन्ध सर्वमान्य रूप से सभी जनों से है। इसमें लोगों के आचार-विचार से सम्बन्धित निर्देश हैं। अत: ऐसे ग्रन्थ की भाषा का सहज, सरल होना स्वाभाविक भी है, और आवश्यक भी। प्राचीन काल में साहित्यिक भाषा के रूप में वैदिक भाषा का प्रयोग था तो व्यवहार में लौकिक संस्कृत की प्रयोग थ ।

मनुस्मृति में कुछ पूर्वपाणिनीय प्रयोग मी मिलते हैं। इसमें पाये जाने वाले वैद्धिक प्रयोग और वैदिक प्रयोगशैली, इस मूलत: पाणिनि-पूर्व एवं वैदिककालीन संकलन सिद्ध करते हैं। यथा — कि) 'मेल्युक्त्वा' [६।४७ [ 'मे + इत्युक्त्वा' सिन्ध पाणिनीय नहीं है। इसके किर जा पूर्वरूप छान्दस है। (ख) 'हापयित' [३!७१] का 'खोड़ता है' अर्थ है। यहां प्ररेपार्थक न होकर प्रकृत्यर्थ (मूल अर्थ) में 'णिच्' खान्दस है। (ग) २ ११६९-१७१ श्लोकों में 'मोञ्जीबन्धन' और 'मोञ्जिबन्धन' पदों के प्रयोग में विकल्प से इस्व खान्दस प्रयोग है। (घ) 'उपनयनम्' के अर्थ में 'उपनायनम्' प्रयोग [२।३६] पूर्व पाणिनीय है। यहां दीर्घ को, पाणिनि ने व्याकरणसम्मत न होते हुए भी शिष्टप्रयोग मानकर 'अन्येषामापि दृश्यते' [अ. ६ १३।१३७] सूत्र में स्वीकार कर लिया है। (ङ) १।२० में 'आखाखस्य' प्रयोग है। यह 'आखस्य-आखस्य' होना चाहिये था किन्तु पहले 'आखस्य' का सुप्लुक् छान्दस प्रयोग के कारण माना गया है ('सुपां सुलुक् . . . अ. ७७।१ '३९)। (च) श्रेदिक माषा की प्रयोग शैली — 'आ हैव स नखाग्रेम्य: [२।१६६], 'पुत्रका इति होवाच' |२।१५१ | आदि।

इसकी भाषा के विषय में एक संभावना यह भी दिखायी पडती है कि पहले इसमें वैदिक प्रयोगों की अधिकता थी. जो धीरे-धीरे बदली जाती रही । क्योंकि यह सर्वसामान्य जनों से सम्बन्ध रखने वाला ग्रन्थ था अत : इसकी भाषा में भी समयानसार परिवर्तन होता रहा । ऐसे उदाहरण हमारे सामने विद्यमान है, जिनसे यह सभावना पुष्ट होता है । वार्यमीकि-रामायण के दाक्षिणात्य, वर्गाय ओर उत्तरपश्चिमोत्तरीय, ये तीन संस्करण प्रसिद्ध हैं एवं प्रचलित हैं । इनमें दक्षिणात्य पाठ में अभी भी वैदिक प्रयोगों का बाहल्य है, जबकि अन्य संस्करणों में अधिकांश को बदलकर लौकिक कर दिया गया है । यही स्थिति मनस्पति के साथ भी संभव है । ऐसा इसलिए भी संभव प्रतीत होता है के कालक्रम की दुष्टि से मन सब ऋषियों से प्राचीन हैं और उनकी स्मृति सर्वाधिक प्रसिद्ध रही है । फिर उनकी स्मृति का संकलन पर्याप्त अर्वाचीन समय में हुआ हो, यह बात बुद्धिसम्मत नहीं लगती । कुछ आधुनिक विद्वानों की यह मान्यता और भी विचित्र लगती है कि 'मन से उत्तरवर्ती वसिष्ठ गैतम आदि ऋषियों की स्मृतियां मनुस्मृति से प्राचीन हैं. 'उनका संकलन पहले हो चुका था. बारि । यदि भाषा की दृष्टि से इन स्मृतियों में कुछ पूर्वापर क्रम अनुभव भी होता है तो उसका काल उनकी प्राचीनता और मनस्मित की नवीनता नहीं अपित मनस्मित के बहुप्रचलित और समान्यजनो' के व्यवहारोपयोगी होने के कारण समय-समय पर उसकी भाषा में और प्रयोगों में किया गया परिवर्तन है । अन्य स्मृतियों में, उनकी अप्रसिद्धि और अल्पप्रचलन के कारण ऐसा कम हो पाया है।

## ६ मनुस्मृति का आद्यरूप

मनुस्मृति का आद्य रूप क्या रहा होगा? इस प्रश्न पर विचार करते हुए विचारकों ने कई मत प्रस्तुत किये हैं। कोई इसका आदिरूप गद्यबद मानते हैं, कोई सूत्रबद, तो कोई पद्यबद मानते हैं। मेरा विचार है कि इसकी शैली से इस प्रश्न का जो समाधान मिलता है, वह अधिक संतोषजनक एवं प्रामाणिक है। मनुस्मृति की शैली पर इस अध्याय के मध्य में (मनुस्मृति का रचयिता कौन है, इस प्रश्न के उत्तर में) पर्याप्त विस्तार से सप्रमाण प्रकाश डाला जा चुका है। उस निष्कर्ष के अनुसार मनुस्मृति, मूलत: मनु के प्रवचन हैं, जिन्हें बाद में सकलित किया गया है। आदि से अन्त तक मनुस्मृति की प्रवचनशैली और संकलित रूप है। निरुक्त के प्रमाण से इस विचार को पुष्टि मिलती है, जिसमें यह कहा गया है कि प्राचीन काल में उपदेशों प्रवचनों से ही शिक्षा दी जाती थी, लिपिबद ग्रन्थों को पद्मकर नहीं। जब लोग उपदेशों से प्रमाद करने लगे तो अन्थों का निर्माण हुआ और उनके माध्यम से शिक्षा दी जाने लगी।

१. प्रवचन गद्यरूप में ही होते हैं । अत: निष्कर्ष रूप में कहा जा सकता है कि मनुस्मृति का आबरूप गद्यरूप था। गद्यरूप से इसे पद्यबद किया गया।

इसकी पुष्टि के लिए शैली के अँतिरिक्त मनुस्मृति के अन्य दो अन्तरंग प्रमाण मी मिलते हैं, जिनसे यह जात होता है कि यथावत रखने में कुछ कठिनाई आयी तो उस क्रम को बदल दिया गया न्यायन क्रम बदल गया। यदि मूलरूप पद्यबद्ध होता तो जिस क्रम से विषयों का परिगणन किया गया है, उसी क्रम में उनकी व्याख्या होती। यथा — (क) ८ | ६ में अठारह मुकदमों का परिगणन करते हुए 'पारूष्ये दण्डवाचिके' पदप्रयोग करते हुए 'दण्ड की कठोरता' और 'वाणी की कठोरता' इस क्रम से इन अभियोगों का वर्णन है। किन्तु इनकी विस्तृत व्याख्या में पहले 'वाक्पपारूष्य' का वर्णन है [८ | २६६ –२७७], फिर 'दण्डपारुष्य' का [८ | २७८ –३००]। इस प्रकार क्रम बदल गया। शायद यह क्रम छन्द-आग्रह के कारण बदलना पडा।

यद्यपि टीकाकारों ने इसका व्याकरणसम्मत समाघान प्रस्तुत किया है कि 'अल्पाच्तर' पूर्वम्' [ अ. २।२।३४ ] के नियमानुसार अल्पाच्' होने के कारण छन्द में दण्ड का परिगणन पहले किया है । इसे मानने में कोई आपित मी नहीं है । किन्तु जहां इनका व्याख्याक्रम एक निर्धारित शृंखला में है, तो उस क्रम को तोड़कर 'अल्पाच्' को महत्त्व देने का कोई कारण प्रतीत नहीं होता । स्वतन्त्र परिगणन में ही यह नियम समीचीन कहलायेगा । ऐसा लगता है कि यदि इस नियम के बिना उपयुक्त क्रम में 'वाग्दाण्डिके' प्रयोग द्वारा इन्हें रखा जाता तो खन्दोमंग अवश्य होता । शायद इसी विवशता के कारण उसका क्रम बदलकर 'दण्डवाचिके' प्रयोग करना पडा ।

(ख) १२। ८३ में छह नि :श्रेयसकर कर्मों का परिगणन इस क्रम से है — वेदाभ्यास, तप जान, इन्द्रियसंयम, धर्मिक्रया और आत्मचिन्ता । किन्तु इनकी व्याख्या का क्रम इस प्रकार है — आत्मज्ञान . [१२। ८५- ८२] शम = इन्द्रियसंयम [१२। ९२], वेदाभ्यास १२। ९२-१०२], तप और ज्ञान = विद्या [१२। १०४] धर्म [१२। १०५-११४]। लगता है, इनकी व्याख्या का क्रम गद्यरूप में इसी क्रम से था, किन्तु छन्दोबद्ध करते समय परिगणन

७८. निरु. १।१९ ।। मनुस्मृति का मुल प्रवक्ता शीवकान्तर्गत एव उद्दर्भ ।

वाले श्लोकों में इसी क्रम से छन्दरचना न बन पाने के कारण यह क्रम बदलना पड़ा ।

- २. मनुस्मृति का आद्यरूप सूत्रबद्ध नहीं था। सूत्रबद्ध होने की पुष्टि न तो इसकी शैली से होती है, और न मनु के उद्धरण ही कहीं सूत्ररूप में प्राप्त होते हैं। यह भी कि सूत्रग्रन्थों के साथ प्राय: 'सूत्र' पद जुड़ा होता है। प्राचीन ग्रन्थों से लेकर अब तक उनमें मनु के श्रास्त्र का 'मानवधर्मशास्त्र' या 'मनुस्मृति' के नाम से उल्लेख मिलता है, न कि 'मानवधर्मसूत्र' नाम से ।
- ३. 'मानवधर्मसूत्र' नामक ग्रन्थ को कुछ लोग मनुरचित मानते हैं, लेकिन मनुस्मृति से उसका पूर्ण साम्य नहीं है। उस सूत्रग्रन्थ को किसी बहुत बाद के व्यक्ति ने मनु के नाम से रचा है, और वह भी अपने विचारों का मिश्रण करके। यह सूत्ररूप आद्यरूप नहीं है। यह तो पद्यरूप को देखकर रचा गया है, अथवा आद्य गद्यरूप को देखकर।
- 8. ग्रन्थों की सूत्रशैली अधिक प्राचीन नहीं है, अपितु गद्य और पद्यरूप ही अधिक प्राचीन हैं ... सूत्रों से प्राचीन ग्रन्थ गद्यरूप में उपलब्ध होते हैं, जैसे ब्राहमणग्रन्थ, आरण्यक, उपनिषद आदि । वर्तमान महाभारत कईस्थलों पर गद्यरूप में है । अन्य अवर्चिन ग्रन्थ कौटिलीय अर्थशास्त्र, नारदगद्यस्मृति आदि गद्यरूप में ही हैं । अत: मनुस्मृति का ग्रार्गम्भक रूप गद्यरूप होना, माना जा सकता है ।
- 4. ऐसी परम्परा प्रत्येक काल में रही है कि महापुरुषों ने प्रवचन या उपदेश दिये हैं और उनके शिष्यों ने उनका संकलन करके गद्य या पद्य का रूप दिया है। प्राय: सभी धर्मों के ग्रन्थ उनके मान्य पुरुषों के उपदेश हैं, जिन्हें बाद में संकलित किया गया है। महात्मा बुद्ध ने उपदेश दिये थे, लेकिन उनका संकलन 'धम्मपद' के नाम से पद्यरूप में हैं। कहा जाता है कि यूनान के प्रसिद्ध वर्शनिक अरस्तू के नाम से मिलने वाले ग्रन्थ उनके शिष्यों द्वारा संकलित हैं। महर्षि दयानन्द के नाम से मिलने वाली 'उपदेश मञ्जरी' या 'पूना प्रवचन' नामक पुस्तक मूलत: उनके उपदेश हैं, को अन्य व्यक्ति द्वारा संगृहीत और सम्पादित हैं। इसी प्रकार मनुस्मृति का संकलन हुआ है।
- ६. सुनिश्चित रूप से यह कहना कठिन है कि मनु के गद्यरूप प्रवचन, पद्यरूप में कब आये। मनुस्मृति में भृगु का नाम बार-बार आता है। हो सकता है, मनु के शिष्य भृगु ने ही इन्हें पद्यबद्ध किया हो और यह भी सम्भव है कि संकलन के अनन्तर स्मृति-सुविधा के लिए मनु के आदिशिष्यों ने इन्हें पद्यबद्ध किया हो। यह पद्यरूप भी काफी प्राचीन है। मनु के नाम से बहुत पहले ही यह रूप प्रसिद्ध हो चुका था। क्योंकि रामायण, महाभारत में मनु के द्वारा ही 'श्लोक गाये जाने' का कथन है। इसका अभिप्राय यह है कि इन ग्रन्थों के रचनाकाल के पूर्व इन श्लोकों की मन के नाम से प्रसिद्धि हो चकी थी।
- ७७. नारद स्मृति की मूमिका में आता है कि मनु ने एक घमशास्त्र बनाया था, जिसमें एक लाख ख़ोक थे। १००० अध्याय और २४ प्रकरण थे। नारद ने इसका १२००० श्लोकों में सम्रेप करके इसे मार्कण्डेय को पढ़ाया। मार्कण्डेय ने इसका सम्रेप ८००० श्लोकों में कर दिया। फिर सुमिति मार्ग्य ने इसे ४००० श्लोकों में सिक्षप्त कर दिया। नारदस्मृति का यह अवतरण ग्रन्थ के महत्त्ववर्धन के लिए ही है । इस प्रकार सम्रेप किया जाना मौलिकता के अनुरूप नहीं है। न ऐसी कोई प्रामाणिक शास्त्रीय परम्परा ही है।

<sup>🔅 &#</sup>x27;इयते मनुना गीतौ क्लोको चरित्रवत्सलौ ।'' वा. रामा. १८।३०।।

<sup>့</sup>ထ, 'जनुना चैव राजेन्द्र गीती श्लोको महात्मना ।'' महा, शा. ५६।२४ ।।

## द्वितीय अध्याय

[मनुस्मृति और प्रक्षेप -प्रक्षेपों के अनुसन्धान की आवश्यकता, प्रक्षेप किश्रण, प्रक्षेप कैसे हैं ?, निहित प्रवृत्तियां, मानदण्ड और प्रक्षेपों से हानि ]

## १. मनुस्मृति के प्रक्षेपों के अनुसन्धान की आवश्यकर्ता एवं उपयोगिता

मनुस्मृति के स्वरूप को प्रक्षेपों से विकृत देखते हुए यह आवश्यक हो जाता है कि इसके प्रक्षेपों की अनुस्म्धान किया जाये । प्रक्षेपों के अनुस्म्धान और उनके पृथकीकरण से ही मनुस्मृति का वास्तविक श्रेष्ठरूप प्रकाश में आयेगा । यह अनेक प्रकार से उपयोगी सिंद होगा — इस अनुसम्धान से जहां एक ओर साहित्यक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण कार्य यह होगा कि भारतीय साहित्य का एक प्रमुख ग्रम्थ प्रामाणिक रूप में उपलब्ध होगा, वहां आध्यात्मिक दृष्टि से उन्नित वाहने वाले या अपने जीवन को सन्मार्ग पर ले चलने वाले व्यक्तियों के लिए भी यह भ्रान्तिरहित रूप में पथ-प्रदर्शन करने वाला सिंद होगा । सांस्कृतिक दृष्टि से — मनुकालीन भारतीय समाज और संस्कृति की सही भाकियों को प्रस्तुत करेगा और वर्तमान समाज को अच्छी मर्यादाओं तथा व्यवस्थाओं का दिग्दर्शन करायेगा । सबसे अधिक लाभ ऐतिहासिक दृष्टि से यह होगा कि प्रक्षिप्ताशों से दृष्टित मनुस्मृति को आघार बनाकर इतिहासकारों ने प्राचीन काल का जो इतिहास लिखा है, जिसमें मांसमक्षण, पश्चयज्ञ, जाति-पांति, छुआ-छूत, उच्चनीच जैसी घिनौनी बाते हैं; उस इतिहास का शुद्ध, उज्जवल और वास्तिक स्वरूप हमारे सामने आयेगा । इस प्रकार मनुस्मृति पर अनुसन्धान कार्य होने से आध्यात्मिक व्यक्तियों के लिए; मारतीय समाज, संस्कृति, साहित्य और इतिहास के लिए, बहुत इस योगदान होगा । प्राचीन साहित्य, जो कि भारत की एक अमृत्य और गौरवपूर्ण निधि है; उसके एक विशिष्ट ग्रन्य का उचित मृत्यांकन हो सकेगा ।

और, मनुस्मृति से सम्बन्धित आन्तरिक समस्याओं, जैसे — रचांवता, रचनाकाल, मौलिक मान्यताएं, आदि!को सुल<u>झाने</u> में मी न्यूनाधिक रूप में सह<u>योग</u> अवश्य प्राप्त हो सकेगा।

## २. प्रक्षेप से अमिप्राय

प्रक्षेप का अर्थ हैं — बीच में की गई मिलावट'। किसी व्यक्ति द्वारा लिखे गये मूल ग्रन्थ में अन्य द्वारा मिलाये गये विचारों को 'प्रक्षेप' या 'क्षेपक' कहा जाता है। मनुस्मृति में वे श्लोक जो मनु से मिन्न व्यक्तियों ने रचकर मिला दिए हैं, उनको 'प्रक्षिप्त' माना गया है। यह आवश्यक नहीं कि प्रक्षेप 'विरोधी विचारों' से युक्त अथवा बुए ही हो, वह ग्रन्थकार के समर्थक विचारों वाला और अच्छे विचारों का मी होता है।

# ३. क्या मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं हैं ?

कुछ व्यक्ति मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं मानते । उनका विचार है कि मनुस्मृति का यह उपलब्ध खरूप वास्तविक है । किन्तु उनका यह विचार पूर्णत : भ्रान्तिपूर्ण है । उपलब्ध मनुस्मृति को देखकर यह निश्चितरूप से कहा जा सकता है कि इसमें प्रक्षेपों की भरमार है और ये प्रक्षेप एक साथ न होकर समय-समय पर हुए हैं । इसकी सिद्धि के लिए निम्न युक्तियां प्रस्तुत की जा सकती हैं —

(१) उपलब्ध मनुस्मृति में विषय-विरुद्ध, परस्परिवरुद्ध, प्रसंगविरुद्ध तथा अनेक पुनरुक्तियां गयी जाती हैं। आश्चर्य की बात तो यह है कि कहीं-कहीं तो त्रिकोणात्मक 'परस्पर विरोध' भी है; या पहले श्लोक में जो विधान है, उससे अगले ही श्लोक में उसका विरोध है। इस विडम्बनापूर्ण स्थित को देखकर भी यह कहना कि मनुस्मृति में प्रक्षेप नहीं हैं, दुस्साइस और मिथ्या-आग्रह ही कहलायेगा। एक मध्यमस्तरीय लेखक की रचना में भी ये त्रुदियां नहीं होतीं। उसके लेखन में वैचारिक ऐकमत्य, विषय और प्रसंग की सुसंगति, अविरोध तथा स्पष्ट अभिव्यक्ति होती है। फिर मनुसदृश तत्त्वद्रष्टा विद्वान की रचना में इस प्रकार की त्रुदियों का होना सर्वधा असम्भव है। महर्षि मनु अपने समय के सर्वधिक प्रख्यात और धर्म-सम्बन्धी विषय के मर्मज विद्वान थे। इसी कारण सृषि लोग जिज्ञासा के समाधान के लिए एकत्रित होकर उनके पास आये थे। वे निवेदन करते हुए कहते हैं—

भगवन् सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वशः । अन्तरप्रभवाणां च धर्मान्नो वक्तुमर्हसि । । त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभुवः । अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतत्त्वार्थवित्प्रभो । । [१।२, ३ । ।]

अर्थात् — हे भगवन् ! आप सब वणौं और आश्रमों के घमों को ठीक-ठीक बतलाने में समर्थ (योग्य) हैं । और क्योंकि ईश्वररचित, अचिन्त्य और अपरिमित ज्ञान से युक्त वेदरूपी विघान के घमंतत्व (व्यावहारिक तत्त्व) तथा अर्थ के जानने वाले आप ही एक मात्र विद्वान् हैं (अत : आप हमें इन घमों का उपदेश कीजिये) ।

इससे स्पष्ट है कि महर्षि मनु अपने समय के प्रख्यात एवं इस विषय के सबसे अधिक अधिकारी विद्यान थे । अत : ऐसे विद्यान की रचना में उक्त प्रकार की दृटियां नहीं हो सकतीं । फिर मी उक्त दृटियां पाइ जातो हैं, तो इसका सीधा-सा अमिप्राय है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं । (इनके उदाहरण दितीय अध्याय में 'प्रक्षेपों के अनुसन्धान के आधार और प्रमाण' शीर्षक के अन्तर्गत देखें) ।

- (२) मनुस्मृति में एक ओर तो गम्मीर, युक्तियुक्त, साधार, दुराग्रह एवं पक्षपातरहित अरूढ़ हैंग संतुलित शैली है; वहीं बीच-बीच में अतिसामान्य, अयुक्तियुक्त, निराधार, अतिशयोक्तिपूर्ण, दुराग्रह एवं पक्षपातपूर्ण तथा रूढ़ शैली के श्लोक मी आ जाते हैं। नि:सन्देह, उक्त विरोधी मिनताएं एक ही रचयिता की शैली में नहीं हो सकतीं स्पष्ट है कि दूसरी शैली की रचनाएँ मनुसदृश विद्यान द्वारा रचित न हो कर अन्यों द्वारा रचित हैं, अत: वे प्रक्षेप हैं।
- (३) मनुस्मृति में मनु से परवर्ती व्यक्तियों, जातियों एवं स्थानों के उल्लेख हैं। इसी प्रकार कहीं-कहीं मनु द्वारा निर्धारित मौलिक व्यवस्थाओं से मिन्न व्यवस्थाओं का वर्णन है। किसी-किसी किक में 'मनुख्यवीत्'' 'मनोर्नुशासनम्' आदि पदों का प्रयोग है, जो स्पष्टत: अन्य राष्ट्रित की ओर सकेत करता है। इस प्रकार के सभी श्लोक परवर्ती होने से प्रक्षिप्त है। वे किसी

भी अवस्था में मनु द्वारा स्वयप्रोक्त नहीं कहला सकते।

- (४) मनुस्मृति की उपलब्ध प्रतियां भी मनुस्मृति में प्रक्षेप होने के प्रत्यक्ष प्रमाण देती हैं । बहुत से क्लोक ऐसे हैं जो प्राचीन प्रतियों में नहीं, किन्तु अर्वाचीन प्रतियों में हैं । ध्यान देने योग्य बात तो यह है कि उत्तरकालीन प्रतियों में क्लोकों की संख्या बढ़ती ही गई है । जब प्राप्त हस्तलिखित प्रतियों में ही यह हाल है तो व्यतीत दीर्घकाल में प्रक्षेप न हुए हों, यह कैसे हो सकता है ? उदाहरण के रूप में कुछ क्लोक प्रस्तुत हैं —
- (क) निम्न श्लोक द्वितीय अध्याय में अठारहवें श्लोक के पश्चात् केवल मेधातिथि के भाष्य में ही पाया जाता है —

## विरुद्धा च विगीता च दृष्टार्थादिष्टकारणे ।। स्मृतिनं श्लुतिमूला स्याद्या चेषाऽसम्भवश्लृति : ।।

- अर्थ निर्दिष्ट कारण में प्रत्यक्ष से विरुद्ध, असंगत एवं असम्भव अर्थ का प्रतिपादन करने वाली स्मृति वेद-विरुद्ध स्मृति कहलाती है ।
- (ख) निम्न श्लोक मेघातिथि आदि तीन प्राचीन भाष्यकारों के भाष्य में नहीं हैं. उनसे अविचीन अन्य प्रतियों में ही पाया जाता है; जो इस बात का ज्वलन्त प्रमाण है कि उनके भाष्यों के पश्चात ही प्रक्षेप के रूप में डाला गया है—

## सायं प्रातिद्वजातीनामशनं स्मृतिनोदितम् । नान्तरे भोजनं कुर्यादग्निहोत्रसमो विधिः ।।

[मनु. २।५२ के पश्चात] [इस संस्करण में २।२७ के पश्चात]

- अर्थ स्मृति ने द्विजों के लिये अग्निहोत्र के समान प्रात : और साथ दो बार ही भोजन करने का विधान किया है । बीच में भोजन कभी न करें ।
- (ग) मनुस्मृति की लगभग ३० ३५ प्रतियाँ हस्तिलिखित रूप में विभिन्न पुस्तकालयों में उपलब्ध हैं। उनमें बहुत से श्लोक ऐसे हैं जो थोड़ी ही प्रतियों में पाये जाने हैं। ऐसे भी श्लोक पर्याप्त हैं, जो केवल एक-एक प्रति में ही प्राप्त हैं, यथा —

निम्न श्लोक प्रयाग की एक ही प्रति में है --

## परोक्षं सत्कृपापूर्वं प्रत्यक्षं न कथंचन । दुष्टानुचारी च गुरोरिंह वाऽमुत्र चैत्यघः ।।

[२।२०० के पश्चात, इस संस्करण में २।१७५ के बाद]

अर्थ — शिष्य पीठ पीछे गुरु का नाम सत्कार पूर्वक ले और सामने किसी भी प्रकार न लेवे । गुरु से दुष्टाचरण करने वाला शिष्य दोनों लोकों में अधोगति को प्राप्त करता है ।

(घ) ऐसे ही कुछ श्लोक —

येप्यतीता: स्वधर्मेभ्य: परिषण्डोपजीविन:। द्विजत्यमधिकांश्रन्ति तांश्च शद्वानिवाचरेत्।।

[८।१०२ के पश्चत्]

अर्थ — जो अपना धर्म-कर्म छोड़कर दूसरे के टुकड़ों पर जीते हैं और अपने आपको दिज कहलाना चाहते हैं, उनके साथ शुद्धों के समान व्यवहार करे।

## तदस्त्रं सर्ववर्णानामनिवार्यं च शक्तितः । तपोवीर्यप्रमावेण अवध्यानपि बाघते । । (११।३३ के पश्चात)

- अर्थ ब्राह्मण की वाणी का अस्त्र वह अस्त्र है, जिसे कोई मी वर्णस्य व्यक्ति अपने सामर्थ्य से नहीं हटा सकता । और यह अस्त्र तप की शक्ति से सम्पन्न होने के कारण न मारने योग्य शत्रुओं को भी मार देता है ।
- (५) प्रतीत होता है कि अन्य पुस्तकों से लेकर भी कुछ श्लोक मनुस्मृति में मिला दिये हैं। महाभारत (अश्वमेध पृ. ३८० पूना प्रकाशन) का निम्न श्लोक मनुस्मृति की केवल चार प्रतियों में ही उपलब्ध होता है, जो अप्रासंगिक रूप से मिलाया गया है --

## पुराणं मानवो धर्म: सांगोपांगचिकित्सक:। आज्ञासिद्वानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेतुमि:।।

[१२।११० के पश्चात्]

अर्थ — पुराण = ब्राहमण ग्रन्थ, मनुप्रोक्तधर्म, अंग सहित उपागों का विद्वान् चिकित्सक और साधु आदि की आज्ञा से सिद्ध, इन चार बातों को तर्क से नहीं काटना चाहिए।

यह श्लोक इस बात का प्रत्यक्ष प्रमाण है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं । अभी तक यह मनुस्मृति के श्लोकों में सर्वसम्मत रूप से घल-मिल नहीं पाया है । अतएव इसे कोष्ठक में दिया जाता है ।

- (६) प्रक्षेपकर्ताओं ने न केवल नवीन श्लोक ही क्षेपक के रूप में डाले हैं, अपितु अभीष्ट ढंग से पाठमेद मी किये हैं। कुछ पाठमेद तो प्रतिलिपि में प्रमाद अथवा असावधानी के कारण हो सकते हैं, लेकिन बहुत सारे पाठमेद तो जानबूझकर किये गये हैं। निम्न पाठ भेदों के उदाहरण इस बात के पोषक हैं—
- (क) दशम अघ्याय में वर्णित वर्णसंकरों के धर्म मनुप्रोक्त अर्थात मौलिक नहीं हैं। वे श्लोक उस परवर्ती काल के प्रक्षेप हैं, जब वर्णव्यवस्थाओं में विकृति आकर जाति-पाति की परम्परा चल पड़ी थी। संकर जातियों को हेय माना गया और उनके भी कर्तव्य गढ़कर (जो कर्तव्य न होकर घृणित निन्दित विकृतियां हैं) मनुस्मृति में मिला दिये गये और उन्हें मौलिक सिद्ध करने के लिए १।२ में 'अन्तरप्रभवाणाम्' पद के स्थान पर 'संकरप्रभवाणाम्' पद डाल दिया गया। यह पाठभेद बे-चार हस्तिलिखत पुस्तकों में मिलता है। यद्यपि टीकाकारों ने 'अन्तरप्रभवाणाम्' का अर्थ भी 'वर्णसंकर' किया है, किन्तु वह भी सर्वथा गलत है। इसका सही अर्थ 'आग्रमों के' होना चाहिए (इसके लिए देखिए १।२ पर 'अनुशीलन' नामक समीक्षा)। शायद पहले उक्त पद का सही अर्थ 'आग्रम' ही प्रचलित था, प्रक्षेपकर्ता ने उसे जड़-मूल से हटाने का प्रयास किया। वह तो नहीं हट पाया, किन्तु उस पाठभेद से टीकाकारों में यह भ्रान्ति पनप गई कि वे अन्तरप्रभवाणाम्' का ही 'वर्णसंकर' अर्थ करने लग गये।
- (ख) इसी प्रकार १२। दर में 'धर्मिक्रया\$त्मिचन्ता च' के स्थान पर 'अहिंसा गुरुसेवा च' पाठ कर दिया गया है। यह,गुरु को महत्त्व मिलता रहे, इस प्रवृत्ति से किया गया। यह पाठ मनुस्मृति के प्रसंगानुकूल नहीं है (अ) इस दश्वें श्लोक में नि:श्रेयसकर कर्मों की परिगणना है। परिगणना के बाद इन छह कर्मों के विषय में १२। द्र्य-११५ श्लोकों में व्याख्यान है। उस व्याख्यान में 'अहिंसा' और 'गुरुसेवा' का कहीं उल्लेख नहीं है, अपितु आत्मज्ञान और धर्मिक्रया का है। (आ) मनु ने सात्विक कर्मों को ही नि:श्रेयसकर्म माना है। इस श्लोक में अन्य सभी कर्म तो वहीं हैं, केवल

इन्हीं दो में.पाठमेद कर दिया गया है । सात्विक कर्मों का वर्णन १२।३१ में है । वही पाठ यहां ग्रहण करना मनुसम्मत एवं मौलिक पाठ है और वही मुक्ति दायक हैं । इस प्रकार 'अहिंसा गुरूसेवा च' पाठ परिवर्तित पाठ है ।

(ग) इसी प्रकार ५।५७ श्लोक के प्रथम पाद में 'प्रेतशृद्धिम्' पाठ प्रचलित संस्करणों में प्रचलित है । इसके स्थान पर 'देहशादिम' पाठ होना चाहिये, ऐसा मन की शैली और विषयविवेचन से संकेत मिलता है। प्रतीत होता है कि अन्य प्रक्षेपों के समान कालान्तर में जब प्रेत-जन्म आदि में शब्दि-क्रिया एक कर्मकाण्ड का रूप ले गयी.तब यह पाठभंद करके प्रेतादि विषयक श्लोक मिला दिये गये । इस पाठ की अमौलिकता और 'देहशदिम' पाठ की मौलिकता निम्न प्रमाणों एवं यक्तियों से सिद्ध होती है -(अ) मन की यह शैली है कि वे जिस विषय का प्रारम्भ जिस विषय-संकेत से करते हैं उसी संकेत से उसकी समाप्ति करते हैं | द्रष्टव्य ३ । २ दह और ४ । २ ५९ ।। द । १ और ९।२५०।। १०।१३१ और ११।२६६ आदि ], लेकिन यहां उस शैली से विपरीत. विषय का प्रारम्म प्रतिशृद्धि से दर्शाया गया है [ ५।५७ ] और समाप्ति 'शारीरशृद्धि' से [ ५।११० ]। विषय समाप्ति-सचक श्लोक के पदों से यह सिद्ध होता है कि यह 'शारीरशादि' का विषय था,न कि प्रेतशृद्धि का । अत : इस श्लोक में समानार्थक 'देहशृद्धि' शब्द ही मनुसम्मत सिद्ध होता है । (आ) मनु ने इस प्रसंग का वर्णन भी देह [ ५।१०५], गात्र [५।१०९], शरीर [११०] आदि शब्दों से किया है, जो यह सिद्ध करता है कि यह वर्णन प्रेतविषयक नहीं अपित देहशदि-विषयक है । (इ) प्रचलित पाठ के अनुसार, यदि प्रेतशदि पाठ को सही मानकर यहाँ इसी विषय का प्रसंग मान लिया जाये, तो यह आपत्ति आती है कि प्रेतशुद्धि-विषय में दन्तोत्पत्तिकालीन शुद्धि, सुतकशुद्धि, मन, आत्मा आदि की शद्धि का वर्णन क्यों किया ? प्रेत के मन और आत्मा होते ही नहीं । इस प्रकार विषयसंकेतक श्लोक में और वर्णन में तालमेल का न होना भी यह सिद्ध करता है कि प्रक्षेपों का समायोजन करने के लिये यह पाठमेद बाद में किया गया है। शैलीग्नंखला में जुड़ा हुआ पाठ 'देहभादिम' ही है, और मन तथा आत्मा आदि भरीर से सम्बन्ध रखने वाले पदार्थ हैं । अत : इसी पाठ को मान्य पाठ के रूप में स्वीकार किया है।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध हो जाता है कि मनुस्मृति में पाठमेदों के रूप में मी प्रक्षेप किये गये हैं । इस प्रकार के पाठमेद अन्य स्थानों पर भी हैं ।

- (७) मनुस्मृति का अध्यायिमाजन मौलिक अर्थात मनुकृत नहीं है। यह परवर्तीकाल में किसी अन्य व्यक्ति द्वारा किया गया है (इसके विषय में विस्तार से जानने के लिए देखिए 'मनुस्मृति में अध्यायिमाजन' शीर्षक)। विमाजन करते समय अध्यायों की समाप्ति में एकरूपता लाने के लिए विमाजनकर्ता अथवा किसी अन्य परवर्ती व्यक्ति ने मनुस्मृति में कुछ परिवर्तन-परिवर्धन भी किये हैं, जैसे, प्रथम अध्याय में १११ से ११८ श्लोकों में विषय-सूची जोड़ दी; अध्य अध्याय के अन्त में उस विषय के बीच में ही विषयसमाप्तिसूचक श्लोक एकरूपता लाने के लिए झन्तिवश्च डाल दिया (८।४२०), आदि। यह परिवर्तन व परिवर्धन मनुस्मृति के प्रसंगों एवं शैलियों से जात हो जाता है। यह परिवर्तन इस बात का संकेत देता है कि मनुस्मृति में पद्वर्ती लोगों ने मनमाने दंग से श्लोक मिलावे हैं। इससे यह स्पष्टत: सिद्ध है कि मनुस्मृति में प्रवर्ती लोगों ने मनमाने दंग से श्लोक मिलावे हैं। इससे यह स्पष्टत: सिद्ध है कि मनुस्मृति में प्रवेप हैं।
- (द) मनुस्मृति में पाये जाने वाले 'अवान्तरविरोघ' मी मनुस्मृति में प्रक्षेप होने के प्रमाण देते हैं । इंक ही प्रक्षिप्त प्रसंग में जो परस्पर अनेक विरोध हैं, उन्हें 'अवान्तरविरोध' कहा गया है । एक ही

ाक्षिप्त प्रसंग में जो अनेक विरोध या भिन्न-भिन्न मान्यताएं मिलती हैं उनके विश्लेषण से निम्न तथ्य एष्ट होते हैं — (१) अनेक विरोधों या मान्यताओं वाले प्रसंग किसी एक व्यक्ति की रचना नहीं हो सकतीं, (२) ऐसे विरोधात्मक और विभिन्न मान्यतात्मक वर्णन मनु-सदृश तत्त्वद्रष्टा ऋषि की रचनाएं गहीं हो सकतीं, (३) ये भिन्न-भिन्न मान्यताएं भिन्न-भिन्न लोगों द्वारा डाली गयीं हैं, (४) और भिन्न-भिन्न कालों में (जब जैसी मान्यता का प्रचलन हुआ) मिलायी गयी हैं (५) जहां विभिन्न-विरोधी मान्यताएँ अधिक हैं, इसका मतलब वे उतने ही अधिक विवादास्पद विषय थे, और विवादास्पद विषयों में ही लोगों को मान्यता परिवर्तित करने का तथा अपनी मान्यता लागू करने का अधिक ध्यान रहता है। इन तथ्यों से यह बात सिद्ध हुई कि मनुस्मृति में प्रक्षेप हुए हैं और वे भिन्न-भिन्न व्यक्तियों द्वारा भिन्न-भिन्न कालों में किये गये हैं। इस अवस्थां को देखकर प्रक्षेपों से नहीं कारा जा सकता।

(९) सभी भाष्यकारों ने न्यूनाधिक रूप में मनुस्मृति में प्रक्षेप होना स्वीकार किया है, उनमें कृल्लूकमृ ने सम्पूर्ण मनुस्मृति में १७० श्लोक प्रक्षिप्त माने हैं, अतएव उन्हें बृहत्कोष्ठकों एवं भिन्न संख्याओं में दिया है। परवर्ती सभी पौराणिक पण्डितों ने उन प्रक्षेपों को यथावत स्वीकार किया है। कुल्लूकमृ और उससे परवर्ती अन्य तदनुसारी टीकाकारों-माष्यकारों ने जो प्रक्षिप्त लोक स्वीकार किये हैं। उनका अध्यायानुसार विवरण निम्नप्रकार हैं —

| प्रथम   | अध्याय में | — <i>१</i> १   |
|---------|------------|----------------|
| द्वितीय | • •        | 88             |
| तृतीय   | , , ·      | — `२१          |
| चतुर्थ  | ,,         | <del></del> १९ |
| पंचम    | **         | —२२            |
| षष्ठ    | ,,         | — ξ            |
| सप्तम   | ,,.        | —१६            |
| अष्टम   | ,,         | <b>−-</b> \$0  |
| नवम     | ,,         | — ξ            |
| दशम     | ,,         | <del></del> ૨  |
| एकादश   | ,,         | —१४            |
| द्वादश  |            | — १.२          |
|         |            |                |

प्रक्षिप्त श्लोकों की कुल संख्या — १७०

इसी प्रकार मनुस्मृति पर कार्य करने वाले वूलर और जौली सदृश पाश्चात्य विद्वानों ने भी मनुस्मृति में प्रक्षेप स्वीकार किये हैं और कुछ प्रक्षेपों को पृथक दर्शाया भी है। आर्यसमाज के प्रवर्तक महिषिं स्थानन्द सरस्वती ने मनुस्मृति के प्रक्षेपों की ओर विशेष रूप से सबसे पहले घ्यान आकृष्ट किया। उनके पश्चात इस दिशा में आर्यसमाज के कुछ विद्वानों ने प्रक्षेप निकालने के प्रयास किये हैं। इस प्रकार सिद्धान्तत: सभी वर्गों के व्यक्ति मनुस्मृति में प्रक्षेपों को स्वीकार करते हैं। अब प्रश्न केवल प्रक्षिप्त और मौलिक श्लोकों के पृथकीकरण और उनके मानवण्डों का रह जाता। इस विषय में आगे विचार किया जायेगा।

उपयुक्त विवेचन एवं युक्तियों से यह निश्चित हो जाता है कि मनुस्मृति में प्रक्षेप अवश्य हैं। ये प्रक्षेप समय-समय पर भिन्न-भिन्न व्यक्तियों द्वारा किये गये हैं। क्यों कि मनुस्मृति की भाषा सरल और लोकप्रचलित भाषा है, अत: उसमें आसानी से श्लोक मिल जाते हैं और भाषा में विशेष अन्तर प्रकट नहीं हो पाता। फिर भी विशेष अध्ययन से भाषा की प्रयोग-शैली के आधार पर कुछ प्रक्षिप्तों का जान हो जाता है।



## ग्रन्थों में प्रक्षेप करने की प्रवृत्ति और मनुस्मृति के प्रक्षेपों के मूल में निहित प्रवृत्तियाँ —

प्रक्षेप की समस्या लगभग सम्मूर्ण भारतीय साहित्य के साथ है। स्वार्थी लोग अपनी स्वार्थीसिद्धि के लिए, अपने विकृत आवरण को शास्त्रसम्मत् सिद्ध करने के लिए अथवा स्वाभिमत व्याख्या एवं विवारों की सिद्धि के लिए ग्रन्थों में प्रक्षेप करते रहे हैं। कभी-कभी किसी ग्रन्थ में सशोधन, परिवर्धन य व्यवस्थापन की प्रवृत्ति भी इसमें प्रमुख कारण बनती है। कभी-कभी ग्रन्थ के रूप को विकृत करना ग्री प्रक्षेपकर्ताओं का उद्देश्य होता है। इस प्रकार से ग्रन्थों में प्रक्षेप होते रहते हैं। प्राचीन काल में यह क्षंय आसानी से हो जाता था, क्यों कि ग्रन्थों की हस्तिलिखत प्रतियां होती थीं। जिसके पास जो प्रति हुँ उसमें उसने मनमाने ढंग से प्रक्षेप कर दिया और अग्रिम प्रतियां उसके अनुसार तैयार करवा दीं। हाती प्रकार अग्रिम प्रतियों में प्रक्षिप्त श्लोक या विचार मिलते रहते थे। यही कारण है कि हस्तिखित ग्रन्थों की प्रतियों में परस्पर अन्तर और पाठभेद मिलते हैं। संस्कृत के प्राचीन धार्मिक ग्रन्थों, साहित्यिक काव्यों तथा अपभ्रंश और हिन्दी काव्यों, सभी की यह अवस्था है।

वैसे तो प्राय: समस्त प्राचीन ठौिकक संस्कृत-साहित्य में प्रक्षेप हुए हैं, किन्तु धर्मशास्त्रों में प्रक्षेप करने की विशेष प्रवृत्ति रही है, क्योंकि उनके विधानों का व्यक्ति और समाज के साथ सीधा और प्रतिदिन का सम्बन्ध था। विधानों को बदलने और विकृत करने के लिए स्वार्थी लोगों ने अनेक जाली प्रयों को रचने का भी प्रयास किया है। फिर प्रक्षेप करने से ऐसे लोग कैसे बाज आ सकते थे ? पं. गंगाप्रसाद उपाध्याय ने मनुस्मृति की भूमिका में दो-तीन घटनाओं का विवरण दिया है। उनसे लोगों की प्रक्षेप करने की प्रवृत्तियों का और ग्रन्थों को विकृत करने के स्वार्थपूर्ण षड्यत्रों का ज्ञान हो जात्म है। वे इस प्रकार हैं —

''हिन्दुओं में वायभाग का नियम बड़ा जिटल हैं। इसका यह कारण नहीं कि प्राचीन स्मृतियों कां उद्देश्य ही इनको जिटल करना था। वस्तुत: उन्होंने तो सुगम और सरल नियम बनाये, पीछे से उटिलता आ गई। हिन्दू (आये) एक प्राचीन जाति हैं। समय-समय पर वायभाग के विषय में झगड़े हुए। भिन्न-भिन्न पक्षों ने अवश्य ही अपने-अपने पक्ष के लिए पंडितों से सहायता ली। इन्होंने अपने पक्ष को पुष्ट करने के लिए प्रक्षिप्त डाल दिया। यह केवल कल्पना नहीं हैं किन्तु इसके लिए ऐतिहासिक प्रमाण भी हैं। 'दत्तक मीमासा' को नन्दपण्डित ने इसी उद्देश्य से बनाया था। यह बहुत थोड़े दिनों का ग्रन्थ ब्रिटिश-राज्य स्थापित होने से सौ-सवा सौ वर्ष से अधिक पुराना नहीं है। ब्रिटिश राज्य के आरम्भ में भूल से इसका अग्रेजी में अनुवाद हो गया और अग्रेजी न्यायालयों ने इसको प्रमाण मात्र लिया। इलाहाबाद हाईकोर्ट की पूरी सभा ने सर जान एज के सभापितत्व में एक फैसला दिया था। उसमें इस बात को विस्तार पूर्वक सिद्ध किया गया है कि नन्द पण्डित के क्षेपकों को आदर की दृष्ट से नहीं देखना चाहिये। कहते हैं कि 'दत्तक-मीमासा' एक घेवते को दायभाग से विचत करने के लिए लिखी गई थी।

'दत्तक चिन्द्रका' एक दूसरी पुस्तक है, जिसके विषय में सभी बंगाली विद्वानों को पता है कि यह रघुमणि विद्याभूषण का बनाया हुआ जाल है। रघुमणि कोलब्रुक साहब के साथी थे। बंगाल के एक राजा थे। उन्होंने एक लड़का गोद रखा था। पीछे से उनके अपना लड़का हो गया। उनके मरने पर प्रश्न हुआ कि राजा का अधिकार किंसको मिले। गोद में रखे हुए लड़के का पक्ष सिद्ध करने कें

लिए रघुमणि महोदय ने पुस्तक लिख दा । यदि पुस्तक न होती तो पुराने विधान से एक तिहाई मिलता । यह मुकदमा आगे नहीं चला क्योंकि सन्धि हो गई । इसका अन्तिम श्लोक इस प्रकार है —

### र-म्येषा चन्द्रिकादत्तपद्दतेर्दर्शिका ल-घु। म-नोरमा सन्निविशैरगिणां धर्मतार-णि:

इन पंक्तियों के पहले और पिछले अक्षरों से 'रघुमणि' शब्द बनता है।

१८३२ ई. में कलकत्ता संस्कृत कालेज के पण्डितों ने एक और जाल रचा । जैनियों का एक मुकदमा था । इनकी व्यवस्था मानी जाया करती थी । इन्होंने एक पुस्तक लिखकर कालिज के पुस्तकाध्यक्ष को रिश्वत देकर पुस्तकालय के रिजस्टर में दर्ज करा दी । डाक्टर एच. एच. विल्सन कालेज के मन्त्री थे । उनको सन्देह हो गया । पुस्तक पकड़ी गई । पंडित महोदय ने अपना अपराध स्वीकार कर लिया । इस दिन से वहां पंडितों से व्यवस्था देने का अधिकार छीन लिया गया दिखिये —सरकार शास्त्री लिखित 'हिन्दू ला' पृ. १८७]।''

जिस व्यक्ति की प्रक्षेप करने की बदनीयत हो जाती है फिर वह किसी की अच्छाई-बुराई, लामहानि को नहीं देखता । वह केवल अपने स्वार्थपूर्ण उद्देश्य को ही दृष्टिगत रखता है और उसकी पूर्ति
के लिए सभी संभव दुष्कृत्य करता है । जैसे धन का लोभी व्यापारीजब मिलावट करने की प्रवृत्ति
पर आ जाता है,तो वह मनुष्यों के खाद्य-पदार्थों में ककड़-मिट्टी, लकड़ी का बुरादा, गोबर, रंग, चर्बी,
आदि अखाद्य, घृणित वस्तुओं की मिलावट करते समय नहीं हिचकिचाता । मिलावट से लोगों को
होने वाली हानियों और किठनाइयों की चिन्ता उसे छू तक नहीं पाती । वस्तु, समय और लालच के
अनुसार वह मिलावट करता रहता है । यही अवस्था ग्रन्थों में प्रक्षेप की रहती है । प्रक्षेप करने से
कितना भारी नुकसान हो सकता है, इसकी चिन्ता किये बिना प्रक्षेपक अपने उद्देश्यानुसार प्रक्षेप करते
रहते हैं,और ऐसा करने के लिये वे सभी प्रकार के हथकण्डे अपनाते हैं । कहीं नया श्लोक जोड़ दिया,
कहीं सम्पूर्ण नया प्रसंग ही रचकर जोड़ दिया,तो कहीं विरोधी मान्यता का प्रक्षेप कर दिया । कहीं मूल्
मान्यताओं की स्वामिमत व्याख्या कर दी,तो कहीं से श्लोक को निकाल दिया या पाठभेद कर दिया ।

ठीक यही अवस्था मनुस्मृति के साथ रही है। क्यों कि धर्मशास्त्रों में मनुस्मृति ही सर्वाधिक मान्यता-प्राप्त ग्रन्थ था, अत: यह ग्रन्थ प्रक्षेप-कर्ताओं के षड्यन्त्रों और आक्रमणों का प्रमुख लक्ष्य रहा। प्राचीन काल से लेकर प्रकाशन-युग तक मनुस्मृति में प्रक्षेपों की मिलावट होती आई है। जैसे-जैसे परम्पराए' शिथिल या विकृत होती गई, लोगों ने अपने आचरण या परम्पराओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए मनुस्मृति में तदनुरूप विचारों के प्रक्षेप कर दिये। स्वाधीं लोगों ने अपने स्वार्थ को साधने के लिए मिलावटें कीं। जब-जब धार्मिक या मत-मतान्तरों की उथल-पुथल हुई, उनका आक्रमण मनुस्मृति जैसे प्रमुख धार्मिक ग्रन्थों पर विशेष रूप से हुआ और उन्हें विकृत करने के लिए मिलावटें की गई। मनुस्मृति के उन प्रक्षेपों के अनुसन्धान के लिए जहां एक ओर आधारों का निर्धारण करना आवश्यक है, वहां साथ ही प्रक्षेपों के मूल में निहित प्रवृत्तियों का अध्ययन-विश्लेषण करना भी आवश्यक है। क्यों कि व्यक्ति किसी प्रवृत्ति से प्रेरित होकर ही इस प्रकार का प्रयास करता है, यह एक मनोवैज्ञानिक तथ्य है। यह आवश्यक नहीं कि प्रक्षेप विरोधी या स्वार्थपूर्ण ही होते हैं समर्थन और प्रशासा में भी प्रक्षेप होते हैं। स्वाभिमत विचारों को स्थान देने की प्रवृत्ति से या अभावपूर्ति की प्रवृत्ति से अच्छे विचारों के भी प्रक्षेप कर दिये जाते हैं। मनुस्मृति के प्रक्षेपों के निकालते समय यह भी विचार किया गया है कि उनके मूल में प्रक्षेप करने की कोई प्रेरक-प्रवृत्ति हैं। निकालते समय यह भी विचार किया गया है कि उनके मूल में प्रक्षेप करने की कोई प्रेरक-प्रवृत्ति हैं।

णवा नहीं, और वहां कोई प्रेरक-प्रवृत्ति नहीं प्रतीत हुई, उन्हें प्रक्षिप्त घोषित नहीं किया है। तृस्मृति के प्रक्षेपों का अध्ययन-विश्लेषण करने पर मनुस्मृति के प्रक्षेपों के मूल में जो प्रेरक-वृत्तियां दृष्टिगत हुई वे निम्न हैं —

(१) मनुस्मृति को गौरव और महत्त्व प्रदान करने की प्रवृत्ति — मनुस्मृति में जहां कहीं महत्त्व प्रशंसा, महता या विशेषताओं का वर्णन करने वाले श्लोक वर्णित है, अथवा जहां इसे ब्रह्मा है साथ जोड़ा गया है, वे सभी श्लोक इस परम्परा के शिष्यों या प्रशंसकों द्वारा इसके गौरव और हत्त्व को बढ़ाने की प्रवृत्ति से किये गये प्रक्षेप हैं । यह एक मान्य तथ्य है कि मनु सदृश सुलझा हुआ ज्विकोटि का सृषि कभी स्वयं अपने ग्रन्थ की बढ़-चढ़कर प्रशंसा नहीं कर सकता । ये प्रशंसात्मक लोक परवर्ती हैं । मध्यकालीन सम्पूर्ण साहित्य में यह प्रवृत्ति परिलक्षित होती है कि सभी विद्वानों ने अने विषय का ब्रह्मा के साथ किसी न किसी प्रकार जुड़े होने का उल्लेख अवश्य किया है । भरत ने अने नाट्यशास्त्र का उद्भव ब्रह्मा से माना है । महाभारत को पांचवा वेद घोषित किया गया । उस स्मय के समाज में इनसे जुड़े किसी भी शास्त्र को आसानी से मान्यता मिल जाती थी । मनुस्मृति में मै इस प्रकार के वर्णनों के मूल में यही प्रवृत्ति परिलक्षित होती है । क्योंकि जहां भी इसे ब्रह्मा से बेड़ने का कथन है या उसकी प्रशंसा है, वे श्लोक प्रासंगिक और शैली के अनुरूप सिद्ध नहीं होते । तत्त स्थानों पर इस विषयक विस्तृत विवेचन किया हुआ है। यहां केवल कुछ उदाहरण ही प्रदर्शित किये जा रहे हैं, जिनमें उपर्युक्त प्रवृत्ति लक्षित होती है —

(क) ब्रह्मा से सम्बन्ध जोड़ने वाले श्लोक —

## इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ मामेव स्वयमादित: । विधिवद्ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ।। [१।५८ ।।]

अर्थ — मनु जी कहते हैं कि ब्रह्मा ने सृष्टि के प्रारम्म में इस धर्मशास्त्र को बनाकर प्रथम विधवत मुझे उपदेश किया । फिर मैंने मरीचि आदि मुनियों को पद्धया ।

प्रजापतिरिदं शास्त्रं तपसैवासृजत्प्रमु: ।। [११।२४३ ।।]

अर्थ - इस शास्त्र की रचनां प्रजापति ने तप से ही की थी।

(ख) प्रशंसात्मक ---

इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठिमदं बुद्धिववर्धनम् । इदं यशस्यमायुष्यमिदं नि:श्रेयसं परम ।। [१।१०६ ।।]

अर्थ — यह शास्त्र कल्याण करन वाला, श्रेष्ठ, बुद्धि बढ़ाने वाला, यश देने वाला, आयुवर्धक और एम कल्याण (मोक्ष) को प्राप्त कराने वाला है।

> इत्येतन्मानवं शास्त्रं मृगुप्रोक्तं पठिन्द्वजः । भवत्याचारवान्नित्यं यथेष्टां प्राप्नुयादगतिम् ।। [१२।१२६ ।।]

्अर्थ — इस भृगुप्रोक्त धर्मशास्त्र को जो द्विज पढ़ता है, वह सदाचारी बनता है और इच्छानुसार गति को प्राप्त करता है।

(२) मनु के व्यक्तित्व को अलौकिक सिद्ध करने की प्रवृत्ति — मनुस्मृति में स्वयं मनु बी प्रशंसा या उल्लेख करने वाले श्लोक भी आते हैं । मनु के द्वारा समस्त स्थावर-जंगम जगन की उत्पत्ति कहने [१।२५-४५] वाले श्लोकों के मूल में मनु के शिष्यों या पक्षघरों द्वारा उन्हें अलौकिक व्यक्तित्ववाला पुरुष सिद्ध करने की प्रवृत्ति मी दिखाई पड़ती है । इस प्रकार की अनगल बातें मी मनु स्वयं नहीं कह सकते ।

(३) ख्याति और महता के लिए मनुस्मृति के साथ भृगु का सम्बन्ध जोड़ने की प्रवृत्ति — मनुस्मृति में कहीं भी किसी भी रूप में भृगु के नाम का उल्लेख होना न तो शैली के अनुरूप ठीक जंचता है, न मनुस्मृति की मान्यताओं एवं प्रसंगों के अनुकूल । फिर भी कई स्थानों पर मनुस्मृति को भृगु के साथ जोड़कर बड़े अटपटे ढंग से इसे भृगु का प्रवचन जताया गया है । मनुस्मृति एक ख्यातिप्राप्त ग्रन्थ था, समाज में इसकी सर्योच्च मान्यता थी । प्रतीत होता है कि भृगु के शिष्यों ने भृगु की ख्याति और महत्ता के लिए या इसे 'मृगु-संहिता' बनाने के लिए उसके प्रवचनों या नाम को इसमें जोड़ दिया है । इस प्रकार के कुछ श्लोक हैं —

एतद्वोऽयं भृगु: शास्त्रं श्रावियष्यत्यशेषत:। एतद्वि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनि:।।[१।५९।।]

अर्थ — मनु जी कहते हैं कि मुझ से भृगुमुनि ने इस धर्मशास्त्र को पढ़ा है । ये भृगुमुनि आपको सम्पूर्ण धर्मशास्त्र सुनायेंगे ।

ततस्तथा स तेनोक्तो महर्षिमनुना भृगु: । तानक्रवीदृषीन्सर्वान्प्रातात्मा श्रूयतामिति । । [१।६० । ।]

अर्थ — तत्पश्चात मनुजी के कहने पर भृगुमुनि प्रसन्न होकर उन सब ऋषियों को उपदेश देने लगे कि अब आप सब सुनें।

> श्रुत्वेतानृषयो धर्मान्स्नातकस्य यथोदितान् । इदमूचुर्महात्मानमनलप्रभवं भृगुम् ।। [४।१ ।।]

अर्थ — मर्हार्षयों ने स्नातक के पूर्वोक्त धर्मों को सुनकर आग्न के समान प्रभावशाली, महात्मा भृगु से यह कहा ।

इत्येतन्मानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठन्द्रिज:।। [१२।१२६ ।।]

- अर्थ इस भृगुप्रोक्त धर्म-शास्त्र को जो द्विज पढ़ता है, (वह सदाचारी बनता है, इत्यादि) ।
- (४) मनु की मान्यताओं का विरोध करने की प्रवृत्ति मनुस्मृति में कहीं-कहीं इस प्रकार के श्लोक भी हैं जिनमें मनु की मान्यता का खण्डन है । पहले मनु की मान्यता है, फिर उसका निषेधपूर्वक खण्डन है । ऐसे सभी श्लोकों के मूल में मनु की मान्यताओं का विरोध करने की प्रवृति है, यथा —
- (क) ९।५९ से ६३ श्लोकों में नियोग का विधान है, किन्तु अगले ही ६४-६८ श्लोकों में निन्ता प्रदर्शनपूर्वक नियोग का निषेध है ।
- (ख) ५।४५ से ५५ श्लोकों में माँसभक्षण का निषेध करते हुए मासमक्षक को पापी माना है, किन्तु ५६वें श्लोक में ही मासभक्षण, मदिरापान में कोई दोष नहीं होना कहां है।
- (५) स्वाभिमत मान्यताओं को उस शास्त्र के अनुकूल सिद्ध करने की प्रवृत्ति क्योंकि सनुस्मृति एक प्रसिद्ध एवं सर्वमान्य शास्त्र रहा है, इसलिए उसमें कोई मान्यता न हो तो लेग उस स्वीकार करने के लिए भायदन्तीयार नहीं होग, या उस मान्यता को पृष्ट करने के लिए मनुस्मित का प्रमाण चहिए। इस आपित से मुक्त हान के लिए और अपनी मान्यता को मनुस्मृति सिद्ध

बनाने के लिए कुछ ऐसे प्रक्षेप किये गये हैं, जो उन स्थानों पर संगत मी नहीं हो रहे हैं और मनुस्मृति की मान्यता के अनुकूल भी नहीं जचते । मनुस्मृति ने प्रकृति से महत्, महत् से अहंकार आदि तत्त्वों की प्रिक्रिया से सृष्टि-उत्पत्ति वर्णित की है [१।१४ —२१], किन्तु नवीन वेदान्तियों ने अपनी मान्यता को मनुस्मृतिसम्मत बनाने के लिए मनुस्मृति की मौलिक मान्यता से पूर्व अण्डे के द्वारा ब्रह्मा की उत्पत्ति और ब्रह्मा से सारे ससार की उत्पत्ति वाली मान्यता का प्रक्षेप कर दिया [१।९, १२, १३, ३२ से ४५]। इस प्रकार के वर्णन अपनी मान्यता के प्रचार की दृष्टि से किये गये हैं।

- (५) स्वार्थपूर्ण उद्देश्यों की पूर्ति के लिए अपने विचारों के प्रश्नेप की प्रवृत्ति मनुस्मृति एक आध्यात्मिक और सात्त्विक गुणों का दिग्दर्शन कराने वाला शास्त्र भी है । लेकिन उसके उद्देश्य को देख्ने बिना, उसकी मान्यताओं से विरोध होते हुए भी स्वार्थी व्यक्तियों ने अपनी विकृत परम्पराओं, स्वार्थपूर्ण उद्देश्यों को शास्त्रसम्मत बनाने की प्रवृत्ति से उनका प्रक्षेप किया है । श्राद्धवर्णन का प्रसंग, मासमक्षण, मद्यपान, हिसा, पश्चयज्ञ, बहुविवाह आदि के विधान इसी प्रवृत्ति की उपज हैं । ऐसे प्रक्षेप अधिकाशत: वाममार्गियों द्वारा किये गये हैं, या वैसे ही आचरण वाले लोगों द्वारा किये गये हैं ।
- (७) पश्चापात की प्रवृत्ति मध्यकाल में ब्राह्मणों का विद्या पर एकाधिकार हो गया था और शेष वर्ण अश्विक्षा के कारण दिन-प्रतिदिन अज्ञानाश्रित होते गये । प्रत्येक कर्तव्य के लिए ब्राह्मणों ने उचित-अनुचित को न देखकर अपनी सुविधा और सुख के अनुसार कर्तव्यों का विधान करना शुरू कर दिया और निम्नवणों पर अधिकाधिक बन्धन डाल दिये । इस प्रकार के पक्षपातपूर्ण विचार भी मनुस्मृति में मिलते हैं । छुआछूत, ऊंच-नीच, स्त्री-शुद्धों के प्रति घृणा, निन्दा और दमन के विचारों वाले सभी श्लोकों में पक्षपात की प्रवृत्ति निहित है । ब्राह्मणों को विशेषाधिकार, विशेष महत्त्व और विशेष प्रशंसा इसी प्रवृत्ति से उपजी बातें हैं ।
- (६) अभाव-पूर्ति की प्रवृत्ति कोई मी शास्त्र या विधान अपने समय की व्यवस्थाओं या परिस्थितियों के अनुसार ही बनता है । समय बीतने पर कुछ नयी परम्पराएं, नयी समस्याएं या नयी बातें समाज में आ जाती हैं । किन्तु समाज प्रत्येक निर्णय के लिए उसी पुरातन शास्त्र की ओर देखता है । ऐसी अवस्था में उन अर्वाक्कालीन बातों के वर्णनाभाव को देखकर या किसी बात का वैसे अभाव अनुभव करके लोग शास्त्रों में मिलावट कर देते हैं । मनुस्मृति में भी इस प्रवृत्ति से अनेक प्रक्षेप हुए हैं —
- (क) मनुस्मृति में युवावस्था में ही विवाह का वर्णन है, किन्तु परवर्ती काल में जब विधर्मी आक्रमणों या कुरीतियों के प्रभाव से लड़िकयों का जीवन असुरक्षित जान पड़ने लगा तो बालविवाह की प्रथा प्रचलित हो गई। लोगों ने मनुस्मृति में उस विधान का अभाव देखकर उसे भी स्वयं जोड़ दिया —

## त्रिंशद्वर्षोद्वहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम् । त्र्यष्टवर्षोऽष्टवर्षां वा घमें सीदति सत्वरः ।। (९।९४।)

- अर्थ गृहस्य धर्म का लोप न चाहता हुआ तीस वर्ष का पुरुष शीघ्र ही १२ वर्ष की मनोहारिणी कन्या से और २४ वर्ष का आठ वर्ष की कन्या से विवाह करे।
- (ख) इसी प्रकार मनु ने एक समय एक ही विवाह का विधान किया है (४।१६७-१६८), किन्तु (रवर्तीकाल में बहुविवाह की प्रथा चल पड़ी । वायभाग के विधानों में केवल एक विवाह के अनुसार ही वायभाग का विधाजन था । विभिन्न वर्ण की स्त्रियों से उत्पन्न पुत्रों के लिए वायभाग के विधानों

का अभाव देखकर परवर्ती लोगों ने तत्सम्बन्धी विधानों को भी जोड़ दिया ---

## चतुरों शान्हरेद्विप्रस्त्रीनंशान्स्रत्रियासुत: । वैश्यापुत्रो हरेद्द्वंशमंशं शूद्रासुतो हरेत् ।। [९।१५३ ।]

अर्थ— ब्राह्मण से उत्पन्न ब्राह्मणी का पुत्र चार भाग, क्षत्रिया का पुत्र तीन भाग, वैश्या का पुत्र दो भाग और शूद्रा का पुत्र एक भाग लेवे।

इसी प्रकार समय-समय पर प्रचित रूढ़िवादिताओं और अन्धविश्वासों से प्रेरित विधान भी इसी प्रवृत्ति के कारण प्रक्षिप्त हुए हैं।

(५) परिष्कार एवं व्यवस्थापन की प्रवृत्ति — मनुस्मृति जिस व्यवस्थित रूप में आज उपलब्ध है, यह इसका मौलिक स्वरूप नहीं है। मनुस्मृति को अध्यायों में परवर्तीकाल में विभाजित किया गया है। विभाजन कर्ता ने अपनी बुद्धि के अनुसार इसे विभाजित किया और अध्यायों के अन्त में समाप्ति सूचक श्लोकों की शैली की एकरूपता बनाये रखने के लिए,कुछ स्थानों पर अपनी ओर से ही श्लोक मिला दिये। ऐसा एक श्लोक है —

## एवं सर्वानिमान् राजा व्यवहारान्समापयन् । व्यपोहय किल्विषं सर्वं प्राप्नोति परमां गतिम् ।। [६।४२० ।]]

अर्थ — इस प्रकार राजा इन सब विवादों को समाप्त कराकर सब प्रकार के दोषों (पापों) को दूर करता है और उत्तम गति को प्राप्त करता है ।

इस प्रकार कुछ श्लोक तो एकरूपता के लिए मिलाये गये हैं (इनका विस्तृत विवेचन 'मनुस्मृति का अध्याय विभाजन' श्लीर्षक में यथास्थान देखिये) और कुछ मनुस्मृति के परिष्कार के लिए । प्रथम अध्याय में १०७, १११-११८ तक विषय-सूची का वर्णन करने वाले श्लोक विभाजन की व्यवस्था को परिष्कृत रूप देने के लिए ही बनाकर मिलाये गये हैं, जिससे मनुस्मृति में वर्णित विषयों का एक स्थान से ही जान हो सके।

- (१०) स्वाम्मित स्पष्टीकरण एवं व्याख्या की प्रवृत्ति मनुस्मृति में जहां-कहीं भी ऐसे वर्णन हैं जो अतिशयोक्तिपूर्ण, महिमात्मक अथवा नये ढंग की व्याख्या वाले, कही हुई बातों को पुन: भिन्न प्रकार स्पष्ट करने वाले, वे उक्त प्रवृत्ति के कारण किये गये प्रक्षिप्त हैं। यथा —
- (क) ग्यारहवें अध्याय में ५४-१९० श्लोकों में प्रायश्चित का विधान, वर्गीकरण और विधियाँ मनुसम्मत नहीं हैं। किसी अन्य परवर्ती व्यक्ति ने अपने दंग से उनका वर्णन किया है।
- (ख) १२।८६-९० श्लोकों में निवृत्त कर्मों का स्पष्टीकरण प्रासंगिक नहीं है । यह किसी परवर्ती व्यक्ति ने परिवर्धन की दृष्टि से जोड़ दिया है ।

इस प्रकार सभी प्रक्षिप्त श्लोकों के मूल में कोई-न-कोई प्रवृत्ति अवश्य दृष्टिगोचर होती है,जिसकी प्ररेणा से प्रक्षेपकों ने मनुस्मृति में प्रक्षेप किये हैं । कहीं-कहीं कई-कई प्रवृत्तियाँ भी एक साथ दिखाई पड़ती हैं । इस तरह प्रवृत्तियों के परिज्ञान से श्लोकों की प्रक्षिप्तता और अधिक स्पष्ट हो जाती है ।



## ५. प्रक्षेपों के अनुसन्धान के आधार और उनके प्रमाण

'मनुस्मृति में प्रक्षेप हैं ' यह मान्यता स्थिर हो जाने और उन प्रक्षेपों के अनुसंघान की आवश्यकता एवं उपयोगिता पर विचार कर लेने के पश्चात अब प्रक्षेपों के अनसंघान का प्रश्न आता है । विचारणीय बात यह है कि मनुस्मृति में हुये प्रक्षेपों को कैसे पहचाना/जाये और किस प्रकार उन्हें अमीलिक घोषित किया जाये ? यह प्रश्न बड़ा जटिल एवं गम्भीर है । ऐसा कोई प्रत्यक्ष साधन नहीं है जो श्लोकों को स्पष्टत : निर्णीत कर दे कि अमुक प्रक्षिप्त है और अमुक मौलिक । यदि यह कार्य इतना सरल होता, तो अभी तक कभी का निर्णय हो चका होता । इस प्रकार अत्यन्त कठिन एवं उल्फनपूर्ण होने हुए भी इस कार्य को सम्पन्न करने के लिए एक उपाय यह निकाला है कि कृतित्व के आधार पर कुछ र्सार्नाश्चत 'मानदण्ड' या 'आधारो'' का निर्धारण किया जाये जिनकी कसौटी पर खरे उतरने वाले श्लोकों को ही मौलिक माना जाये और इतर श्लोकों को प्रक्षिप्त । सुनिश्चित आधारों के बिना किया गया कार्य प्रामाणिककोटि में नहीं आ सकता । यद्यपि इससे पूर्व भी मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने के लिए अनेक प्रयास हुए हैं । इनमें आर्यासमाज के विद्वानों ने विशेष रूप से प्रयत्न किया है, जिनमें तलसीराम स्वामी, स्वामी श्रदानन्द, चन्द्रमणि विद्यालकार, सत्यकाम सिदान्तशास्त्री, गंगाप्रसाद उपाध्याय के नाम उल्लेखनाय हैं । इनके अतिरिक्त वलर और डा. जे. जौली आदि कछ पाश्चात्य विदानों ने भी मनस्मृति के प्रक्षेपों को दर करने का प्रयास किया है । किन्त फिर भी यह समस्या सल्फ नहीं पायी । अभी तक प्रक्षेपों को निकालने के लिए जो प्रयास हए हैं उनमें सबसे बड़ी कमी यह रही है कि अनुसन्धानकर्ताओं ने कोई सनिश्चित सर्वमान्य आधार निर्धारित नहीं किये । कछ विदानों ने जो आधार अपनायें हैं, वे एकपक्षीय होने के कारण सर्वमान्य नहीं बन सके । संक्षेप में मनुम्मृति के प्रक्षेपों को निकालने के लिए अभी तक किये गये प्रयासों में निम्न त्रुटियाँ रह गई हैं —

- १. प्रक्षेप निकालने के लिए अनुसन्धानकर्ताओं ने ऐसे आधार निश्चित नहीं किये, जो सर्वमान्य हों और जो सभी वर्गों में मान्य हो सकें । बिना 'आधारों' के निकाल गये प्रक्षेपों को देखकर पाठकों की, आर से यह आक्षेप उठा कि प्रक्षेपानुसन्धाताओं ने श्लोकों को मनमाने दंग से निकाला और रखा है । जिसे अपने विचारों के अनुकूल समफा उसे रखा और प्रतिकृल को 'प्रक्षिपन' घोषित कर दिया । विक्षेप रूप से यह उन आर्यसमाजी विद्वानों के लिये कहा जाता है, जिन्होंने आर्यसामाजिक विचारों के आधार पर श्लोकों को रखा और निकाला है ।
- २. सुनिश्चित आघारों के बिना, प्रक्षेप निकालने वालों से यह मूल हुई है कि उन्होंने कुछ मौलिक क्लोकों को भी निकाल दिया, और इसी प्रकार कुछ प्रक्षिप्त श्लोक भी शेष रह गये।
- कुछ विद्वानों ने कुछ 'आधार' मी अपनाये हैं, किन्तु वे विद्वान उन 'आधारों' को सब स्थानों पर लागू ही नहीं कर सके । कई स्थानों पर वे गलत ढंग से लागू किये हैं ।
- े ४. निकाले गये प्रक्षिप्त श्लोकों के साथ विद्वानों ने उनकी प्रक्षिप्तता के कारणों का विवरण नहीं दिया । इससे पाठकों को उनकी पद्वति का न तो ज्ञान ही हो पाया और न वे उस कार्य से आश्वस्त एवं सन्तुष्ट ही हो पाये ।
- ५. कुल्लूकमट्ट ने यद्यपि प्रक्षेप निकालने की प्रवृत्ति से मनुस्मृति पर कोई कार्य नहीं किया,तथापि उपने १७० श्लोकों को प्रक्षेप कोटि में रखा है । इन श्लोकों को बृहत्कोष्ठकों और पृथकसंख्या में दिखाया गया है । कुल्लूकमट्ट ने ये श्लोक तत्कालीन हस्तलिखित प्रतियों में प्राप्त अन्तर के आधार पर प्रक्षिप्त माने हैं । यह कहना चाहिये कि ये श्लोक तो वे प्रक्षिप्त श्लोक है,जो तब तक मनुस्मृति में

घुल-मिल नहीं पाये थे। इनसे पूर्व घुले-मिले श्लोकों पर कुल्लूक ने कोई संकेत नहीं दिया, अत: उसके द्वारा दश्चिय गये प्रक्षेपों के बावजूद भी प्रक्षेप-अनुसंघान कार्य में कोई वास्तविक योगदान नहीं हो सका। कुल्लूक का काल बहुत अर्वाचीन है। भनुस्पूर्ति में प्रक्षेप चिर-काल से होते रहे हैं। कुल्लूक के प्रक्षेपों को तो पौराणिकों ने भी मान लिया है। किन्तु कुल्लूक का प्रयास संकेतमात्र है।

इन कमियों के कारण अभी तक मनुस्मृति के प्रक्षेपों का अनुसन्धानकार्य प्रतिष्ठित नहीं हो सका'। अन पुन: इस अनुसन्धान को नये सिरे से करने का यह एक और प्रयास किया गया है और प्रक्षिप्त क्लोकों के अनुसन्धान के लिए कुछ ऐसे सुनिश्चित 'आधार' या 'मानदण्ड' निर्धारित किये गए हैं,जो सर्वसामान्य हैं। इस सन्दर्भ में यह स्पष्ट कर देना भी आवश्यक और महत्त्वपूर्ण समझता हूँ कि आधार विशुद्धरूप से कृतित्व पर आधारित हैं । इसके पीछे किसी प्रकार का कोई आग्रह या मतवाद नहीं है । इसलिए आशा की जाती है कि ये सर्वमान्य हो सकेंगे । जैसे कृति सब के लिये समान है, वैसे कृतित्व को परखने के ये 'आधार' या 'मानदण्ड' भी सबके लिये समान हैं । ये सभी वर्ग के व्यक्तियों पर ैसमानरूप से लागू होते-हैं और सभी व्यक्ति उन आघारों को समानरूप से श्लोकों पर परख सकते हैं । जिन श्लोकों या प्रसंगों पर ये लागू हुए हैं,वहां तत्तत् 'आघार' का कारणपूर्वक प्रदर्शन किया गया है। उसे पंढकर पाठक स्वयं भी इसकी परीक्षा कर सकेंगे। एक-एक प्रक्षिप्त श्लोक या प्रक्षिप्त प्रसंग पर कई-कई आधार भी एक साथ लागू होते हैं । ऐसे स्थलों पर उन सभी आधारों को लागू करके दशाँ दिया गया है । इससे उन श्लोकों की प्रक्षिप्तता और अधिक दृढता से सिद्ध हो सकेगी तथा प्रक्षिप्त भाग के विवेचन में किसी सन्देह का अवसर नहीं रहेगा । जो यक्तियां या आधार स्वल्प रूप में या आशिक रूप में लागू होती हैं, उनका भी उल्लेख उदारता से इसलिए कर दिया गया है कि वे अन्य युक्तियों या आघारों के साथ मिलकर उनकी प्रभाववृद्धि या पुष्टि करने में सहायक होंगी, उनका मण्डन करेंगी।

इस प्रकार प्रक्षेप निकालने के इस जटिल कार्य को अधिकाधिक उपयोगी बनाने का प्रयत्न किया गया है और पूर्णत: तटस्थता का अनुसरण किया है। फिर भी यह सम्भव हो सकता है कि कुछ प्रक्षिप्त श्लोक दृष्टिगत न हो पाये हों, अर्थात् कुछ श्लोक इन 'आधारों' की पकड़ में न आ सके हां। यतो हि, प्रक्षेप करने वाले व्यक्तियों ने अपने श्लोकों को मनुस्मृति के श्लोकों के साथ मिलाने की यथा-सम्भव काशिशें की हैं, अत: हो संकता है कि कुछ श्लोक इतने घुला-मिला दिये हों, जो इन आधारों को पकड़ में न आ सके हों। इन आधारों की सीमा से बाहर के श्लोकों को, चाहे वे कैसी ही मान्यता चाले हैं, हमने प्रक्षेपों की दृष्टि सं नहीं देखा है। यहां यह भी स्पष्ट कर देना उपयुक्त होगा कि जितने भी श्लोक प्रक्षिप्त निकाले गये हैं, उनकी प्रक्षिप्तता पर विचार करने के साथ-साथ उनकी पृष्ठभूमि में प्रक्षेप करने की प्रेरक-प्रवृत्ति क्या हो सकती है, इसका भी विचार किया गया है। क्योंकि,व्यक्ति किसी विशेष प्रवृत्ति से ही प्रेरित होकर प्रक्षेप करता है। इस प्रकार यह अनुसन्धान-कार्य कई प्रकार से पुष्ट है—

- (१) सुनिश्चित मानदण्डी के आधार पर प्रक्षेप निकालने से,
- (२) /प्रिक्षिप्त श्लोकों पर एक ही नहीं अपितु कई-कई आधार लागू होने से,
- (३) प्रक्षिप्त श्लोकों के मूल में प्रक्षेप की प्रवृत्ति पर ध्यान रखने के कारण ।

इस प्रकार जो श्लोक प्रक्षिप्त निकाले हैं, उनके मौलिक होने की या प्रक्षिप्तों के बचे रहने की गुंजाइश नहीं के बराबर रह जाती है।

कुछ श्लोक इस प्रकार के भी है जो स्थानभ्रष्ट हो गये है । प्रसंगविरोध के आधार पर पाठक उन्हें

प्रसंगिवरुद्ध कह सकते हैं, किन्तु उन्हें प्रक्षेप नहीं माना जा सकता; क्योंकि उनकी पृष्ठमूमि में प्रियं करने की कोई प्ररेक-प्रवृत्ति ही प्रतीत नहीं होती । न उसका किसी प्रक्षिप्त प्रसंग से सम्बन्ध है, और न उसका मनुस्मृति की मान्यता अथवा शैली से विरोध ही आता है । ऐसे श्लोकों पर टिप्पणी केर उन्हें यथावत रख दिया गया है । इस प्रकार के स्थानम्रष्ट कहे जा सकने वाले श्लोक बहुत थोड़े हैं। कुछ उदाहरणों द्वारा इस नीति को स्पष्ट कर देना उपयुक्त रहेगा —

## (क) अण्व्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्धानां तु या स्मृता: । तामि: सार्धमिदं सर्वं संमवत्यनुपूर्वश: ।। [१।२७ ।।]

अर्थ — पांच महामूतों की कारणमूत विपरिणामी पांच तन्मात्राएं कही गई हैं । उनके साथ यह समूर्ण जगत सूक्ष्म से स्थूल और फिर स्थूलतरादि क्रम से उत्पन्न होता है ।

इसमें एक साधारण वर्णन है। इसमें प्रक्षेप करने की कोई प्रेरक-प्रवृत्ति प्रतीत नहीं होती, और न इसमें अन्तर्विरोध है। क्योंकि, इसमें किसी प्रकार का आग्रह ही नहीं है। प्रचलित पुस्तकों में यह विस स्थान पर है वहां पूर्वापरप्रसंग की दृष्टि से असंगत है। पूर्वापर प्रसंग कर्मों का है। किन्तु फिर भी इसे प्रक्षिप्त नहीं कहा जा सकता क्योंकि यह एक अविरोधी और सहज वर्णन है।

## (ख) सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथ्यक्-पृथक् । वेदशब्देम्य एवादौ पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ।। [१।२१।।]

अर्थ — उस परमात्मा ने सृष्टि के प्रारम्भ में ही बेद के शब्दों से सब वस्तुओं के नामों, सबके मिल-मिन्न कर्मों और उनके विविध विभागों को बनाया ।

यह क्लोक भी क्रम की दृष्टि से असंगत है। वेदों की उत्पत्ति तो २३वें में कही है. जबकि वेदशब्दों से नामकरण और विभाजन पहले ही बता दिया; और २३वें तक अभी उत्पत्ति का ही प्रसंग है। वेदों के साथ उत्पत्ति-प्रसंग की पूर्णता होती है और नामकरण आदि उत्पत्ति के बाद की बातें हैं। इस प्रकार यह भी स्थानभ्रष्ट प्रतीत हुआ और इसे २३वें के पश्चात (अगिनवायुरविष्ण्यस्तु . . . . के बाद) उपयुक्त क्रम में रखने के लिये टिप्पणी देवी है। इससे यह क्रम बन गया कि बहम ने तेद उत्पन्त किये, फिर वेदों के द्वारा ही नामकरण और कमों का विभाजन हुआ। इस प्रकार यह श्लोक अगले कमों के प्रसंग ''कर्मणां च विश्लेकार्यम'' [१।२६] से संगतिबद रूप में जूड़ जाता है। इसका भी किसी प्रक्षिपत विचार-से सम्बन्ध नहीं है, और न किसी मान्यता से विरोध है। इस प्रकार प्रक्षेप की प्रवत्ति से रहित श्लोकों को यथावत रूप में रख दिया गया है।

यहां यह स्पष्ट किया जाता है कि प्रश्नेप की प्रवृत्ति से रहित, किन्तु प्रक्षिप्त-प्रसंग से सम्बद्ध जो श्लोक हैं वे श्लोक इस कोटि में ग्रहण नहीं किये गये हैं । उन्हें ग्रश्नेपान्तर्गत ही स्वीकार किया है । प्राठ-मेद की समस्या मी ऐसी समस्या है, जिसका प्रक्षिप्तता के साथ भी पर्याप्त सम्बन्ध है । बहुत से स्थानों पर प्रक्षेपकर्ताओं ने नया श्लोक मिलाने की अपेक्षा मौलिक श्लोक में ही पाठमेद कर दिया है । कुछ पाठमेद असावधानी से भी हुए हैं । पाठमेदों को पहचानना या उसका मौलिक रूप देना यद्यि अपने आप में पृथक और महत्त्वपूर्ण कार्य है, जो अत्यन्त कठिन है । फिर भी कुछ प्रक्षिप्त पाठमेदों को पहचानन की कोश्निश की गई है । कोई प्रामाणिक पाठ उपलब्ध न होने के कारण मनुस्मृति की मान्यता, प्रसंग, विषय और शैली के अनुकूल जो पाठ उचित प्रतीत हुआ तथा जो अर्थ की वृष्टि से अधिक उपयुक्त और संगत लगा, उसे ही अपनाया है । अर्थ पर प्रभाव डालने वाले प्रमुख पाठमेदों में जहां भी परिवर्तन है, वहां 'अनुशीलन' नामक समीक्षा में उस पर प्रकाश डाला गया है ।

प्रक्षेपानुसन्धान की कार्यप्रणाली का उल्लेख करने के पश्चात अब 'आधारों' पर दृष्टिपात करना श्रेष रह जाता है । प्रक्षेपों के अनुसंधान के लिए कुल सात आधार निर्धारित किये गये हैं । इनमें प्रथम छह अन्त :साक्ष्य के आधार पर हैं अर्थात मनुस्मृति की रचना शैली और मान्यताओं से इन आधारों के अन्तर्गत आने वाले श्लोकों की प्रक्षिप्तता सिद्ध होती हैं । सातवें आधार का स्वयं मनु ने अनेक स्थानों पर संकेत दिया है । उस संकेत के अनुसार केवल 'बेदों' को बाह्यसाक्ष्य के रूप में प्रमाण माना गया है । वे आधार निम्न हैं —

- । ५ जाबार निम्न ६ १. **विषय-विरोध** ।
- २. प्रसंग-विरोध ।
- ३. अन्तर्विरोघ (परस्परविरोघ) ।
- ४. पुनरुक्तियां ।
- ५. शैलीविरोध या शैलीगत आधार ।
- ६. अवान्तरविरोध (सहयोगी आधार के रूप में) ।
- ७. वेद-विरुद्ध ।

परिभाषाओं और उदाहरणों सहित इनका विस्तृत विवेचन इस प्रकार है —

## १. विषय-विरोध

मनुस्मृति कुछ मुख्य विषयों में निबद्ध है । मनु ने किसी मी विषय का प्रारम्भ या समापन करते समय अथवा दोनों ही स्थानों पर उस वर्ण्यविषय का संकेत स्वयं ही किया है । मनुस्मृति के अध्यायों का विभाजन भी लगभग मुख्य विषयों के अनुसार ही किया हुआ है, जैसे—प्रथम अध्याय में स्ष्ट्युत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति, द्वितीय में संस्कार और ब्रह्मचर्यात्रम, तृतीय अध्याय में गृहस्य विवाह और पंचयज्ञ विधान), षष्ठ में वानप्रस्य एवं संन्यास आदि । निश्चित विषयवाले उन वर्णनों में संकेतित विषय से मिन्न अथवा विपरीत जो श्लोक हैं, वे विषयविषद हैं ; और इस विषय-विरोध के आधार पर वे प्रक्षिप्त कहलायेंगे । वे मौलिक इसलिए नहीं माने जा सकते, क्योंकि जब मनु ने स्वयं अपने विषय को एक निश्चित सीमा में बाँधा हुआ है और साथ ही उनका संकेत भी दिया हुआ है, तो वे स्वयं विषयबाह्य वर्णन नहीं कर सकते । अत : ऐसे श्लोक मौलिक न होकर बाद में मिलाये गये हैं । यथा —

(क) मानुलांश्च पितृव्यांश्च स्वशुरानृत्विजो गुरून् । असामहमिति ब्रूयात्प्रत्युत्याय यवीयस: ।। मानृष्यसा मानुलानी श्वश्लरय पितृष्यसा । संपूज्या गुरुपत्नीवत् समास्ता गुरुमार्यया ।। भ्रानुमार्योपसंग्राह्या सवर्णाहन्यहन्यपि॥२।१३०-१३२।। [इस संस्करण के अनुसार २।१०५-१०७]

अर्थ — (ब्रह्मचारी) मामा, चाचा, श्वसुर और ऋत्विज् आदि बड़ों को और ये छोटे मी हो तब मी उठकर 'मैं अमुक हूं' इस प्रकार नामोच्चारण पूर्वक नमस्कार करें । मौसी, मामी, सासू और बूआ,ये गुरुपत्नी के समान पूज्यहें । उसे बड़े माई की सवर्णा स्त्री का प्रतिदिन चरणस्पर्श करके अभिवादन करना चाहिये।

पूर्व श्लोकों में उपनयन सस्कार का विधान करने के पश्चात् २।६८[इस संस्करण में २।४३]वें

क्लोक में 'कर्मयोगं निबोधत' कहकर ब्रह्मचारी के कर्तव्यों का वर्णन करने का कथन किया गया है। फिर २।१६४ [इस संस्करण में २।१३९]वें श्लोक में कहा है — ''अनेन क्रमयोगेन ..... गुरो वसन् संचिनुयाद ब्रह्माधिगमिकं तप:'' अर्थात — 'इस पूर्वेक्त विधान के अनुसार ब्रह्मचारी गुरु के पास रहता हुआ वेदज्ञान-प्राप्तिकारक तप का संचय करे.' इससे यह स्पष्ट हुआ कि गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी को जो कर्तव्य निमाने हैं, केवल उन्हीं का यहां वर्णन है। इसके अतिरिक्त २।६९ [इस संस्करण में ४४वां], १०८ [८३वां], १७५ [१५०वां], १९१-२०३ [१६६-१७८], २१९ [१९४वां], २४१-२४४ (इस संस्करण में २१६-२१९) श्लोकों से भी यही स्पष्ट होता है। ब्रह्मचारी को उपनयन संस्कार के अनन्तर समावर्तन तक गुरुकुल में ही रहने का विधान है। इसके लिए यह भी आदेश है कि सूर्यास्त के बाद गांव में न रहे [२।२१९ (इस सं. में १९४वां)]। उक्त श्लोकों में विहित कर्तव्य ब्रह्मचारी पर लागू ही नहीं होते। न तो ब्रह्मचारी का मामा, चाचा, मौसी आदि से सम्बन्ध पड़ता है और न भाई की पत्नी से। फिर वह कैसे प्रतिदिन चरणस्पर्श करके नमस्कार करेगा? इन श्लोकों में तो सास-ससुर को भी नमस्कार का विधान है। बताइये ब्रह्मचारी के सास-ससुर कहा से होंग ? यहाँ यह स्पष्ट कर देना उचित होगा कि ये वाक्य विधिवाक्य हैं, अर्थवाद नहीं। इस प्रकार ब्रह्मचर्याग्रम विषय के अन्तर्गत गृहस्थ के कर्तव्यों का उल्लेख विषय-विरुद्ध है। अत: ये प्रक्षिप्त हैं।

(ख) इसी प्रकार ब्रह्चर्याश्रम के कर्तव्यों के वर्णन में २।२२५-२३७ (इस संस्करण में २।२००-२१२) तक आचार्य, पिता और माता की सेवा का प्रसंग है —

त्रिष्वप्रमाद्यन्नेतेषु त्रींक्लोकान्विजयेद् गृही । दीप्यमान: स्ववपुषा देववद्दिवि मोदते ।। ।।२।२३२। (२।२०७)

अर्थ — इन तीनों (आचार्य, माता, पिता) की सेवा में सावधान रहने वाला गृहस्थी तीनों लोकों को जीत लेता है और शरीर से तेजस्वी होकर देवताओं के समान स्वर्ग में आनन्द से रहता है। ब्रह्मचारी के कर्तव्यों के बीच गृहस्थियों के कर्तव्यों का उल्लेख विषयविरुद्ध है। इस श्लोक में तो 'गृही' शब्द स्पष्टरूप से उल्लिखित है। इस प्रकार यह सारा ही प्रसंग प्रक्षिप्त है।

> (ग) निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधि: । तस्य शास्त्रेऽधिकारोऽस्मिन् हेयो नान्यस्य कस्यचित् ।।

> > ।। २।१६ । (इस संस्करण में १।१३५)

अर्थ — गमाधान से लेकर अन्त्येष्टि पर्यन्त जिसके लिए संस्कारों का वेद-मन्त्रों में विधान किया गया है, उसी ब्राहमण, क्षत्रिय, वैश्य का इस (मनुस्मृति) शास्त्र में अधिकार जानना चाहिए अन्य किसी का नहीं।

२।१ [इस संस्करण के अनुसार १।१२०] में मनु ने घर्मोत्पत्ति का विषय प्रारम्म करने का संकेत हैं। धर्मोत्पत्ति के वर्णन में निना ही प्रसंग के 'मनुस्मृति के पढ़ने के 'अधिकार-अन्धिकार' का कथन विषय-विरुद्ध है, अत क श्रीकार कहा आयेगा।

## २. प्रसंगविरोध

इस अनुसन्धान कार्य में मनुस्मृति के मुख्य विषयों को 'विषय' और प्रचलित वर्णन के छोटे-छोटें

प्रमागों या किसी चर्चा के क्रम को 'प्रसंग' की संज्ञा दी गई है। प्रचिलत प्रसंग में पूर्वापर प्रसंग से मिन्न चर्चा वाले अथवा मिन्न प्रसंग को प्रारम्म करने वाले श्लोक, एक प्रसंग के उक्त हो जाने के अनन्तर पुन: नये सिरे से तद्विषयक चर्चा या प्रसंग की श्रुठआत करने वाले श्लोक, (उपसंहार और विकल्पों को छोड़कर), क्रमबद्ध वर्णन वाले प्रसंगों में यथोचित क्रम के पश्चात अथवा पूर्व ही विणित कमिविरुद्ध श्लोक, उपयुक्त स्थल अथवा प्रसंग के बिना ही कहे गये श्लोक 'प्रसंग-विरुद्ध' हैं।

(क) प्रचलित प्रसंग में पूर्वापर प्रसंग से मिन्न चर्चा —

अहोरात्रे विभजते सूर्यो मानुषदैविके।

रात्रि: स्वप्नाय भूतानां चेष्टायै कर्मणामह: ।। (१।६५ ।।)

पित्रो रात्र्यहनी मास: प्रविभागस्तु पक्षयो:।

कर्मचेष्टास्वह: कृष्ण: शुक्ल: स्वप्नाय शर्वरी ।। [१।६६ ।।]

दैवे राज्यहनी वर्ष प्रविभागस्तयोः पुनः।।

अहस्तत्रोद्गयनं रात्रि: स्याद्वक्षिणायनम् ।। (१।६७।।)

अर्थ — सूर्य मानवीय तथा दैवी दिन-रातों का विभाग करता है। रात प्राणियों के सान के लिए और दिन चलने-फिरने आदि चेष्टा तथा कार्यों के लिए होता है (१।६५)। मनुष्यों का महीना पिनगें का एक दिन-रात होता है। और मास का जो दो पक्षों में विभाग है, उसमें कृष्णपक्ष कर्म करने के लिए पितरों का दिन और शुक्लपक्ष सोने के लिए रात होती है (१।६६)। मनुष्यों का एक वर्ष देवों का एक दिन-रात होता है। उसमें छ: मास उत्तरायण देवों का दिन और छ: मास दक्षिणायन देवों की रात्रि होती है (१।६७)।

इनमें ६६वा फ्लोक पूर्वापर प्रसंग से मिन्न चर्चा का वर्णन कर रहा है, अत: प्रसंगविरुद्ध है। इस क्लोक ने पूर्वापर प्रसंग को भंग कर दिया है। ६५वें क्लोक में 'मानुषदैविके' पवों के उल्लेख से यह स्पष्ट है कि आगे मनुष्य और देवताओं के दिन-रात का वर्णन करना ही रचयिता को अभीष्ट है। संकेत के अनुसार मनुष्यों के दिन-रात का वर्णन तो ६५वें में ही वर्णित हो चुका। अब देवताओं के दिन-रात का वर्णन शेष रहा, वह ६७वें में वर्णित है। किन्तु प्रक्षेपकों ने उस क्रम को भंग करके बीच में पितरों के दिन-रात का वर्णन डाल दिया, जबिक इसको कहने की कहीं चर्चा ही नहीं है। इस प्रकार ६६वं क्लोक प्रसंगविरुद्ध है। मृतकस्राद्ध की मान्यता रखने वाले व्यक्तियों ने अपनी 'मृत-पितर' सम्बन्धी मान्यता को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए यह प्रक्षेप किया है।

(ख) प्रचलित एक प्रसंग को मंग करके पूर्वापर से मिन्न नये प्रसंग का प्रारम्भ — एक प्रसंग का प्रारम्भ —

> चतुर्णामिप वर्णाना प्रेत्य चेह हिताहितान् । अष्टााविमान्समासेन स्त्रीविवाहान्तिबोधत । [३।२० ।] ब्राह्मो दैवस्तथैवार्ष: प्राजापत्यस्तथासुर: । गान्धवौ राक्षसश्चैव पैशाचश्चाष्टमोऽधम: । [३।२१ ।]

अर्थ — चारो वर्णों के लिए लोक तथा परलोक में हित तथा अहित करने वाले आठ विवाह संक्षेप से ये जानने चाहिएं — (१) ब्राहम (२) द्वैव (३) आर्थ (४) प्राजापत्य (४) आसुर (६) गान्धर्व (७) राक्षस (८) पैशाच ।।

इस पूर्वप्रसंग को भंग करके मध्य में ही एक नये प्रसंग का प्रारम्म — यो यस्य धर्म्यों वर्णस्य गुणदोषौ च यस्य यौ । तद्व : सर्व प्रवश्यामि प्रसंबे च गुणागुणान ।। (३।२२।।)

#### $X \quad X \quad X \quad X$

पृथकपृथग्वा मिश्रो वा विवाहो पूर्वचोदितो । गान्धर्वो राक्षसभ्चेव धम्यों क्षत्रस्य तो स्मृतो ।।(३।२६ ।।)

अर्च — जिस वर्ण के लिए जो विवाह धर्मानुकूल है और जिस विवाह के जो गुण तथा दोष है और उत्पन्न सन्तान के भी जो गुण-दोष हैं, उन सब को तुम्हारे लिए कहूँगा । अलग-अलग अथवा मिलाकर पहले बताए गान्धर्व और राक्षस विवाह क्षत्रिय के लिए धर्मयुक्त माने गये हैं।

३।२०-२१ से प्रारच्ध पहले वाले मौलिक भग्नप्रसंग का पुन: प्रारम्भ — आच्छाद्य चार्चियत्वा च श्रुतिशीलवते स्वयम् । आह्य दानं कन्याया ब्राह्मो धर्म: प्रकीर्तित: ।।(३।२७।।) यज्ञे तु वितते सम्यगृत्विजे कर्म कुर्वते । अलंकृत्य सुतादानं दैवं धर्म प्रचक्षते ।।(३।२८।।)

अर्थ — विद्या और शील वाले वर को बुलाकर, वस्त्रादि से युक्त एवं सम्यक् सत्कार करके कन्या देना 'ब्राह्म' विवाह कहलाता है [३।२७] । त्रृत्विक् के द्वारा विस्तृत यज्ञ-कर्म करने पर वस्त्राभूषणादि से अलकृत करके कन्या का दान करना 'दैव' विवाह कहलाता है (३।२८) ।

यहां २०वें श्लोक में मनु ने आठ विवाहों को कहने का संकेत दिया है, और २१वें में उन विवाहों के नामों का उल्लेख हैं। इसके पश्चात प्रसंग के अनुसार उपयुक्त यह था कि उनकी परिभाषाएं वर्णित हों — जो कि २७ से ३४ श्लोकों में हैं। किन्तु उस प्रसंग को बीच में ही तोड़कर प्रश्लेपक ने एक नया प्रसंग २२ से २६ श्लोकों में चलाया है, जिसमें यह बताया गया है कि किस वर्ण के लिए कौन-कौन सा विवाह धर्मानुकूल हैं। मनु को वर्णानुसार विवाह की श्रेष्ठता मान्य नहीं है, अपितु वे विधि के रूप में ही विवाह की श्रेष्ठता और अश्रेष्ठता मानते हैं। यह मान्यता उन्होंने विधिवर्णन वाले श्लोकों में ही स्पष्टत: दर्शायी है। ३९ से ४२ श्लोकों से मी यही सिद्ध होता है। इस प्रकार मध्यवर्ती प्रसंग प्रसंगविरुद्ध है, अत: प्रक्षिप्त है। ये श्लोक उन्च-नीच और प्रक्षपात की भावना से प्रेरित प्रक्षेप हैं।

(ग) क्रमबद्ध वर्णन वाले प्रसंगों में यथोचित क्रम के पश्चात् आने वाले क्रम-विरुद्ध श्लोक —

> द्विघा कृत्वात्मनो देहमर्घेन पुरुषोऽभवत् । अर्घेन नारी तस्यां स विराजमसुजन्प्रमु: ।। (१।३२ ।।)

अर्ध — वह ब्रह्मा अपने शरीर के दो भाग करके आधे से पुरुष और आधे से नारी बन गये, फिर उस नारी में 'विराट' को उत्पन्न किया।

### $X \qquad X \qquad X$

अहं प्रजा: सिसृश्रुस्तु तपस्तंप्त्वा सुदृश्चरम् । प्रतीन्प्रंजानामसूजं महर्षीनादितो दश । (१।३४ ।) अर्थ — मैंने (मनु ने) प्रजाओं की सृष्टि करने की इच्छा से कठिन तपस्या की और फिर दश प्रजापति महर्षियों को उत्पन्न किया ।

### $X \qquad X \qquad X$

एवमेतैरिदं सर्वं मन्तियोगान्महात्मि : । यथाकर्म तपोयोगात्सुष्टं स्थावरजंगमम् ।। (१।४१।।)

अर्थ — इस प्रकार इन महर्षियों ने मेरी आजा से तप करके फिर सारे स्थावर जंगम जगत को उत्पन्न किया ।

यहां विशेष ध्यान देने योग्य बात यह है कि मनुस्मृतिकार एक निश्चित प्रक्रिया से क्रमश : प्रकृति, महत्, अहंकार, पञ्चतन्मात्राएं, इन्द्रियां और मन, पञ्चमहाभृत, इन तत्त्वों से स्थावर-जगम सिंह की उत्पत्ति मानता है [१ । १४-२१] । पिछले श्लोकों में इसी क्रम से सांध्ट-उत्पत्ति दर्शाने हुए १ । १६-१८ श्लोंकों द्वारा सभी प्रजाओं की 'उत्पत्ति हो चुकी' दर्शायी जा चुकी है । फिर १ । १९-२१ श्लोकों द्वारा संक्षेप में अन्य समस्त संसार की उत्पत्ति का कथन कर दिया । इस प्रकार प्रजाओं (प्राणियों) और अन्य जगत की उत्पत्ति का क्रमबद्ध प्रसंग पूरा हो गया । इसके पश्चात १ ।२२-३१ श्लोकों में उत्पन्न हुए प्राणियों के साथ कर्मसंयोग आदि का प्रसंग चला है । फिर एक नया प्रसंग शुरू किया गया है, जिसमें ब्रहमा द्वारा अभी स्त्री और पुरुष का निर्माण होना कहा जा रहा है । मन द्वारा अभी प्रजाओं को उत्पन्न करने की इच्छा ही की जा रही है । महर्षियों द्वारा स्थावर और जंगम जगत की उत्पत्ति कही जा रही है ! जबकि पिछले श्लोकों में प्राणियों की उत्पत्ति होने पर उनके कर्मी का भी विवेचन किया जा चुका । इस प्रकार यह प्रसंग क्रमविरुद्ध है । यदि यह मौलिक होता तो १ । १६ में प्राणियों की उत्पंति दर्शाने से पूर्व इसका क्रमोचित वर्णन होता । लेकिन क्रम में यह जुड नहीं पाया । अत: प्रक्षेपक को बाद में डालना पडा । इस प्रकार इन श्लोकों की क्रमविरुद्धता इन्हें प्रक्षिप्त सिद्ध कर रही है । अन्य 'अन्तर्विरोघ' आदि आघारों पर भी ये प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं । ये श्लोक ब्रहमा द्वारा सुष्टि उत्पन्न करने वाली नवीन वेदान्त की मान्यता से प्रभावित पौराणिक कल्पना की देन हैं । मिथ्या कल्पनाओं द्वारा ब्रहमा के साथ सम्बन्ध जोड़कर मनु और मनुस्मृति आदि को अलौकिक सिद्ध करने की भी प्रवृत्ति इनमें लक्षित होती है।

(घ) ऋमबद्ध वर्णन वाले प्रसंगों में यथोचित क्रम से पूर्व ही आने वाले क्रमविरुद्ध श्लोक —

> तदण्डमभवद्वैमं सहस्रांशुसमप्रमम् । तस्मिञ्जले स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः ।। १ । ९ ।।

अर्थ — वह 'अप्' तत्त्व हिम-सा श्रुप्न और सूर्य-सा चमकीला अण्डाकार बन गया । उसमें से सब लोकों के भूषितामह स्वयं ब्रह्मा उत्पन्न हुए ।

## X X X X

# तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् । स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद्विधा ।।१।१२।।

अर्थ — उस अण्डे में भगवान ने परिवत्सर (कल्प का शताशसमय) तक निवास किया और तत्पश्चात ध्यान से उस अण्डे के दो विभाग कर दिए।

 $X \times X \times X$ 

### ताम्यां सं शकलाम्यां च दिवं मूमि च निर्ममे । मध्ये व्योमदिशश्चाष्टावपां स्थानं च शाश्वतम् ।। १ । १३ ।।

अर्थ — अण्डे के उन दो खण्डों से घुलोक,पृथिवी की रचना की ओर इनके मध्य में आकाश, आठ दिशाओं और जलों के शाश्वत स्थान (अन्तरिक्ष) को बनाया ।

यह १ । ९. १२, १३ श्लोकों का एक प्रसंग है । इसमें एक अण्डे के द्वारा सृष्टि की उत्पत्ति द्यायी गयी है । ब्रह्मा ने उस अण्डे में रहकर उसको दो टुकंड़ों में विभक्त कर दिया । उसके उन दुकड़ों से चुलोक, पृथिवीलोक, आकाश, समुद्र आदि बने ।

मनुस्मृति की सृष्टि-उत्पत्ति-प्रक्रिया और उसके क्रम के बारे में पिछले 'ग' माग में पर्याप्त विवेचन किया गया है। इस उदाहरण को समफने के लिए भी उसे ध्यान में रखना आवश्यक है। महत् आदि तत्त्वों की प्रक्रिया और क्रम से सृष्टि उत्पत्ति का वर्णन करते हुए १। १९-२१ श्लोकों में पूर्णत: सृष्टि के बनने का क्रम आता है। उनका निर्माण १४ से २१ श्लोकों में है,लेकिन इस प्रसंग में उनके बनने से पूर्व ही द्युलोक, पृथ्वीलोक आदि की स्थूल सृष्टि बनी दिखा दी। प्रश्न उठता है कि जब उसके प्राकृततत्त्व ही नहीं बने हैं तो ये पृथ्वी आदि किस वस्तु से बन गये? यदि यह प्रसंग मौलिक होता तो इसका वर्णन क्रमोचित ढंग से १।१५ के पश्चात् अथवा १८ के पश्चात् होता। लेकिन वहां यह नहीं जोड़ा जा सका, अत: पूर्व ही डाल दिया। इस प्रकार क्रमविरोधिता के कारण उक्त श्लोकों का यह प्रसंग 'प्रसंगविरुद्ध' है। ये श्लोक अन्तर्विरोध के आधार पर भी प्रिक्षिप्त सिद्ध होते हैं। इस प्रकार की सृष्टि-उत्पत्ति की पौराणिक कल्पना नवीन वेदान्त के आधार पर की जाती है। उसी आग्रह के कारण यहाँ ये प्रक्षेप किये गये प्रतीत होते हैं।

(इ.) उपयुक्त स्थल अथवा प्रसंग के बिना ही कहे गये श्लोक — जगतश्च समुत्पत्तिं संस्कारविधिमेव च । व्रतचर्योपचारं च स्नानस्य च परं विधिम् ।। [१।१११ ।।] देशधर्मान् जातिधर्मान् कुलधर्माश्च शाश्वतान् । पाखण्डगणधर्माश्च शास्त्रे ऽस्मिन्नुक्तवान् मन्: ।। [१।११६ ।]

अर्थ — मनुस्मृति में जगदुत्पत्ति, संस्कारों की विधि, व्रतचर्या और स्नान की विधि क्रमश: कही है। इस शास्त्र में मनु ने देश, जाति और कुलों के धर्मों तथा पाखण्डियों के अवैदिक कर्मों का वर्णन किया है।

यह १११-११८ श्लोकों का एक प्रसंग है । इसमें मनुस्मृति की विषय सूची दी गई है । यहां विचारणीय बात यह है कि विषयसूची का उपयुक्त स्थान या तो किसी ग्रन्थ के प्रारम्भ में होता है, या फिर अन्त में ही । बिना ही पूर्वापर प्रसंग के कहीं भी विषयसूची का कथन कर देना किसी भी विद्वान् का कार्य नहीं हो सकता । इन श्लोकों के लिए यह उपयुक्त स्थल नहीं है, अपितु बलात ठूसे हुए प्रतीत होते हैं । इस आधार पर यह प्रसंग प्रक्षिप्त है । दो अन्य प्रमाण भी इनको प्रक्षेप सिद्ध करने में दिए जा सकते हैं — (१) मनुस्मृति की ऐसी शैली ही नहीं है जिसमें विषयसूची का प्रदर्शन करने का अवसर आ सके । इसकी प्रवचन शैली है और प्रत्येक प्रवचन या विषय, पूर्वापर विषयों से श्रृंखलावत् जुड़े हैं । मनु की यह शैली है कि वे किसी विषय को प्रारम्भ या समाप्त करते समय अथवा दोनों स्थानों पर उसका सकत करते हैं । शैली की अखण्डता के कारण उसमें साथ-साथ ही विषयों का सकत होता रहता है, अत : पृथक से विषयसूची की आवश्यकता ही नहीं रहती । इसीलिए मनु ने

कहीं मनुस्मृति के विषयों की सूची प्रदर्शित करने के लिए कोई प्रसंग मी प्रारम्भ नहीं किया । इस प्रकार यहां जो ये श्लोक वर्णित हैं, ये मनु की इस शैली के नहीं हैं; इस कारण भी ये प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं । (२) जिस स्थान पर ये वर्णित हैं, यहां पूर्वापर प्रसंग सृष्टि-उत्पत्ति और धर्मोत्पत्ति का है । क्रमश : ये १ । ५ और १ । १०८ तथा २ । १ से प्रारम्भ होकर २ । २५ में समाप्त हुए हैं, इन विषय-संकेतों के अनुसार इनका बीच में वर्णन विषय और प्रसंगविरुद्ध भी है ; क्योंकि वे क्रमबद्ध प्रसंगों को भंग कर रहे हैं । इस आधार पर भी ये प्रक्षिप्त है ।

इस प्रकार उपयुक्त स्थल और प्रसंग के बिना कहे गये श्लोक 'प्रसंगविरुद्ध' प्रक्षेप माने गये हैं। परवर्तीकाल में मनुस्मृति को अध्याय-अनुसार व्यवस्थित करने वाले व्यक्ति ने ही ये श्लोक जोडे लगते हैं।

## ३. अन्तर्विरोध (परस्परविरोध)

मनुस्मृति में जिन बातों में विरोध आता है अथवा एक मान्यता का दूसरी मान्यता जहां खण्डन करती है उसे 'अन्तर्विरोध' कहा गया है । ऐसे वर्णन वाले श्लोकों में ,निश्चित है कि एक ही मान्यता मौलिक है, दूसरी प्रक्षिप्त । मनुस्मृति एक ही लेखक की रचना है । उसमें वर्णित मान्यताओं में किसी प्रकार का विरोध नहीं होना चाहिए, और किसी विशिष्ट विद्वान की रचना में तो ऐसे विरोधों की आशा ही नहीं की जा सकती । फिर भी यह त्रुटि स्पष्टत : मिलती है । स्पष्ट है कि एक मान्यता अवश्य प्रक्षिप्त है । ऐसे वर्णनों में मौलिक मान्यता को मनुप्रोक्त मानकर दूसरी को 'अन्तर्विरुद्ध' या 'परस्परविरुद्ध' आधार पर प्रक्षिप्त माना गया है । कुछ अन्तर्विरोधी उदाहरण प्रस्तुत हैं —

(क) नवम अध्याय के ५७-६३ श्लोकों में स्त्रियों के लिए आपत्कालीन धर्म बतलाये हुए हैं। सन्तान के अभाव में यहाँ नियोग का विधान किया है। यह मान्यता शैली के अनुरूप और मौलिक है। एक श्लोक में विधान है—

## देवराद्वा सपिण्डाद्वा स्त्रिया सम्यङ्गियुक्तया । प्रजेप्सिताऽ धिगन्तव्या संतानस्य परिक्षये ।। (९ । ५९ ।)

अर्थ — सन्तान का क्षय (अभाव) होने पर अपने पति की या समाज की आज्ञा से देवर वा अन्य सपिण्ड पुरुष से इच्छित सन्तान प्राप्त कर लेनी चाहिये।

किन्तु जैसे ही यह प्रसंग पूर्ण होता है, इस विचार के विरोधी व्यक्तियों ने इसके खण्डन में श्लोक मिला दिये हैं । उन श्लोकों में नियोग का निषेध हैं । इसे गर्हित और साधुपुरुषों द्वारा निन्दित कहा है, और इसके प्रचलन में विकृत कारण का उल्लेख दर्शाया है । ये ६४ से ६८ तक पांच श्लोक खण्डन के प्रसंग के हैं । इस प्रसंग के दो श्लोक प्रस्तुत हैं —

नान्यस्मिन् विधवा नारी नियोक्तव्या द्विजातिमि: । अन्यस्मिन् हि नियुक्जाना धर्मं हन्यु: सनातनम् ।। (।। ९ ।६४ ।।)

अर्थ — द्विजाति लोग विघवा नारी को अन्य देवर अथवा संपिण्ड पुरुष में नियोग की आज्ञा न दें। जो नियोग कराते हैं, वे सनातन धर्म को नष्ट करते हैं।

> अयं द्विजैर्हि विद्वद्विम: पशुधर्मो विगर्हित:। मनुष्याणामपि प्रोक्तो वेने राज्यं प्रशासति ।। (९ । ६६ ।।)

अर्घ - इस नियोग-प्रथा को विद्वानों ने पशुर्ध्म कहा है । यह राजा वेन के समय मनुष्यों मे

लित हुआ है।

इनमें ६४-६ प्रश्लोकों का प्रसंग मौलिक नहीं है । इसे बाद में किसी ने खण्डन के लिए मिलाया अत : 'अन्तर्विरोघ' या 'परस्पर विरोघ' के कारण ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं । वेद में जिस का कथन उसको थोड़े समय से प्रचलित कहना ठीक नहीं । मनुस्मृति स्वयं आदि सृष्टि की है । इस लेख यह सिंद है कि मृनु का पूर्व लेख नियोग-प्रतिपादन का है। राजा वेन मृनु से बहुत बाद का है ।' (ख) 'अहिंसापालन' अथवा 'हिंसानिषेघ' की मान्यता मनुस्मृति की उन मान्यताओं में से है जिन पर मनुस्मृतिरूपी प्रासाद टिका हुआ है । जो व्यक्ति हिंसा, मांसमक्षण तथा पशुयज्ञ को स्मृतिसम्मत मानते हैं वे मृनु और मनुस्मृति के साथ अन्याय करते हैं; और वे वस्तुत : इनके साथ नदार नहीं है । मृनु ने प्रत्येक प्रकार की हिंसा को पाप माना है और स्थान-स्थान पर अहिंसान के लिए बल दिया है । अहिंसा की मान्यता मनुस्मृति की कितनी दृढ़ आधारमूत मान्यता है, का अनुमान इस बात से लगाया जा सकता है कि मृनु ने गृहस्थी-जनों के लिए जो नैत्यिक वमहायजों का अनिवार्य विधान किया है, उसके मूल में हिंसा-निवृत्ति की भावना ही है । गृहस्थों प्रतिदिन अज्ञान और विवञ्जतावञ्च होने वाली छोटी-छोटी हिंसाओं के प्रायश्वित के लिए ही वमहायजों का करना आवश्यक बताया है —

पञ्चसूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषण्युपस्कर: । कण्डनी चोदकुम्मश्च बघ्यते यास्तु वाहयन् ।। (३ । ६८ ।।)

अर्थ- गृहस्थी के यहां चूल्हा, चक्की, झाड़ू, ओखली, जल का घड़ा, ये पांच हिंसा के स्थान हैं। को व्यवहार में लाता हुआ गृहस्थी हिंसा के पापों से बंधता है।

> तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिमि:। पञ्च क्लुप्ता महायज्ञा: प्रत्यहं गृहमेषिनाम्।। [३ । ६९ ।]

अर्थ — उनके प्रायश्चित के लिए महर्षियों ने गृहस्थी के लिए क्रमश : पांच महायज्ञों का दैनिक गन किया है ।

इसके अतिरिक्त मनु ने अनेक स्थानों पर हिंसा का स्पष्ट निषेघ मी किया है और हिंसक की दा की है।—

(अ) वर्जयेन् मधुमांसं च प्राणिनां चैव हिंसनम् ।। २ ।१७७ ।। (इस संस्करण में १५२ वॉ)

अर्थ - मद्य-पान, मांस-मक्षण तथा प्राणियों की हिंसा को छोड देवे ।

(आ) — हिंसारतश्च यो नित्यं नेहासौ सुखमेघते ।। (४।१७०।।) अर्थ — जो नित्य हिंसा के कर्मों में रत रहता है, वह इस संसार में सुख प्राप्त नहीं करता है ।

## (इ) नाकृत्वा प्राणिनां हिंसा मांसमुत्पद्यते क्वेचित्

न च प्राणिवघ: स्वर्ग्यस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत् [।। ५ ।४८ ।।] अर्थ — प्राणियों की हिंसा के बिना कहीं मांस की उत्पत्ति सम्भव नहीं है । और प्राणियों का वघ

महाभारत में वेन नाम के दो राजाओं का उल्लेख आता है। एक.— वैवश्यत मनु के दक्ष पुत्रों में से एक था (महा. आ. ७०।१२)। दूसरा — अंग देश का एक दुष्टकर्मा राजा था, जो कर्दमपुत्र अनंग का पुत्र था। इससे राजा पृथु का जन्म हुआ (शा. ५९।९६-९९)। इस प्रकार दोनों की राजा स्वायम्भुव मनु से पर्याप्त परवर्ती हैं। यहां अंगराजा वेन का ही वर्णन है।

सख देनेवाला नहीं है। इसलिए मास को सर्वथा छोड़ देना चाहिए।

मनु ही वे पहले व्यक्ति हैं जिन्होंने हिंसा के लिए सलाह देने वाले व्यक्ति को भी पाप का भागीदार घोषित किया है। मासप्राप्ति में किसी भी रूप से सम्बद्ध व्यक्ति मनु के मत से 'घातक' है। मनु ने हिंसा से सम्बद्ध सभी व्यक्तियों को 'घातक' घोषित करके अपनी अहिंसा की दृढ़ मान्यता को असंदिग्ध रूप से स्पष्ट कर दिया है। वे 'घातक (पापी) ये हैं —

#### (ई) अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयविक्रयी । संस्कर्ता चोपहर्ता च खादकश्चेति घातका: ।। (४ । ४१ ।)

अर्थ — सलाह देने वाला, काटने वाला, मारने वाला, खरीदने और बेचने वाला, पकाने वाला, लानेवाला और खाने वाला, ये सभी घातक (पापी) हैं।

अहिंसा के समर्थन में और हिंसा की निन्दा में इतना सब कुछ लिखने वाले व्यक्ति के ग्रन्थ में कहीं मांसमक्षण की बात को मौलिक मान लिया जाये तो यह दुस्साहस ही कहा जायेगा । इतनी स्पष्ट मान्यता होते हुए भी मनुस्मृति में मांसमक्षण, पशुयज्ञ और हिंसापरक श्लोकों को मिला दिया गया —

(अ) नानिष्ट्वा नवसस्येष्ट्या पशुना चाग्निमान् द्विज: । नवान्नमद्यान्मांसं वा दीर्घमायुर्जिजीविषु: ।। (४ । २७ ।।)

अर्थ — अग्नियाँ नवान्न और मांस की लोलुप होती हैं । अतएव जो द्विज नये अन्न ओर पशु-मांस से अग्नि में हवन नहीं करते, उनके प्राणों को ही अग्नियां खाना चाहती हैं ।

- (आ) पांचवें अध्याय में ११ से ४७ तक मांतमकण का विधान
- (ह) तृतीय अध्याय में १२२ से २८४ तक श्राद्ध में विभिन्न मांसों के खाने का विधान । ये तथा मनुस्मृति के सभी हिंसा-समर्थक श्लोक उपर्युक्त मौलिक मान्यता के विरुद्ध होने के कारण 'अन्तर्विरोघ' आघार पर प्रक्षिप्त हैं । इन श्लोकों का प्रक्षेप स्वार्थी पंडितों तथा वाममार्गियों ने किया है । (अन्य प्रमुख अन्तर्विरोघों को जानने के लिए देखिये 'मनुस्मृति की प्रमुख मौलिक मान्यताए' शीर्षक विवेचन) ।

# ४. पुनरुवित्तयां —

पहले कही हुई बात को विशिष्ट अमिप्राय के बिना पुन: कहना पुनरुक्ति हैं। ये पुनरुक्तियां बिल्कुल ज्यों की त्यों तो नहीं हैं किन्तु अनेक स्थानों पर प्रक्षेपकर्ताओं ने अपने माव को सिद्ध करने के लिए पूर्व प्रोक्त अशों को आवश्यकतानुसार ग्रहण कर लिया है। उन्हें पढ़कर यह प्रतीत होता है कि इस अश को पुन: ग्रहण करने की नितान्त आवश्यकता नहीं थी। अनावश्यक रूप से पुनरावृत्त वे अश उसके प्रक्षेप होने का संकेत देते हैं। यथा —

(क) मनु सृष्ट्युत्पत्ति का वर्णन करते हुए, क्रमानुसार जगत की प्रकटावस्था के माध्यम से ही परमात्मा की प्रकटता-रूप उत्पत्ति का वर्णन करते हैं —

ततः स्वयंमूर्मगवानव्यक्तो व्यंजयन्निदम् । महामूतादिवृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ।। (१ । ६ ।।)

अर्थ — तब अपने कार्यों को सम्पन्न करने में स्वयं समर्थ; महत्, पञ्चमहामूत आदि तत्वों को उत्पन्न करने की अमित शक्ति से युक्त, स्यूलरूप में प्रकट न होने वाला परमात्मा इस समस्त संसार को प्रकटावस्था में लाते हुए ही प्रकट हुआ ।

इससे अगला ही श्लोक है -

योऽ सावतीन्द्रियग्राह्यः सूक्ष्मोऽ व्यक्तः सनातनः । सर्वभूतमयोऽचिन्त्यः स एव स्वयमुद्दबमौ ।। (१ । ७ ।)

अर्थ — जो यह परमात्मा इन्द्रियों से ग्रहण न कर सकने योग्य, सूक्ष्म, अव्यक्त, सनातन, सब प्राणियों का आत्रयस्थान और अचिन्त्य है; वही अपने आप उत्पन्न हुआ।

इस श्लोक में कोई नयी बात न होकर कुछ नए विशेषणों के साथ छठे श्लोक के भावों को ही पुन: कह दिया है। छठे श्लोक में परमात्मा का प्रकट होना कहा था, इसमें भी केवल परमात्मा की उत्पत्ति कही है। 'अञ्चलत्त:' की ज्यों की त्यों, और 'स्वयम्भू:' की 'स एव स्वयमुद्बमों' के रूप में पुनरुक्ति है। इस प्रकार 'पुनरुक्ति' के आधार पर यह श्लोक प्रक्षिप्त है।

यह पुनरुक्ति क्यों की गई ? प्रसंगानुसार यह स्पष्ट कर देना भी इसको प्रक्षेप समझने में पोषक सिंद्र होगा । छठे श्लोक में परमात्मा की प्रकटता या उत्पत्ति, जगत की प्रकटता के रूप में ही मानी है अर्थात् वैसे तो परमात्मा अव्यक्त है, प्रकट जगत् से ही उसका होना अनुमित होता है । किन्तु अग्रिम ७-१३ श्लोक पौराणिक कल्पना के आधार पर किये गये प्रक्षेप हैं जिनमें ब्रहमा की उत्पत्ति दशायी गयी है । उसे सिंद्र करने के लिए ही सातवें श्लोक में 'यो इसी' कहकर एक नया प्रसंग शुरू किया गया । उसकी मूमिका के लिए प्रक्षेपक को विवश होकर यह पुनरावृत्ति करनी पड़ी, अन्यथा एक बार छठे श्लोक में कहने के बाद उसकी आवश्यकता ही नहीं रही थी । यह ब्रहमा की उत्पत्ति का प्रसंग मनुस्मृति की उत्पत्ति-प्रक्रिया [१४-२१] के विकद्ध है । इसे मनुस्मृतिसम्मत बनाने के लिए यह प्रसंग डाला गया है । किन्तु कपड़े के पैबन्द की तरह यह स्पष्टत : प्रक्षिप्त दिखाई पड़ रहा है ।

#### (ख) पति या नाभिचरति मनोवाग्देष्ठसंयता । स्म भर्तलोकमाप्नोति सद्भिः साध्वीति चोच्यते ।।[५ ।१६५ ।]]

(या) जो स्त्री (मन:-वाक्-देह-संयता) मन, वाणी और श्वरीर को संयम में रखकर (पतिम्न न + अभिचरति) पति के विरुद्ध आचरण नहीं करती (सा) वह (मर्तृलोकम् + आप्नोति) पतिलोक अर्थात् पति के हृदय में आदर का स्थान प्राप्त करती है (च) और (सिद्म: 'साघ्वी' + इति उच्यते) श्रेष्ठ लोग उसको 'पतिव्रता या अच्छी पत्नी' कहकर प्रश्नंसा करते हैं ।। १६५ ।। इस श्लोक की ९ । २९ में अक्षरश: पुनरुक्ति है, जो अनावश्यक है । अत: ९ । २९ स्थर्ल पर यह पुनरुक्ति प्रक्षेप माना गया है ।

(ग) ५ । १३४ इलोक भी ९ । ३० में अक्षरश : पुनस्तक्त है । वह अन्य आघारों पर भी प्रक्षिप्त सिंद होता है, अत : दोनों स्थानों पर ही प्रक्षिप्त माना गया है ।

(घ) ६ । ३४२ में शस्त्र औषघ आदि चुराने वाले चोरों को देशकाल के अनुसार दण्ड देने का कथन हो चुका है —

> महापशूनां हरणे शस्त्राणामौषधस्य च। कालमासाद्य कार्यं च दण्डं राजा प्रकल्पयेत् । (८ । ३२४ । ।)

सर्च — हाथा आदि बड़े पशुओं, शस्त्रों तथा औषघ की चौरी पर राजा समय और कार्य के अनुसार दण्ड देवे ।

इसकी पुनरुक्ति ---

सीताद्रव्यापहरणे शस्त्राणामीषघस्य च। कालमासाच कार्यं च राजा दण्डं प्रकल्पयेत् ।। (९ । २९३ ।) अर्थ — खेती क उपकरण हल आदि, शस्त्रों तथा औषघ की चोरी करने पर राजा समय और कार्य के अनुसार दण्ड देवे ।

यहां पहले पद को छोड़कर शेष बातों की यथावत पुनरुक्ति है । पूर्व श्लोक अपने प्रसंग में है और यह अप्रासंगिक रूप से उक्त है । इस प्रकार 'पुनरुक्ति' होने से यह प्रक्षिप्त है ।

## ५. शैलीगत आघार अथवा शैली-विरोघ —

जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि सम्पूर्ण मनुस्मृति का प्रणेता एक ही व्यक्ति है । मनुस्मृति की शैली गम्मीर, संतुलित, साघार, युक्तियुक्त एवं पक्षपात की भावना से रहित है ; किन्तु बीच-बीच में अतिसामान्य, निराघार, अयुक्तियुक्त,अतिशयोक्तिपूर्ण और प्रक्षपातपूर्ण शैली के श्लोक भी आजाते हैं । यह निश्चित है कि यह विरोधी मिन्नता एक ही प्रणेता की शैली में नहीं हो सकती । मनु एक विद्वान् ऋषि थे, अत : कहा जा सकता है कि दूसरी शैली के श्लोक मनुप्रोक्त न होकर प्रक्षिप्त हैं । मनुस्मृति के अनुशीलन से जो शैलियां मनुसम्मत प्रतीत नहीं हो पाई,उन्हें दो विभागों में रखा गया है ।

- १. मनु की शैली से भिन्न शैलियां
  - क. रचना-शैली-सिद्ध मिन्नताएं।
- २. वर्णन-शैली से विरुद्ध शैलियां
  - ख. निराधार एवं अयुक्तियुक्त शैली ।
  - ग. अतिशयोक्तिपूर्ण शैली ।
- घ. पक्षपातपूर्ण शैली घृणा, निन्दा, अपशब्द, ऊंच-नीच, स्पृश्यास्पृश्यप्रेरित)।
  मनुसम्मत मौलिक शैलियां न होने के कारण इन शैलियों के श्लोकों को प्रक्षिप्त माना गया है। मनुकी
  मौलिक शैलियों की विस्तृत समीक्षं 'मनुस्मित की शैलियां' शीर्षक विवेचन में की गई है। शैलियों के
  निर्धारण की पद्धित पर भी वहीं विचार किया गया है। यहां केवल सक्षिप्त स्पष्टीकरण के साथ उनके
  उदाहरण ही प्रदर्शित किये जा रहे हैं।

#### (क) रचना-शैलीसिद्ध भिन्नता —

रचना की दृष्टि से मनुस्मृति की 'प्रवचनशैली' है, अर्थात मनुस्मृति मृगत: प्रवचन है। मनुस्मृति में प्रवचन के लिए जितने भी विषय या प्रकरण चुने गये हैं। उनके प्रारम्भ या समापन में अथवा दोनों स्थानों पर क्रमश: उनके प्रारम्भ करने और समापन करने का प्रयोग किया है। इन सभी स्थानों पर 'सुनने-सुनाने' की क्रियाओं का प्रयोग किया है। ये सभी प्रवचन एक शैली में श्रृंखलावत चुड़े हुए हैं। इस शैली के आधार पर निम्ने निष्कर्ष निकलते हैं —

(अ) मनुस्पृति मूलत : कोई पूर्विनबद्ध शास्त्र नहीं था । मनु द्वारा ऋषियों की जिज्ञासा के उत्तर में जो प्रवचन दिये गये. उनका सकलन होने पर वह शास्त्र कहलाया । इससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि प्रवचनों को कोई प्रवक्ता स्वयं 'शास्त्र' नहीं कह सकता. अथवा क्रमश : दिये जा रहे अपने प्रवचनों को ग्रन्थ के रूप में वर्णित नहीं कर सकता है । यह रूप नो बाद में बनता है । इसलिए मनुस्पृति में जहां भी इसे पूर्विनबद्ध 'शास्त्र' या 'ग्रन्थ' के रूप में वर्णित किया है,वे श्लोक परवर्ती काल में किये गये प्रक्षेप हैं, जबिक मनुस्पृति संकलित होकर निबद्ध 'शास्त्र' या 'ग्रन्थरूप में आ चुकी थी । यथा —

#### (१) इदंशास्त्रमधीयानो ब्राह्मण :शंसितव्रत : । यनो वाग्देहजैनिंत्यं कर्मदोषैनं लिप्यते ।। (१ । १०४ ।)

अर्थ — इस शास्त्र को पढ़कर इसके अनुसार कर्तव्य व्रतों को करने वाले ब्राह्मण को मन वाणी और देह के कर्मों से उत्पन्न होने वाले दोष (पाप) नहीं लगते ।

### (२) नै :श्रेयसमिदं कर्म यथोदितमशेषत : । मानवस्यास्य शास्त्रस्य रहस्यमुपदिश्यते ।। (१२ । १०७ ।।)

अर्थ — मोक्ष-प्राप्ति के साघक सब कर्मों का वर्णन कर दिया । अब मानवशास्त्र के रहस्य का उपदेश किया जाता है ।

इस प्रकार के श्लोक मनुस्मृति-परम्परा के शिष्यों द्वारा प्रशंसा और महत्त्ववर्धन की दृष्टि से मिलाये गये हैं।

(आ) इस प्रकार इस शैली में,मूल प्रवचनों के संकलन में स्वयं मनु का नाम भी प्रयुक्त नहीं हो सकता, और न भूगु का नाम आना ही युक्तसंगत जंचता है । इसलिए जो भी श्लोक मनु और भूगु के नाम से वर्णित हैं, वे इस शैली के आधार पर प्रक्षिप्त हैं । उनकी भाषा-प्रयोग शैली भी यही सिद्ध करती है कि वे मनुप्रोक्त बातों का मूलसकलन नहीं हैं । वे उनके नाम से किसी अन्य व्यक्ति ने बनाये हैं । कुछ लोगों का विचार है कि उनका आशय मनु का आशय है, अत : उनके नाम से उनका उल्लेख है । यह भी युक्तिसंगत बात नहीं है कि वह मनु का आशय है । संभव है किसी अन्य व्यक्ति ने अपना आश्रय मनु के नाम से वर्णित कर दिया हो । यह तो एक ऐसा खिद्रद्वार बन जाता है कि चाहे कोई भी अपने अभीष्ट आश्रय को मनु का आश्रय बताकर कितने ही श्लोक बनाकर मिला दे ; अत : यह मान्य नहीं है । वास्तविकता भी यही है कि परवर्ती लोगों ने मनु के नाम पर अपने आशयों को मिलाया है । यदि यह माने कि मनु के शिष्य भूगु ने उनके आशयों का वर्णन उनके नाम से किया है,तो इसमें भी कई संदेह रह जाते हैं - (१) इसका मतलब भूग ने वास्तविक रूप में मनु के प्रवचनों का संकलन नहीं किया, (२) यदि वास्तिविक रूप में है,तो कहीं बिना नाम के, और कहीं नामोल्लेखपूर्वक,दो पद्धतियां क्यों अपनायी हैं ? जब संकलन शैली में अन्य अधिकतर बातों का वर्णन मूलरूप में हुआ है-तो कहीं-कहीं मनु का नाम देकर विधान करने की क्या आवश्यकता थी १ (३) और भृगु नाम वाले श्लोक मनु के सकलन में कैसे आये ?मनुस्मृति में उनका क्या औचित्य है? इस प्रकार मनुस्मृति को प्रक्षेपकों ने मनचाहा 'मण्डारघर' बना लिया है । इस शैली से यह निश्चित हो जाता है कि इस प्रकार मनु और भूग नाम वाले सभी श्लोक मुल्ह्य नहीं है. अपित परवर्तीकाल में उनके शिष्यों ने रचकर डाल दिये हैं । जैसे, मनु के नाम वाले श्लोक -

# १. यः कश्चित्कस्यचिद्वमीं मनुना परिकार्तितः

स सर्वो ८ मिहितो वेदे, सर्वज्ञानसयो हि स:।।

[२।७।]

[इस संस्करण में १।१२६]

अर्थ — मनु ने जिस किसी का जो भी धर्म (कर्त्तव्य) बताया है, वह सब वेदोक्त है । क्योंकि वेद सम्पूर्ण ज्ञान से युक्त है ।

> २. दश स्थानानि दण्डस्य मनुः स्वायमुवो ८ व्रवीत् । त्रिषु वर्णेषु यानि स्युरक्षतो ब्राह्मणो व्रजेत् ।। [८ । १२४ । ।]

अर्थ — स्वायम्भुव मनु ने दण्ड के दश स्थान बताए हैं, जिन पर क्षत्रियादि तीन वर्ण वालों को दण्ड देना चाहिये। और ब्राह्मण को दण्ड के बिना ही छोड़ देना चाहिए।

# त्रमृणे देये प्रतिज्ञाते पञ्चकं शतमर्हति । अपह्वे तद्विगुणं तन्मनोरनुशासनम् ।।(८ । १३९)

अर्थ — मनु का ऋणादि के विवाद में यह दण्ड का प्रकार है कि यदि ऋण लेने वाला न्यायसमा में आकर ऋण को स्वीकार कर लेता है, तो उस पर पांच प्रतिशत दण्ड करे और यदि वहां भी झूठ बोले या छिपावे तो दश प्रतिशत देना चाहिए ।

#### भृगु के नाम से वर्णित श्लोक -

१. एतद्वोऽयं भृगु: शास्त्रं श्राविषय्यत्यशेषतः। एतद्वि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनि:।।[१।५९।]

अर्थ — यह मृगुमुनि आप सब को सम्पूर्ण धर्मशास्त्र सुनायेंगे । इस मुनि ने यह समस्त शास्त्र मुझ सं पढ़ा है ।

> २. स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगु:। श्रूयतां येन दोषेण मृत्युर्विप्राञ्जिघांसति ।। [५ । ३ ।]

अर्थ - उस धर्मात्मा भृगु मुनि ने महर्षियों से कहा कि जिस दोष के कारण विप्रों (विद्वानों) के कृत्यु मारना चाहती है, उसे सुनिये।

३. इत्येतन्मानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठन्द्विजः । भवत्याचारवान्नित्यं यथेष्टां प्राप्नुयादगतिम् ।। (१२ । १२६ ॥)

अर्थ – इस भृगु-प्राक्त मानव-धर्मशास्त्र को पढ़ता हुआ द्विज सदाचारी बन जाता है और इंच्छानुसार गति कोप्राप्त करता है ।

- (ह) जैसा कि अभी 'क' खण्ड में दर्शाया गया है कि मनु की शैली किसी मी विषय अथवा प्रकरण के प्रारम्भ अथवा समाप्ति पर,या दोनों ही स्थानों पर,उद्दिष्ट विषय का संकेत देने की है। यदि किसी स्वतन्त्र प्रकरण में अथवा एक प्रकरण की समाप्ति होने पर, प्रारम्भ की गई चर्चाओं के आद्यन्त में, उस विषय का संकेत नहीं मिलता,तो उससे यह संकेत मिलता है कि वह प्रकरण मनु की शैली का नहीं है। यथा —
- १. प्रथम अध्याय के १११-११८ श्लोकों में मनुस्मृति की विषयसूची का प्रसंग एक स्वतंत्र और पूर्वापर प्रसंग से भिन्न प्रसंग है, किन्तु इस प्रसंग के न तो पूर्व ही उद्दिष्ट विषय का संकेत है और न समाप्ति पर । अत : यह मनु की शैली का प्रसंग नहीं है ।
- २ ग्यारहवें अध्याय के १-४३ श्लोकों में स्वतन्त्र दान का तथा अन्य फुटकर प्रसंग हैं, किन्तु उसके प्रारम्भ और समाप्ति पर विषय का संकेत नहीं है । ४३ श्लोकों में वर्णित विषय का कोई संकेत न होना. इस प्रसंग को मनु की शैंगी का सिद्ध नहीं करता । अत: यह भी प्रक्षिप्त है ।

#### (ख) निराधार एवं अयुक्तियुक्त शैली -

ाठा कारण-कार्य या साधन-साध्य का पारस्परिक सम्बन्धरहित वर्णन किया गया हो, जिस विधान के ग्राइ बृद्धिसंगत स्थिति न हो अथवा तो तर्क के आधार पर पुष्ट नहीं होता, ऐसा वर्णन निराधार एव अयक्तियुक्त शैली का है । मनु ने प्रत्येक विधान और वर्णन को साधार एवं युक्तियुक्त ढंग से वर्णित किया है और घर्मनिर्णय के लिए तर्क को भी एक प्रमुख आघार माना है (१२।१०६, १११) । मनु के इस दृष्टिकोण के अनुसार उक्त शैली के श्लोक मनुकृत न मानकर प्रक्षिप्त माने गये हैं । यण —

> धान्यं हृत्वा भवत्याखुः कांस्यं हसो जलं प्लवः । मधु दंशः पयः काको रसं श्वा नकुलो घृतम् ।। (१२ । ६२ ।।)

अर्थ — धान्य चुराने वाला चूहा, कासा चुराने वाला हंस, जल की चोरी करने वाला जलमुर्ग मधुचोर डांस, दूधचोर कौआ, रस चुराने वाला कुत्ता और घी चुराने वाला नेवला बनुता हैं। यहां उक्त चोरियों का और उनके फलस्वरूप में वर्णित जन्मों का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है. अत: यह कथन निराधार एवं अयुक्तियुक्त है।

प्रत्यग्निं प्रतिसूर्यं च प्रतिसोमोदकद्विजान् । प्रतिगां प्रतिवातं च प्रज्ञा नश्यति मेहतः ।। [४ । ५२ ।]

अर्थ — अग्नि, सूर्य, चन्द्रमा, जल, ब्राहमण और गाय तथा वायु इनकी ओर मुख करके लघुशका करने वाले व्यक्ति की बुद्धि नष्ट होती है।

यहां भी उक्त वस्तुओं की ओर मुख करने का और बुद्धि नष्ट होने का कोई युक्तियुक्त सम्बन्ध नेहीं है। इसी प्रकार निम्न विधान भी अयुक्तियुक्त और निराधार हैं—

> मृदं गां दैवतं विप्रं घृतं मधुं चनुष्यथम् । प्रदक्षिणानि कुर्वीत प्रज्ञातांश्च वनस्पनीन् ।। (४ । ३९ ।)

अर्थ — मिट्टी, गाय, देवमूर्ति ब्राहमण, घी, शहद, चौराहा और प्रसिद्ध वृक्ष, इनको दायभाग की ओर रखता हुआ बायीं ओर से जाये।

> विनादिभरप्यु वाप्यार्त : शारीर संनिवेश्य च । सचैलो बहिराप्लुत्य गामालभ्य विशुद्ध यति । (११ ।२०२ ।।)

अर्थ — पीड़ित व्यक्ति जल के विना और जल में शरीर के मल-मूत्र को त्यागकर वस्त्ररहित स्नान करें और जल से बाहर आकर गौ कर स्पर्श करें, इस प्रकार वह शुद्ध होता है।

#### (ग) अतिशयोक्तिपूर्ण शैली —

अमेन्ट- सिद्धि की प्रवृत्ति से जहां किसी बात को आवश्यकता से अधिक बद्ध चढ़ाकर वर्णित किया गया है, वह अतिशयोक्तिपूर्ण शैली है। मनु की शैली में संतुलित वर्णन है। मनुस्मृति एक विश्वनशास्त्र है, अत: उसमें वर्णित प्रत्येक विश्वान, प्रत्येक धर्म-अधर्म का कथन यथावत होनाः चाहिए।कहीं-कहीं यह यथावता नहीं है, यथा—

अवगूर्य त्वब्दशतं सहस्त्रममिहत्य च । जिद्यांसया ब्राह्मणस्य नरकं प्रतिपद्यते ।।११ । २०६ ।।

अर्थ्य — ब्राहमण को मारने की इच्छा से दंड को उठाने मात्र से सी वर्ष तक और दंडप्रहार करके मारने व्यला हजार वर्ष नरक में रहता है ।

शोणितं यावतः पासून्गृहणाति महीतले । ताबन्त्यव्यसङ्ख्याणा तत्कर्ता नरके वसेत् ।। (११ । २०७ ।) अर्थ — ब्राहमण के शरीर से निकले रक्त से पृथ्वी के जितने राजकण मीगें, दण्डप्रहार करके ब्राहमण के शरीर से रक्त निकालने वाला व्यक्ति उतने ही सहस्र वर्ष पर्यन्त नरक में पड़ा रहता है। अतिश्रयोक्तिपूर्ण शैली होने से ये श्लोक मनुप्रोक्त नहीं हैं, अत एव प्रक्षिप्त हैं। (ख) पश्चापातपूर्ण शैली —

जहां किसी वर्ग. व्यक्ति या बात की, उपयुक्त आधार या कारण के बिना विशेष पक्षघरता अपनायी गई है; अथवा किसी वर्ग या व्यक्ति की घृणा, निन्दा, ऊंच-नीच, ख़ूआ-छूत आदि से प्रेरित होकर अनुपयुक्त अवमानना की गई हो; वह पक्षपातपूर्ण शैली है। मनु की शैली में उपयुक्त 'आधार' या कारण के आधार पर ही प्रशंसा या निन्दा है, पूर्वाग्रहबदता पूर्वक पक्षपात की प्रवृत्ति से नहीं। बीच-बीच में पक्षपात की मावना से ओतप्रोत श्लोक मी आते हैं, वे मनुप्रोक्त नहीं है — साहमणवर्ग के लिए विशेष पक्षपात —

(अ)स्वमेव बाह्मणो मुङ्क्ते स्वंवस्ते स्वं ददाति च । आनृशस्याद बाह्मणस्य मुख्यत हीतरे जनाः॥[१ । १०१ ।]

अर्थ — ब्राह्मण जो कुछ खाता है, पहनता है, देता है, वह सब उसका ही है — यह सब ब्राह्मण का ही है। अन्य जो लोग खाते हैं, वे सब ब्राह्मणों की कृपा से खाते हैं।

> बाह्मणं दशवर्षं तु शतवर्षं तु मूमिपम् । पितापुत्रौ विजानीयाद् बाह्णस्तु तयो : पिता ।।[२ । १३५ ।]

[इस संस्करण में २।११०]

अर्थ — दश वर्ष का ब्राहमण और सौ वर्ष का क्षत्रिय, पिता-पुत्र के बराबर हैं । उनमें ब्राहमण पिता के तुल्य है ।

स्त्रियों के लिए पक्षपात-पूर्ण विद्यान —

(आ) विशील: कामवृत्तो वा गुणैर्वा परिवर्जित: ।

उपचर्यः स्त्रिया साच्या सततं देववत्पतिः ।। [५ । १५४ ।]

ख्र्यं — पतिव्रता स्त्री को दुष्टस्वमाव वाले, परस्त्रीगामी और गुणहीन पति की भी सदा देवताओं के समान पूजा-सेव करनी चाहिए ।

अञ्चल की मावना से प्रेरित पश्चपातपूर्ण शैली —

न विप्रं स्वेषु तिछत्सु मृतं शूद्रेण नाययेत् । अस्वग्यां ह्याहुति: सा स्याच्छूद्रसंस्पर्शदृषि ता ।। [५ । १०४ ।]

अर्थ — जब तक अपने वर्ग के व्यक्ति विद्यमान हैं, तबतक ब्राह्मण के श्रव को श्रुद्धें से नहीं उठवाना चाहिये । क्योंकि श्रुद्ध के स्पर्श से दूषित शरीर की आहुति स्वर्ग में नहीं पहुँचाती । घृणा और निन्दायुक्त शैली —

> (ई) वृषलीफेनपीतस्य नि:श्वासोपहतस्य च। तस्यां चैव प्रस्तस्य निष्कृतिर्न विधीयते । [३ । १९ । ]

अर्थ — विवाह करके शुद्ध स्त्री के अघरपान करने वाले का और जिसके मुख पर शूद्धा का श्वास लगा हो. जो शूद्धा के गर्म से उत्पन्न हुआ हो; उसका कमी (निस्तार) नहीं हो सकता। ऊंच-नीच की भावना से प्रेरित पश्चपालपूर्ण शैली—

(उ) सहासनमिप्रेप्युफ्तकृष्टस्यापकृष्टज:।

कद्यां कृताङ्के निर्वास्य: स्फिचं वास्यावकर्तयेत् । । [८ । २८१ । ]

अर्थ — जो शूद्र,ब्राहमण के समान आसन पर बैठना चाहे तो उसकी कमर पर दगवाकर उसे देश निकाला दे दे अथवा नितम्बों को कटवा दे।

उपर्युक्त सभी श्लोक पक्षपातपूर्ण शैली के होने से मनुप्रोक्त सिद्ध नहीं होते, अत : प्रक्षिप्त हैं ।

#### ६. अवान्तरविरोघ —

मनुस्मृति में कुछ प्रसंग ऐसे हैं, जिनमें अन्याघुन्ध मिलावट हुई है। एक प्रक्षिप्त प्रसंग के अन्तर्गत ही अनेक पारस्परिक विरोध पाये जाते हैं। इन विरोधों से कुछ निष्कष सामने आते हैं—
(१) विवादास्पद विषयों में ही अधिक प्रक्षेप हुए हैं (२) इतने विरोध किसी एक लेखक की रचना में नहीं हो सकते. (३) प्रक्षेप मिन्न-मिन्न व्यक्तियों द्वारा—(४) मिन्न-मिन्न समयों में किये गये हैं, (५) ऐसे विरोधात्मक वर्णन मनुसदृश विद्वान की रचना नहीं हो सकते हैं, (६) अत: वह प्रसंग प्रक्षिप्त और अप्रामाणिक है। एक प्रक्षिप्त प्रसंग में ही परस्पर पाये जाने वाले विरोध को 'अवान्तर विरोध' कहा गया है। यह आधार एक सहयोगी आधार के रूप में लिया गया है। इसके प्रदर्शन से उपर्युक्त निष्कर्ष स्पष्ट हो जाते हैं, और उस प्रसंग की अप्रामाणिकता और प्रक्षिप्तता पुष्ट हो जाती है। जैसे—

- ३। १२२ से २४ ८ तक श्राद-वर्णन का प्रसंग है, जो अन्तर्विरोध, प्रसंगविरोध आदि के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। साथ ही उस प्रसंग में प्राप्त होने वाले अवान्तरविरोध उसकी प्रक्षिप्तता और अग्रमाणिकता को पुष्ट कर देते हैं और यह संकेत देते हैं कि स्वार्थी लोगों ने अपने स्वार्थ के अनुसार पूर्वापर प्रसंग देखे बिना ही मनचाहे प्रक्षेप करके अपनी मान्यताओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के प्रयास किये हैं। इस प्रसंग में कुछ अवान्तरविरोध इस प्रकार हैं—
- ं (अ) १२९ वें श्लोक में कहा गया है कि देवकर्म में वेदहीन ब्राहमण को नहीं जिमाना चाहिए, और १४९ में कह दिया कि श्राददाता देवकर्म में जिमाने समय वेदादि के पढ़े लिखे की परीक्षा न करें अर्थात ब्राहमणमात्र होना ही पर्याप्त है ।
- (जा) सम्पूर्ण प्रसंग में मांसमक्षण का विधान है और मांस की भरपूर प्रश्नंसा है, किन्तु १५२ में मांसविक्रेता ब्राहमण को जिमाने का निषेध कर दिया । यदि मांसमक्षण पवित्र और प्रशंसनीय कार्य है तो मांसविक्रेताओं को निन्दा क्यों माना गया ?
- (इ) १५५१ वें श्लोक में आद-कर्म में ब्रहमचारी को जिमाने का निपेघ है, और १८६, १५२ २३४ में आद में जिमाने का विधान है। इतना ही नहीं इनमें उसे पंक्तिपावन (आद की पंक्ति को पंक्ति करने वाला) नक माना है।
- (ई) १९६ -१९७ श्लोकों में अूदादि सभी वर्णों के लिए श्राद करना कहा है, और २४१ आदि में इद के स्पर्श का निषेध, श्रुद के देखने मात्र से श्राद के पुण्य का नष्ट हो जाना आदि प्रदर्शित है ।
- (त) १३८ में मित्र बाहमण को श्राद में जिमाने का निषेघ है, किन्तु १४४ में जिमाने का विधान
- (क) १६७ १७३ तक के श्लोकों में विभिन्न मासों से कई-कई मास, वर्ष और अनन्त काल तक फितों की तृष्ति मानी है । यदि एक बार के श्राद से इतनी तृष्ति हो जाती है तो उनको पुन: पान्निक फितों का तृष्ति की क्या आवश्यकता रह जाती है ?

# ७. वेद-विरुद्ध ---

मनुस्मृति के १।३।।२।६ [इस संस्करण में १।१२५] ९-१५।।१२। ९३-९९ १०९-११३ श्लोकों से यह विदित होता है कि मनु वेद को ही धर्म का मूलाधार मानते हैं और उनकी मनुस्मृति मी वेदानुकूल है। अन्य परवर्ती स्मृतियों ने भी मनुस्मृति को वेदानुकूल घोषित किया है। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि मनुस्मृति में कोई मान्यता वेदविरुद्ध नहीं होनी चाहिए। को वेदविरुद्ध होगी,वह मनु की मान्यता के आधार पर प्रक्षिप्त ही मानी जायेगी। यहां यह स्पष्टीकरण मीं उपयुक्त होगा कि वेद की मान्यताओं को निर्विवाद रूप में स्पष्ट करना अपने आप में एक जटिल कार्य है, अत: वेदों की जो मान्यताएँ बिल्कुल स्पष्ट है, उन्हीं के अनुसार इस आधार का उपयोग किया गया है। विशेषत: उन विधानों में तो इस आधार का उपयोग करना अति-आवश्यक हो गया है, जिनमें वेदों को उद्दत करके वर्षन है। कुछ उदाहरण प्रस्तुत हैं —

(१) निम्न श्लोकों में स्त्री-शुद्रों को वेदमन्त्रों के पठन-श्रवण का निषेध है—

(क) अमन्त्रिका तु कार्येयं स्त्रीणामावृदशेषत: ।। (२।६६।।) (२।४१ इस संस्करण में)

सार्थ — स्त्रियों के संस्कार के लिए ये समस्त-कर्म बिना∕मन्त्र के करे।

(ख) सार्यं त्वन्नस्य सिद्धस्य पत्न्यमन्त्रं बलि हरेत् ।।[३ । १२१ ।।]

अर्थ सायकाल पाकश्वाला में बनाये अन्न से पत्नी मन्त्रोच्चारण किये विना बलि देवे।
(ग) नाविस्पच्टमधीयीत न शुदुजनसन्निधौ।।(४।९९।)

वर्ष — वेदों को व्यस्पन्ट न पढ़े और शुद्ध के सामने न पढ़े।

इन श्लोकों में वेदविषयक विघान स्वयं वेदविरुद्ध हैं। वेद में वेदाघ्ययन सभी के लिए बिहित है —

#### (क) ''यथेमा' वाच' कल्याणीमावदानि जनेम्य:। स्नह्मराजन्याम्यां शुद्धाय चार्याय च स्वाय चारणाय ।।[यजुर्वेद २६ । २]

अर्थात — ''परमेश्वर कहता है कि (यथा) जैसे मैं (जनेम्य :) सब मनुष्यों के लिये (इमाम्) इस (कल्याणीम्) कल्याण अर्थात् संसार और मुक्ति के सुख देने हारी (वाचम्) मुग्वेद आदि चारों वेदों की वाणी का (आवदानि) उपदेश करता हूँ, वैसे तुम भी किया करो । यहां कोई ऐसा प्रश्न करे कि जन शब्द से द्विजों का ग्रहण करना चाहिए, क्यों कि स्मृत्यादि ग्रन्थों में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ही को वेदों के पढ़ने का अधिकार लिखा है, स्त्री और शुद्ध आदि वर्णों का नहीं ? (उत्तर) — (ब्रह्मराजन्याम्याम्) इत्यादि, देखो परमेश्वर स्वयं कहता है कि हमने ब्राह्मण, क्षत्रिय (अर्थाय) वैश्य (ब्रुद्धाय) श्रुद्ध और (स्वाय) अपने मृत्य वा स्त्री आदि (अरणाय) और अतिश्रुद्ध आदि के द्विप्र भी वेदों का प्रकाश किया है।'' [स. प्र. समु. तृतीय, प्र. ७४]

(ख) समी व्यक्तियों को वेद पढ़ने का अधिकार होने और यज्ञ आदि वैदिक क्रियाएँ करने का अधिकार होने में वेदमन्त्र के साथ-साथ वेद के अंग 'निरुक्त का प्रमाण —

''यज्ञियास: पञ्चजना: मम होत्रं जुषध्वम् ।।''

[ऋग. १०। ५३ । ४]

इस मन्त्र में पठित पञ्चजना: पद की व्याख्या करते हुए यास्क ऋषि स्पष्ट करते हैं -

''गन्धर्वा: पितरो देवा असुरा रक्षासीत्येके । चत्वारो वर्णा:, निषाद: पञ्चम:, इति औपमन्यव: । निषाद: कस्माद? निषन्नं अस्मिन् पापकमिति नैरुक्ता:, पञ्चजनीनया विशा।'' (३ । ८)

अर्थात् — 'गन्धर्व, पितर, देव, असुर, राक्षस, ये पांच प्रकार के व्यक्ति हैं, इन सब को यज्ञ करने का अधिकार है; ऐसा कुछ आचार्य मानते हैं। औपमन्यव का मत है कि चार वर्ण — ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र तथा निषाद — पापी इन सबको यज्ञ का अधिकार है। निषाद को 'निषाद' क्यों कहते हैं? क्योंकि इस व्यक्ति के मन में पाप की भावना रहती है। इस प्रकार सभी मनुष्यों के ये पांच वर्ग हैं। यज्ञ में मन्त्रपाठ अवश्य होता है।

(ग) स्त्रियों को वेदाध्ययन, विद्याप्राप्ति एवं ब्रह्मचर्याप्रम के विधान में वेद का प्रमाण —
 ंब्रह्मचर्येण कन्या युवानं विन्दते पतिम् ।'

(अथर्व. ३।२४।११।१८]

''जैसे लड़के ब्रहमचर्य-सेवन से पूर्णविद्या और सुशिक्षा को प्राप्त होके युवती, विदुषी, अपने अनुकूल, प्रिय, सदृश स्त्रियों के साथ विवाह करते हैं, वैसे (कन्या) कुमारी (ब्रहमचर्येण) ब्रहमचर्य सेवन से वेदादिशास्त्रों की पढ़ पूर्णविद्या और उत्तम शिक्षा को प्राप्त युवक होके पूर्ण युवावस्था में अपने सदृश, प्रिय विद्वान् (युवानम्) पूर्ण युवावस्थायुक्त पुरुष को (विन्दते) प्राप्त होवे । इसलिए स्त्रियों को भी ब्रहमचर्य और विद्या का ग्रहण अवश्य करना चाहिए ।

(प्रश्न) क्या स्त्री लोग भी वेदों को पढ़ें?

(उत्तर) अवश्य, देखो श्रौतसूत्र आदि में —

'इमं मन्त्रं पत्नी पठेत्।।'

अर्थात् — 'स्त्री यज्ञ में इस मन्त्र को पढें। जो वेदादि शास्त्रों को न पढ़ी होवे तो गज में स्वरसहित मन्त्रों का उच्चारण और सस्कृतमाषण कैसे कर सके। भारतवर्ष की स्त्रियों में भूषणरूप गार्गी आदि वेदादिशास्त्रों को पढके पूर्ण विदुषी हुई थीं, शतपथ ब्राह्मण में स्पष्ट लिखा है।' (स. प्र. तृतीय सम. प्र. ७५)

(आ) मनुस्मृति के पंचम अध्याय के २६ से ४२ श्लोकों में वेद का साक्ष्य देकर हिंसा का विधान है, वह साक्ष्य मिथ्या और वेदविरुद्ध है। वेद में तो हिंसा का निषेघ है —

'यजमानस्य पशून् पाहि' [यजु. १।१] मित्रस्याहं चक्षुषा सर्वाणि भूतानि समीक्षे' (यजु. ३६ । १८)

अत : वेदविरुद्ध होने से मनुस्मृति के सभी हिंसापरक श्लॉक प्रक्षिप्त कहलायेंगे । अन्त में यह स्पष्ट कर देना भी आवश्यक समझता हूँ कि उपर्युक्त आधारों के अतिरिक्त और भी 'आधार' बन सकते थे, या बन सकते हैं, किन्तु अभी केवल सात ही आधारों पर कार्य किया है । अन्य आधारों का निर्माण कुछ का तो इसीलिए नहीं किया जा सकता कि वे दोषपूर्ण प्रतीत होते हैं । उदाहरण के रूप में यह बहुत संभव है कि कुछ श्लोक स्थानभ्रष्ट हो गये हों, लेकिन हम यदि स्वयं उनका क्रम निश्चित करदें तो फिर कोई सीमित आधार नहीं रह जायेगा । कोई किसी श्लोक को कहीं रखेगा, कोई कहीं । ऐसे श्लोक जो स्थानभ्रष्ट प्रतीत हुए और उनमें प्रक्षेप की कोई प्रवृत्ति लक्षित नहीं हुई, उन्हें उसी स्थान पर रखकर अपनी टिप्पणी देदी है । इसी प्रकार कुछ आधारों का निर्माण करना संभव ही नहीं लगा, जैसे — किसी एक पदभाग या पंक्ति के रूप में किये गये प्रक्षेपों को निकालना । इसी प्रकार मौलिक बचे श्लोकों में भी कुछ रचनाएं इस प्रकार की हैं, जो निर्धारित

आधारों की सीमा में नहीं आतीं, किन्तु वे इतनी साधारण बातें हैं कि उन्हें मनुसदृश महर्षि की रचना कहने में सन्देह होता है।

इतना कार्य करने के बाद भी इस विषय में कार्य करना शेष रह जाता है। फिर भी अब जैसा संभव हो सका,मनुस्मृति के गदलेपन और विकृति को दूर करने का भरसक प्रयत्न किया गया है, और इसमें कोई गर्वोक्ति की बात भी नहीं है कि इन 'आघारों' से मनुस्मृति का शुद्धिकरण करने से इसका गदलापन तो निश्चितरूप से दूर हो ही गया है।



#### ६. प्रक्षेपों से हानियां एवं भ्रान्तियां

प्रक्षेपकों ने मनुस्मृति में स्वाभिमत प्रक्षेप करके अपना स्वार्थ एवं उद्देश्य तो सिद्ध कर लिया, किन्ट् इस दुष्कृत्य से मनुस्मृति को गहरा आघात पहुंचा है। मनुस्मृति का अध्ययन करने से यह जात हो जाता है कि उसका मौलिक रूप अत्यन्त शुद्ध, परिष्कृत, मानवतापूर्ण, पक्षपातदुराग्रहरिहत एव उच्चाशयों से युक्त था। प्रक्षिप्तों ने उस स्वरूप को विकृत करके गदला और मद्दा बना दिया। मनु की मौलिक व्यवस्थाओं को परिवर्तित करके मनु के उद्देश्य को संकीर्ण एवं कुण्ठित रूप दे दिया। प्रक्षिप्त वर्णनों के कारण आज मनुस्मृति को पाठकों की आक्षेपात्मक आलोचनाओं का शिकार होना पड़ रहा है। इसे घृणा की दृष्टि से देखा जाता है और अध्ययन के योग्य ग्रन्थ नहीं माना जाता। इस प्रकार प्रक्षिप्तों के कारण एक श्रेष्ठ ग्रन्थ का अपमान हो रहा है। साथ ही अनेक म्नान्तियाँ मी पनप गयी हैं। प्रक्षिप्तों के कारण हुई हानियों और भ्रान्तियों का अनुमान निम्न बातों से लगाया जा सकता है—

#### (१) भारतीय संस्कृति के स्वरूप में विकृति —

मनुकालीन समाज की संस्कृति अत्यन्त उच्च आदशों से अनुप्राणित, पक्षपात और दुराग्रहरिहत व्यवस्थाओं से युक्त, मानवता और आध्यात्मिकता से ओतप्रोत थी। वर्णव्यवस्था का आधार कर्म थे (१ । ८७-९१) । घृणा की मावना व्यक्तियों के प्रति न होकर दुष्कर्मों के प्रति थी। परवर्ती काल में व्यवस्थाएँ और परम्पराएँ विकृत एवं शिथिल हो गईं। वर्णव्यवस्था कर्मणा न रहकर जन्मना मानी जाने लगी। ज्ञान-विद्या पर ब्राह्मणों का एकमात्र आधिपत्य हो गया। उन्होंने अपने को सर्वोच्च तथा पवित्र घोषित किया और स्त्री, श्रुद्र को घृणास्पद तथा अस्पृश्य बताया। अवान्तर काल की इन विकृत-व्यवस्थाओं को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए मनुस्मृति तथा अन्य शास्त्रों में स्थान-स्थान पर उनका प्रक्षेप कर दिया,और उन वर्णनों को पढ़कर ही आज यह माना जाने लगा कि ये विकृतियाँ मनुकालीन समाज में भी थीं। इन प्रक्षिपत्तों के आघार पर ही आलोचक आज यह आक्षेप करते हैं कि मनुकालीन समाज में जाति-पाति, स्पृश्यास्पृश्य की मावना, स्त्री-शृद्धों के प्रति हीनदृष्टि थी। शृद्धों के प्रति दिवष्ठपूर्ण व्यवहार था। मांसभक्षण, पशुयज्ञ, बहुविवाह, आदि का प्रचलन था। इस प्रकार प्रक्षेपों के कारण प्राचीन संस्कृति का स्वरूत कर रहे हैं, वह इन्हीं प्रक्षिप्तों पर आधारित होने से वास्तविक नहीं कहा जा सकता।

#### (२) रचनाकाल-सम्बन्धी भ्रान्तियाँ —

यद्यपि मनुस्मृति के रचनाकाल के सम्बन्ध में विद्वानों में पर्याप्त मतमेद हैं तथापि प्राप्त प्रमाणों के आघार पर यह अवश्य कहा जा सकता है कि मनुस्मृति उपलब्ध समस्त लैकिक संस्कृत-साहित्य से प्राचीन हैं, और कुछ वैदिक साहित्य से भी (विस्तृत विवेचन पूर्व वर्णित है); किन्तु कुछ आधुनिक हितहासकारों ने इसे महाभारत से भी परवर्ती और कुछ ने इसे श्रुंगकालीन माना है । यह रचनाकाल-संबन्धी भ्रान्ति कुछ प्रक्षिप्त श्लोकों के कारण ही हुई है । महाभारत से परवर्ती मानने वाले इतिहासकार निम्न श्लोकों को आधार मानते हैं —

कुरुक्षेत्रं च मतस्याश्च पञ्चाला : शूरसेनका : । एष ब्रह्मिषिदेशो त्रे ब्रह्मावर्तादनन्तर : । [२।१५ ।] अर्थ — ब्रहमावर्त से मिला हुआ कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल और श्रूरसेनक देशों का प्रदेश ब्रहमर्थि-देश कहलाता है।

> कुरुक्षेत्रांश्च मत्स्यांश्च पञ्चालांशूरसेनजान् । दीर्घाल्लाचूंश्चेव नरानग्रानीकेषुयोजयेत् ।। (७।१९३ ।)

अर्थ — कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल, श्रूरसेनक देशों में उत्पन्न सैनिकों को, जो लम्बे या छोटे कद के होते हैं, उनको सेना के अगले भाग में रखें।

इन श्लोकों में कुरुक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल, श्रूरसेनक नामों का उल्लेख है, अत : विद्वानों का विचार है कि मनुस्मृति इनसे परवर्ती है। किन्तु ये दोनों ही श्लोक परवर्ती हैं।

इसी प्रकार कुछ अत्याघृनिक परम्पराओं के कारण, कुछ वाममार्गीय परंपराओं के कारण मनुस्मृति को शुंगकालीन घोषित किया गया, जैसे-बालविवाह का विधान, मच-मांस का विधान आदि । वे इस प्रकार के श्लोक हैं —

#### त्रिंशद्वर्षोद्वहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम् । त्र्यष्टवर्षो ऽष्टवर्षां वा धर्में सीदति सत्वरः ।। (९।९४ ।।)

अर्थ — गृहस्थ-धर्म का लोप न चाहता हुआ तीस वर्ष का पुरुष शीघ्र ही १२ वर्ष की सुन्दर कन्या और २४ वर्ष का आठ वर्ष की कन्या से विवाह करे।

#### न मांसमक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने। प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला।। (४।४६।।)

अर्थ — माँस-भक्षण, शराब पीना और व्यभिचार में कोई दोष नहीं है। यह तो प्राणियों की स्वामाविक प्रवृत्ति है, किन्तु इनसे निवृत्ति होना अतिलामदायक है।

ये श्लोक भी प्रक्षिप्त हैं । इस प्रकार प्रक्षिप्त श्लोकों ने मनुस्मृति के काल के सम्बन्ध में विवाद पैदा कर दिया और अनेक इतिहासकारों को इसका कालनिर्णय करने में म्रान्ति का शिकार होना पहा है ।

#### (३) साहित्यिक अवमृल्यन

अपने मौलिक रूप में मनुस्मृति उत्कृष्ट एवं शिक्षाप्रद ग्रन्थ है । इसमें मनु के हितकारी. शान्तिप्रद और मार्गदर्शक प्रवचन हैं । इनमें अधिकांश प्रवचन ऐसे हैं,जिन्हें जीवन के शाश्वत और सार्वमौमिक सिद्धान्त कहा जा सकता है । इसी कारण भारतीय साहित्य में मनुस्मृति का शीर्षस्थान रहा किन्तु आज प्रक्षिप्तों के कारण इसे रूढ़िवादी ग्रन्थ माना जाने लगा है,और विभिन्न विकृतियों के कारण इसे साहित्य में सम्मानित स्थान और महत्व नहीं दिया जाता । प्रक्षेपों से मनुस्मृति की साहित्यक गरिमा का हनन हुआ है ।

#### (४) प्रामाणिकता में सन्देह

विभिन्न विरोधी बातों के प्रक्षेपों के कारण, आज पाठक मनुस्मृति की प्रामाणिकता में ही संदेह करने लगे हैं। मनुस्मृति का रचियता कौन है, और क्या यह मनुस्मृति वास्तिवक है। इत्यादि प्रश्न प्रक्षेपों के कारण और अधिक उलझ गये हैं। जैसे —

निम्न श्लोक से मनुस्मृति मनुप्रोक्त सिद्ध होती है —

मनुमेकाग्रमासीनमभिगम्य महर्षय: । प्रतिपूज्य यथान्यायमिदं वचनमञ्जूवन । (१।१ ।)

अर्थ — एकाग्रचित्त होकर बैठे मनु जी कें सामने महर्षि उपस्थित हुए और उनका योग्य सत्कार करके मनु जी से इस प्रकार कहने लगे ।

किन्तु निम्न श्लोक इसे भृगुप्रोक्त सिद्ध करता है —

एतद्वो S यं भुगु :शास्त्रं श्रावियष्यत्यशेषत : ।। (१।५९ ।)

अर्थ — इस धर्म-शास्त्र को भृगुमुनि आप सब त्रमृषियों को सम्पूर्णस्वरूप में सुनायेंगे । निम्न श्लोकों से मनुस्मृति मूलत: ब्रह्माप्रोक्त सिद्ध होती है —

प्रजापतिरिदं शास्त्रं तपसैवासुजतप्रभु: ।। [११।२४३ ।।]

अर्थ — प्रजापति ने इस धर्मशास्त्र को तपस्या करके बनाया।

इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ मामेव स्वयमादित: । विधिवद्ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् । । [१।४८ । ।]

अर्थ — मनुजी कहते हैं कि ब्रह्मा ने सृष्टि के प्रारम्भ में इस धर्मशास्त्र को बनाकर प्रथम विधिपूर्वक मुझे उपदेश दिया । और फिर मैंने मरीचि आदि मुनियों को पढ़ाया ।

इसी प्रकार अन्य परस्परिवरोधी, प्रसंगविरोधी वर्णन भी मनुस्मृति में मिलते हैं, जिन्हें पढ़कर पाठक का सिर चकराने लगता है, और फिर उसे इसकी प्रामाणिकता में सन्देह पैदा होता है। (५) मन के व्यक्तित्व पर आंच —

महर्षि मनु को धर्मप्रवक्ता के रूप में समी ने सर्वोच्च स्थान दिया है। परवर्ती शास्त्रों, ऋषि-महर्षियों ने एकमत से मनु के विधानों को प्रमाण माना है और उन्हें प्रमाणिक, अधिकारी विद्वान्। "यद्धै कि च मनुरवदत् तद् भैषजम्" (जो कुछ मनु ने कहा है, वह औषध है —तै. स २।२।१०२) कहकर उन्हें सर्वाधिक आदर दिया। किन्तु परवर्ती पक्षपात — दुराग्रहबद्ध, रूढ़ अन्धविश्वास और घृणा-विद्धेष से प्रेरित प्रक्षेपों के कारण पाठकों की दृष्टि में मनु की प्रतिष्ठा धूमिल हो गई। पाठकों से प्रक्षेपों की परीक्षा तो सम्भव न हो सकी, किन्तु उन्होंने यह अवश्य मान लिया कि इस प्रकार का वर्णन करने वाला व्यक्ति कोई विशिष्ट व्यक्ति नहीं हो सकता। इस प्रकार के प्रक्षेपों ने मनु के व्यक्तित्व का हनन किया है।

#### (६) मनुस्मृति के प्रति घृणा का दृष्टिकोण —

ऊपर-वर्णित घिनौनी और अमानवीय बातों का मनुस्मृति में उल्लेख देखकर आज के व्यक्ति इसके प्रति उपेक्षा और घृणा की मावना रखने लगे हैं। कोई-कोई इसे 'स्वार्थी ब्राह्मणों का पोथा' कहकर मजाक उड़ाते है। विशेषत: निम्नवर्ग तो इस के प्रति इसलिए आक्रोश प्रकट करते हैं, क्योंकि इसमें उनके प्रति पक्षपात और विद्वेष का वर्णन है। स्त्रियों की निन्दा देखकर स्त्रीवर्ग की मी इस ग्रन्थ के प्रति उदासीनता की भावना है। यह सब प्रक्षेपों के कारण है।

इस प्रकार प्रक्षेपों के कारण मनुस्मृति को विभिन्न हानियां हुई हैं, और उस के सम्बन्ध में म्नान्तियां जन्मी हैं। अत: यह आवश्यक है कि मनुस्मृति के प्रक्षेपों का अनुसन्धान करके उन्हें दूर किया जाये, जिससे मनुस्मृति का मौलिक शुद्ध रूप सामने आ सके। प्रक्षेपों के निकल जाने पर ही मनु एवं मनुस्मृति के प्रति जनता की श्रद्धा जाग सकती है। तभी मनुकालीन भारतीय संस्कृति और इतिहास का वास्तविक चित्र सामने आ सकता है।

# तृतीय अध्याय

# मनु की प्रमुख मौलिक मान्यताएं और उनकी मौलिकता के आघार

पिछले अध्याय में, मनुस्मृति में पाये जाने वाले प्रक्षिप्त श्लोकों और उनके अनुसंघान में सहायक 'मानदण्डों' पर लक्षण-उदाहरण-सहित पर्याप्त विवेचन प्रस्तुत करके प्रक्षेपानुसन्धान की पद्धित को स्पष्ट कर दिया गया है, और भाष्य में भी उन-उन श्लोकों या मान्यताओं पर यथास्थान आधारमूत समीक्षा दी है, फिर भी इस विषय में बार-बार ये शंकाएं उठायी जाती हैं कि 'अमुक मान्यता को मौलिक क्यों माना गया ?' 'अमुक मान्यता को प्रक्षिप्त क्यों माना गया ?' 'अमुक मान्यता को प्रक्षिप्त क्यों माना गया है श्रृ 'आप जिसे प्रक्षिप्त घोषित कर रहे हैं', क्यों न उसे मौलिक स्वीकार किया जाये ?' आदि-आदि।

पीखे यह मी स्पष्ट किया जा चुका है कि कृतित्व के आधार पर निर्धारित प्रसंगविरोध, अन्तर्विरोध आदि सात मानदण्डों के अनुसार जो मान्यता मनुस्मृति-विरुद्ध सिद्ध होती है, वह प्रक्षिप्त मानी गयी है और मनुस्मृति-संगत मान्यता मौलिक । यहां मनु की कुछ प्रमुख मान्यताओं का, मनुस्मृति में प्राप्त होने वाले उससे सम्बन्धित समग्र पक्ष-विपक्षात्मक विवरण को एकत्ररूप में प्रस्तुत करके, और अधिक विवेचन किया जाता है, जिससे ये मान्यताएं और इनको मौलिक मानने की पद्धति और अधिक स्पष्ट हो सके ।

मनुस्मृति की किसी मी मान्यता को मौलिक और प्रक्षिप्त मानने में सर्वसामान्य कारण या तर्क निम्न हैं —

- १. मनुस्मृति के प्रतिपाद्य, उसकी आधारमूत मावनाओं जो कि प्रसंग, विषय और शैली की इष्टि से पूर्वापर क्रम से संगत हैं के अनुकूल वर्णन या मान्यताएं मौलिक हैं, और इनके विरुद्ध प्रक्षिप्त हैं। ये प्रक्षिप्त 'अन्तर्विरोध' या 'परस्परविरोध' वर्ग के अन्तर्गत आते हैं।
- २. मनुस्मृति कुछ निघारित विषयों या प्रकरणों में आबद है। किसी मी विषय के प्रारम्भ, अन्त अथवा दोनों स्थानों पर मनुस्मृति में उसका संकेत स्वयं किया गया है। उन विषय-संकेतों से सम्बद्ध वर्णन मौलिक हैं, और उनसे बाह्य वर्णन प्रक्षिप्त हैं। ये प्रक्षेप 'विषयविरोध' वर्ग के अन्तर्गत आते हैं।
- 3. मनुस्मृति के पूर्वापर प्रसंगक्रम से जुड़े हुए श्लोक मौलिक हैं, और उससे तालमेल न रखने वाले अथवा उस क्रम को भंग करने वाले श्लोक प्रक्षिप्त हैं। ये 'प्रसंगविरोध' के अन्तर्गत आते हैं।
- ८. मनुस्मृति की सरचना और वर्णन पदित की कुछ सुनिश्चित शैलिया भी पायी जाती हैं। उन शैलियों में दले या अनुकूल वर्णन मौलिक हैं, और उनसे विरुद्ध प्रश्चिप्त । इन सभी को 'शैलीगृत आधार' के अन्तर्गत रखा गया है ।
- ५. मनु ने अपनी स्मृति का मूलस्रोत या आघार वेद को माना है, अत: स्पष्ट है कि मनुस्मृति में वेद्यनुकूल पायी जाने वाली मान्यताएं मौलिक हैं,और उसके प्रतिकृल पायी जाने वाली प्रक्षिप्त हैं। यह बात मनु ने स्वयं भी स्वीकार की है। इस प्रकार के प्रक्षेपों को 'वेदविरोध' की संज्ञा दी गयी है।
  - ६. प्रक्षेप करने का कोई न कोई कारण अवश्य होता है । वह प्रक्षेप करने के पीछे 'निहितप्रवृत्ति'

शैलियों के परिज्ञन के लिए मनु. का पु.. तृतीय अध्याय में शैलीगत आधार और चतुर्व अध्याय में मनुस्मृति की शैली शीर्षक क्ष्टच्य है।

न. १११२५ (२११०); ११३/ १११२५ (२१६). १११२७ १२८, १३०-१३४ (२१८, ५, ११-१५); ११२१ ३१; १२११०८, १०५, ११३, आदि ।

इ. १२ १९५-९६ ।। .

कही जा सकती है। प्रक्षिप्त निर्घारण 4' इस प्रवृत्ति को मी घ्यान में रखा गया है। इसको घ्यान में रखना इसिलए मी आवश्यक है कि प्राचीनकाल में स्मृति या हस्तलेखों के द्वारा ही विद्याएं या शास्त्र सुरक्षित रखे जाते थे। इसकी बहुत अधिक समावना है कि किसी श्लोक में स्मृतिदोष से पूर्वापरक्रम में परिवर्तन आ गया हो, और फिर वैसा ही लेखबढ़ हो गया हो, अथवा हस्तलेख में त्रुटित होकर स्थानप्रष्ट हो गया हो।

इन तर्क या आघारों में से किसी श्लोक पर एक आघार ही लागू होता है, तो कहीं एक से अधिक भी। इन आघारों के अनुसार मनुस्मृति में मौलिक सिद्ध होने वाली कुछ प्रमुख मान्यताएं निम्न हैं—

# १. मनुस्मृति में वर्णव्यवस्था कर्मणा मान्य है, जन्मना नहीं —

मनुस्मृति में अनेक स्थलों पर स्पष्ट और सांकेतिक रूप में ऐसे वर्णन हैं, जो यह सिद्ध करते हैं कि मनु वर्णव्यवस्था का निर्धारण मूलत : कर्म से मानते हैं, जन्मना नहीं । किसी मी वर्ण में उत्पन्न बालक को माता-पिता अपने वर्ण या अन्य किसी मी वर्ण में दीक्षित करा सकते हैं, किन्तु शैक्षणिक काल में अन्तत : वर्ण का निश्चय, उसके गुण, कर्म, स्वमाव-संस्कार आदि के आधार पर आचार्य करता है । बाद में कर्मों या व्यवसाय के आधार पर उसमें परिवर्तन हो सकता है । (क) इस मान्यता के विधायक या संकेतक स्थल —

इस मान्यता को प्रदर्शित करने वाले निम्न स्थल मनुस्मृति में प्राप्त हैं । ये समी मनुस्मृति की आघारमूत मावना के अनुरूप, संकेतित विषय के अन्तर्गत, प्रसंगसम्मत और शैली के अनुकूल हैं — १।३१, ८७-९१; २।११-१४ (३६-३९), ७८(१०३), १०१(१२६), १४३(१६६); ४।२४५; १०।६५।।

इन समी स्थलों का अनुशीलन और विश्लेषण करने के अनन्तर इस विषयक निम्न निष्कर्ष स्पष्ट होते हैं —

(१) (क) यदि मनु जन्म से ही किसी वर्ण को श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ मानते, तो उन्हें वर्णों के कमों का निश्चय करने की आवश्यकता नहीं थीं; क्योंकि जो व्यक्ति जन्म के आधार पर ही श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ माना जा रहा है, तो वह वैसा ही रहेगा, चाहे कर्म करे या न करे । यतोहि शैशवावस्था और कौमार्यावस्था में भी वह वर्णों के लिए प्रतिपादित कर्मों को नहीं करता है, अपितु बहुत बार तो अज्ञान में विरोधी कर्म भी कर देता है । जब उस अवस्था में उसे जन्मत : ब्राह्मण या धर्म की प्रत्यक्ष मूर्ति माना जा रहा है [१।९८], तो बाद में कर्मों के न करने या विरोधी कर्मों के करने से भी उसका ब्राह्मणत्व नष्ट नहीं होना चाहिए । लेकिन मनुस्मृति के सभी विधि-निषेध-चचनों, व्यवस्थाओं और वर्णों के लिए कर्मों के निश्चय से स्पष्ट होता है कि मनु धर्म-अधर्म, कर्म और अवस्थाओं से ही वर्णव्यवस्था या व्यक्ति की श्रेष्ठता मानते हैं, जन्म से नहीं । यदि जन्म से ही श्रेष्ठत्व स्वीकार कर लिया जाये, तो मनुस्मृति की सम्पूर्ण कर्मव्यवस्था ही व्यर्थ हो जायेगी । कोई पालन करे या न करे व्यवस्थाओं का कोई महत्त्व ही नहीं रहेगा,क्योंकि उनका श्रेष्ठत्व-अश्रेष्ठत्व तो जन्म से ही निर्धारित हो ही चुका । लेकिन मनु ने कर्म के आधार पर वर्णव्यवस्था मानी है । निम्न श्लोकों में उनकी अत्यधिक स्पष्ट घोषणा दृष्टव्य है —

शूद्रो बाह्मणतामेति बाह्मणश्चैति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैश्यात्तथैव च ।। [१०।६५।।]

अथात् —श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ कर्मों के अनुसार शुद्र ब्राह्मण और ब्राह्मण श्रुद्र हो जाता है, अथात् गुणकर्मों

के अनुकूल कोई ब्राह्मण हो तो ब्राह्मण रहता है तथा जो ब्राह्मण क्षत्रिय, वैश्य और शूद्ध के गुण वाला हो तो वह क्षत्रिय, वैश्य और शूद्ध हो जाता है । इसी प्रकार शूद्ध के घर उत्पन्न भी मूर्ख हो तो वह शूद्ध रहता है और जो उत्तम गुणयुक्त हो तो यथायोग्य ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य जो जाता है । इसी प्रकार क्षत्रिय और वैश्य का भी वर्ण-परिवर्तन समझना चाहिए ।

कर्मणा वर्णव्यवस्था का अतिस्पष्ट विधान — मनु ने इस श्लोक में अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में वर्णव्यवस्था को कर्मों पर आधारित माना है । इस मान्यता के सम्बन्ध में अन्य विवेचन २।३१, ८७-९१; १०७, ११।११४ श्लोकों में और उनकी समीक्षा में देखिये।

(ख) श्लोक की पुष्टि में प्रमाण — प्राचीन काल में कर्मानुसार वर्णव्यवस्था प्रचलित थी। इसके अनेक प्रमाण और उदाहरण मिलते हैं। आपस्तम्ब धर्मसूत्र १।५।१०-११ में इसी मान्यता को स्पष्ट किया है —

े धर्मचर्य्या जघन्यो वर्ण : पूर्वं पूर्वं वर्णमापद्यते जातिपरिवृत्तौ ।। १ ।। अधर्मचर्य्या पूर्वो वर्णो जघन्यं जघन्यं वर्णमापद्यते जातिपरिवृत्तौ ।। २ ।।

धर्माचरण से निकृष्ट वर्ण अपने से उत्तम-उत्तम वर्ण को प्राप्त होता है और वह उसी वर्ण में गिना जावे कि जिस-जिस के योग्य होवे ।। १।।

वैसे अधर्माचरण से पूर्व अर्थात् उत्तम वर्णवाला मनुष्य अपने से नीचे-नीचे वाले वर्ण को प्राप्त होता है और उसी वर्ण में गिना जावे ।। २ ।।'' (स. प्र. चतुर्थ समू.)

- (२) अपने धर्मे कमों का पालन न करने पर कोई मी व्यक्ति शूद बन जाता है, ऐसा मनु का मत है। यथा (अ) वेद न पढ़ने पर द्विज शूद्रता को प्राप्त करता है [योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम्। स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छिति सान्वय: ।। [२।१६८]। (आ) सन्ध्योपासना न करने वाला व्यक्ति शूद्रवत होता है [न तिष्ठिति तु य: पूर्वा नोपास्ते यश्च पश्चिमाम्। स शूद्रवत् बहिष्कार्य: सर्वस्मात् द्विजकर्मण: ।। [२।१०३]। (इ) यथोक्त आयुसीमा तक उपनयन में वीक्षित न होकर द्विज न बनने वाले व्यक्ति 'त्रात्य' संजक श्रूद्र कहलाते हैं [२।३७-४०]। (ई) नीचों की संगति से ब्राह्मण श्रुद्रता को प्राप्त करता है [उत्तमान्तुसमान्याच्छन् हीनान् हीनांश्च वर्जयन् । ब्राह्मण: श्रेष्ठतामेति प्रत्यवायेन शूद्रताम् ।। (४।२४५)]। इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि न तो मनु ने व्यक्ति को जन्म से ही अग्रेष्ठ माना है और न जन्मके आधार पर वर्णव्यवस्था मानी है, यदि जन्मना इनका निर्धारण होता तो उक्तरूप से वे निम्न न बनते।
- (३) इसके साथ ही शूद्रता को प्राप्त व्यक्ति,यदि अपने कर्मों को सुघार लेता है,और त्रुटियों के लिए प्रायश्चित कर लेता है,तो वह पुन: अपने वर्ण का हो सकता है। मनु ने यह मान्यता, 'व्रात्य' संज्ञक शूद्रों के लिए और वर्णविरुद्ध कार्यों के कारण ब्राह्मण-वर्ण से बहिष्कृत ब्राह्मणों के लिए विहित प्रायश्चितों में प्रकट की है [११।१९१-१९६]। इस व्यवस्था से मी मनु की वर्णव्यवस्था कर्मानुसार ही सिद्ध होती है।
- (४) मनु ने व्यक्ति की प्रतिष्ठा और बड़प्पन, गुणों की योग्यता के आघार पर माने हैं [२।१३६, १३७, १५४, १५६]। मनु की यह मान्यता मी यह स्पष्ट करती है कि मनु जन्म के आघार पर श्रेष्ठता या उच्चता अथवा वर्णव्यवस्था नहीं मानते, अपितु कर्म या गुणों को ही आघार मानते हैं।
- (4) मनु ने वर्णों के कर्म बतलाते हुए ''लोकानां विवृद्धयर्थम्'' (समाज की वृद्धि के लिए १।३१) और ''सर्वस्यास्य तु गुण्स्यर्थम्'' (इस समस्त जगत की सुरक्षा के लिए १।८७) को

कर्मनिर्घारण का कारण बतलाया है। इन कारणों पर विशेष ध्यान देने पर यहां यह स्पष्ट मान्यता प्रकट हो जाती है कि मनु कर्मों के आधार पर ही वर्ण-व्यवस्था मानते हैं, जन्म के अनुसार नहीं। क्योंकि, यदि जन्म से ही व्यक्ति श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ, उच्च-निम्न निर्धारित हो गये तो, उससे समाज या जगत की क्या वृद्धि होगी? केवल उच्च लोगों की वृद्धि होगी। अपितु वृद्धि भी कहां होगी, जो जिस स्तर का होगा वहीं रहेगा। उसे अपने स्तर की उन्नित का अवसर ही कहां मिलेगा? यदि जन्मना वर्ण-व्यवस्था मानें तो इन कारणों का कथन निरर्थक होगा। इन कारणों के कथन से एक और संकेत मिलता है — वह यह कि चार वर्णों के अनुसार प्रजार नहीं बनायीं अपितु प्रजाओं की वृद्धि के लिये (प्रजाओं के लिए) चार वर्ण बनाये अर्थात् पहले प्रजार बनीं जो जन्मना समान थीं, फिर उनमें से गुण्क कर्मानुसार चार वर्ण निर्मित किये गये, जिससे समाज व्यवस्था में बंधकर वृद्धि करता रहे। इस प्रयोगपदित से भी कर्मणा वर्णव्यवस्था सिद्ध होती है।

(६) 'वर्ण' शब्द का अर्थ और व्युत्पति ही यह सिद्ध करते हैं कि मनु की व्यवस्था जन्मना न होकर कर्मणा है। निरुक्त में 'वर्ण' शब्द की व्युत्पत्ति दी है... 'वर्णों वृष्णोते;' (२।१।४) अर्थात कर्मानुसार जिसका वरण किया जाये वह 'वर्ण' है। इस पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्दं ने मी स्पष्ट किया हैं—

> ''वर्णो वृणोतेरिति निरुक्तप्रामाण्याद्वरणीया वरीतुमर्हा : । गुणकर्माणि च दृष्ट्वा यथायोग्य व्रियन्ते ये ते वर्णा : ।'' (र्ज्ञ. मा. मू. वर्णाप्रमधर्मविषय)

अर्थात् ---गुण-कर्मों को देखकर यथायोग्य अधिकार जिसको दिया जाये वह वर्ण हैं।

- (७) वर्णों के नाम उनके कर्मानुसार रखे गये हैं । नामों की व्युत्पत्ति स्वयं उनके कर्मों का बोघ कराती है (इसके लिए विस्तृत समीक्षा १।८७-९१ श्लोकों पर द्रष्टव्य हैं) ।
- (क) 'ब्राह्मण' नाम कर्मणा वर्णव्यवस्था का सूचक वर्णों के नामों की व्याकरणानुसारी रचना और व्युत्पित से मी यह बात सिंद्ध होती है कि मनु ने कर्मानुसार ही वर्णों का नामकरण किया है और नामों से वर्णों के कर्मों का भी बोध होता है। 'ब्राह्मन' प्रातिपिदक से 'तदधीते तद्वेद' (अष्टा. ४।२।५९] अर्थ में 'अण्' प्रत्यय के योग से 'ब्राह्मण' शब्द बनता है। इसकी व्युत्पित हैं 'ब्राह्मणा वेदेन परमेश्वरस्य उपासनेन च सह वर्तमानो विद्यादि उत्तमगुण युक्त : ' अर्थात वेद और परमात्मा के अध्ययन और उपासना में तक्लीन रहते हुए विद्या आदि उत्तम गुणों को धारण करने से व्यक्ति 'ब्राह्मण' कहलाता है। मनु ने भी इन्हीं कर्मों को ब्राह्मण के प्रमुख कर्मों के रूप में वर्णित किया है।

ब्राहमणग्रन्थों के वचनों में भी वर्णों के कमों का वर्णन पाया जाता है । निम्न वचनों में ब्राहमण के कर्तव्य उद्दिष्ट हैं —

- (अ) "आग्नेयो ब्राह्मण:" [तां. १५।४।६] । "आग्नेयो हि ब्राह्मण:" [काठ. २९।१०] = ब्राह्मण श्रेष्ठ व्रतों = यज्ञादि से सम्बन्ध रखने वाला अर्थात् यज्ञकर्ता ब्राह्मण होता है। (आ) "ब्राह्मणो व्रतमृत्" [ते. सं. १।६।७।२] । "व्रतस्य रूपं यत् सत्यम्" [अ. १२।६।२) = ब्राह्मण श्रेष्ठ व्रतों = कर्मों को धारण करने इंडा होता है। सत्य बोलना व्रत कर एक रूप है।
- (इ)"गायत्री ते बाह्मणा:"(ऐ १।२८) ।"गायत्रो के ः "[गो. पू. ४।२४] ।"गायत्रो ते बृहस्पति:"(ता. ५।१।१५) ब्राह्मण गायत्र होता है । ग्राह्मत्र वेद, यज्ञ और परमात्मा को कहते हैं ।

- (ख) क्षत्रियं नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक (१) क्षणु हिंसा अर्थ वाली (तनादि) घातु से 'कत:' प्रत्यय के योग से 'क्षत:' शब्द की सिद्ध होती है और 'क्षत' उपपद में त्रेंडू पालन करने अर्थ में (भ्वादि) घातु से 'अन्येष्विप दृश्यते' [अष्टा. ३।२।१०१] सूत्र से 'ठ:' प्रत्यय, पूर्वपदान्त्याकारलोप होकर 'क्षत्र' शब्द बना । 'क्षत्र एव क्षत्रिय:' स्वार्थ में 'इय:' होने से 'क्षत्रिय:'अथवा क्षत्रस्य-अपत्य वा, 'क्षत्राद् घ:' (अ. ४।१।१३८] सूत्र से जन्म लेने अर्थ में 'घ:' प्रत्यय होकर क्षत्रिय शब्द बना । 'क्षदित रक्षाति जनान् क्षत्र:' जो जनता की रक्षा का कार्य करता है अथवा, 'क्षण्यते हिस्यते नश्यते पदार्थों येन स 'क्षतः' घातादि:,तत स्त्रायते रक्षतीति क्षत्र:'— आक्रमण, चोट, हानि आदि से लोगों की रक्षा करने वाला होने से क्षत्रिय-को 'क्षत्रिय' कहते हैं।ब्राह्मण ग्रन्थों में 'क्षत्रं राजन्य:'(ऐ. ८।२; ३।४)'क्षत्रस्य वा एतंदूप' यद राजन्य:'।श १३।१।५।३) क्षत्रिय 'क्षत्र' का ही रूप है,जो प्रजा का रक्षक होता है।
- (२) यहां अपत्यार्थ में 'इय्' आदेश क योग से क्षत्रिय आदि शब्द बनाने में यह शंका उत्पन्न होती. है कि क्या मनु जन्म के आघार पर वर्ण मानते हैं ? इस शंका के निराकरण के लिए पुष्ट समाधान है । वंश केवल जन्म से ही नहीं अपितु विद्याजन्म से मी वंश चलता है । अष्टाष्यायी २।१।१९ में 'संख्यावंश्येन' सूत्र में विद्या से जन्म माना है । मनुस्मृति २।११९ १२३ श्लोकों में स्पष्टत : विद्या के आधार पर जन्म माना है । इस प्रकार गुणग्राहिता, कार्यकारणमाव और विद्या के आधार पर भी अपत्य आदि सम्बन्ध होते हैं । जैसे सूर्य, वरुण आदि की कोई पत्नी या अपत्य आदि नहीं होते,किन्तु फिर भी कार्य-कारण और गुणग्राहिता आदि के आधार पर अदिति का पुत्र आदित्य, सूर्य की पत्नी सूर्या आदि, और वरुणानी, मैत्रावरुण : आदि प्रयोग होते हैं ।
  - (३) क्षत्रिय के विस्तृत कर्तव्यों का वर्णन ७।१ से ९।२२५ श्लोकों में है।
- (ग) 'वैश्य' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक (१) ''विश :मनुष्यनाम'' [निघ. २ । ३] उससे मावार्थ में 'यत',उससे स्वार्थ में 'अण्' । अथवा 'विश्' प्रातिपदिक से अपत्यार्थ में 'यञ्' छान्दस प्रत्यय से 'वैश्य' शब्द बना । ''यो यन्न-तन्न व्यवहारविद्यासु प्रविशति स:, 'वैश्य:' व्यवहारविद्यासु प्रविशति स:, 'वैश्य:' व्यवहारविद्यासु प्रविश्व रहता है या विविध विद्याओं में कुशल जन 'वैश्य' होता है । ब्राहमण ग्रन्थों में —
- ''एतद् वे वेश्यस्य समृद्धं यत् पशवः'' (ता. १८।४।६) ''तस्मादु बहुपशुर्वेश्वदेवो हि जागतो (वेश्यः)''(ता. ६।११०) पशुपालन से वेश्य की समृद्धि होती है. यह वेश्य का कर्तव्य है।
  - (२) वैश्य के विस्तार से कर्तव्यों का वर्णन द्रष्टव्य है ९।२२५ –३३३ में।
- (घ) शूद्र 'नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक (१) शुच् -शोकार्यक (म्वादि) धातु से 'शुचेर्दश्च' (उणा. २ । १९) सूत्र से 'रक्' प्रत्यय, उकार को दीर्घ, च को द होकर 'शूद्र' शब्द बनता है । शूद्र : = शोचनीय : शोच्यां स्थितिमापन्नो वा, सेवायां साधुर् अविद्यादिगुणसहितो मनुष्यो वा' = शूद्र वह व्यक्ति होता है, जो अपने अज्ञान के कारण किसी प्रकार की उन्नत स्थिति को नहीं प्राप्त कर पाया, और जिसे अपनी निम्न स्थिति होने की तथा उसे उन्नत करने की सदैव चिन्ता बनी रहती है, अथवा स्वामी के द्वारा जिसके मरण की चिन्ता की जाती है ऐसा सेवक मनुष्य|ब्राह्मण ग्रन्थों में भी यही माव मिलता है "असतो वा एष सम्भूतो यह शूद्र :" (तै. ३ । २ । ३ । ९) असत : = अविद्यात : । अज्ञान और अविद्या से जिसकी निम्न

जीवनस्थिति रह जाती है, जो केवल सेवा आदि कार्य ही कर सकता है, ऐसा मनुष्य श्रुद्र होता है। (२) वह उत्तम कर्मों से उच्च वर्ण को भी प्राप्त कर सकता है।

[९। ३५ ।। १०। ६५]

- (३) शूद्र के कुछ विस्तृत कर्जव्यों का वर्णन ९ । ३३४ —३३५ श्लोकों में है । उन श्लोकों से मनु की शूद्र-सम्बन्धी यह मान्यता और भी स्पष्ट हो जाती है कि वे शूद्र को जन्मना नहीं मानते, तथा न घुणास्पद मानते हैं ।
- (c) मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं इसमें अन्य प्रमाण भी हैं (क) शूद्र को वे हीन नहीं मानते, अपितु 'शुचि': = पिवत्र 'उत्कृष्ट शुश्चृषु: आदि विशेषणों से सम्बोधित करते हैं [९ । २३५] । सबके घरों में सब प्रकार की सेवा करने वाला मला अपिवत्र, अछूत, हीन कैसे हो सकता है ? (ख) मनु व्यक्ति को शूद्र इसलिए मानते हैं कि वह पढ़ता नहीं । उसका वेदाध्ययन-रूप दूसरा ब्रह्मजन्म नहीं होता |२ । १२६ में अज्ञानता के कारण ही यह कथन किया है ''यथा शूद्रस्त्येव स :'' । ब्राह्मण क्षत्रिय वैश्यों केद्विज इसलिए कहा जाता है कि उनका ब्रह्मजन्म रूप दूसरा जन्म होता है 'द्विजायते इति द्विज : । शूद्र को 'एक जाति :' न पढ़ने के आधार पर कहा जाता है । देखिए प्रमाण 'ब्राह्मण : क्षत्रियों वैश्यस्त्रयों वर्णा : द्विजातय : । चतुर्थ एक जाति स्तु शूद्र : नास्ति तु पंचम : । ।' १० । ४ ।। (ग) मनु कर्मों के आधार पर मनुष्यों के दो वर्ग मानते हैं जो श्रेष्ठ धर्माकृल आर्य परम्पराओं में दीक्षित हैं,वे चारों वर्ण आर्य हैं । (२) इनमें अदीक्षित शेष सब दस्यु हैं [१०।४५] । (घ) मनु कर्म के आधार पर ही व्यक्ति को श्रेष्ठ आर्य और अश्रेष्ठ अनार्य मानते हैं । १० । ५७ —५८ में वे क्रमों के आधार पर इनकी पहचान करने को कहते हैं । ये सब बातें मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था की मान्यता को सिद्व करती हैं ।
- (९) १। ३१ में भी मनु ने अपनी 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' की मान्यता का संकेत दिया है। १। १६, २३, २६ –३० श्लोकों के द्वारा यह कहा जा चुका है कि एक साथ अनेक प्रजाए उत्पन्न हुईं ब्राह्मण, ब्रित्रय, वैश्य और शूद्र आदि के रूप में प्रजाए उत्पन्न नहीं हुईं, अपितु समान मनुष्यों के रूप में हुईं। फिर उन बहुत सारे मनुष्यों में से समाज की वृद्धि के लिए, एक व्यवस्था के रूप में चार वर्णों का मुख, बाहु, जंघा और पैर की समानता से (गुणकर्मानुसार) निर्माण किया। १। ३१ में आलंकारिक रूप में यह कथन है। उक्त अंगों का जो स्थान और कार्य शरीर में है, समाज में वही स्थान क्रमशः ब्राह्मण, ब्रित्रय, वैश्य और शूद्र का बनाया। इस प्रकार योग्यता के आधार पर लोगों को चार वर्णों में विभक्त करके उनके कर्म भी योग्यतानुसार निश्चित किये। यह वर्णनक्रम (अनेक प्रजाओं की उत्पत्ति और फिर उनमें वर्णव्यवस्था) और आलंकारिक कथन कर्मानुसार वर्णव्यवस्था का संकेत देता है। इन अनेक प्रमाणों से 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' मनु की मौलिक मान्यता सिद्ध होती है, अत: इसकी विरोधी 'जन्मना वर्णव्यवस्था' वाली मान्यता अन्तर्विरोध के आधार पर प्रक्षिप्त कहलायेगी।
  - (१०) ब्राह्मणग्रन्थों में कर्मणा वर्णव्यवस्था के स्पष्ट वर्णन मिलते हैं। यथा (अ)'स: (क्षत्रिय:) ह दीक्षमाण एव ब्राह्मणतामम्युपैति।।'' (ऐ. ७।२३) क्षत्रिय वीक्षित होकर ब्राह्मणत्व को प्राप्त कर लेता है।
- (आ) ''तस्मादिप (दीक्षितम्) राजन्य वा वैश्य वा बाह्मण इत्येव बूयात्, बाह्मणो िष्ठ जायते थो यहाज् जायते ।।'' (शत. ३।२।१।४०)

चाहे कोई क्षत्रियपुत्र हो अथवा वैश्यपुत्र, यज्ञ में दीक्षा ग्रहण करके (उपनयनसम्कार में) वह ब्राह्मण ही कहलाता है अर्थात् ब्रहमचर्यात्रम में वेदाध्ययन के समय यज्ञ में दीक्षित होकर सभी व्यक्ति ब्राह्मण कर्म वाले होते हैं। बाद में कर्मानुसार क्षत्रिय और वैश्य बनते हैं।

- (११) वर्ण-परिवर्तन के उदाहरण ऐतरेय ब्राह्मण २।१९ में कवष-ऐलूष नामकं व्यक्ति की एक घटना वर्णित है, जो वर्ण-परिवर्तन का ज्वलन्त प्रमाण है। जन्मना निम्न जाति का व्यक्ति ऋषित्व के कारण ऋषियों में परिगणित होकर उच्चवर्णस्थ कहलाया —
- (क) ''त्रृषयो वै सरस्वत्यां सत्तमासत,ते कवषमैलूषं सोमादनयन्, दास्या: पुत्र: कितवोऽ ब्राह्मण: कथं नो मध्ये दीक्षिष्टेति । . . . स बहिर्धन्वो दूढ्ह पिपासया वित्र एतदपोनप्त्रीयमपश्यत् 'प्रदेवत्रा ब्रह्मणे गातुरेतु' इति ।।''
- अर्थात 'ऋषि लोगों ने सरस्वती नदी के तट पर यज्ञ का आयोजन किया । यज्ञ में भाग लेने आये हुए कवष ऐलूष को ऋषियों ने सोम से विन्वत कर दिया । यह सोचकर कि यह दासी का पुत्र, कपट-आचरण वाला, अब्राह्मण किस प्रकार हमारे मध्य दीक्षित हो गया! (यज्ञ से बाहर निकाल देने पर ) वह कवष-ऐलूष पिपासा से संतप्त हुआ बाहर जंगल में चला गया । वहां उसने 'अपोनप्त्र' देवता वाले सूक्त का 'अर्थदर्शन किया' फिर ऋषियों ने वेदार्थद्रष्टा होने के कारण उसे पुन: अपने मध्य बुलाकर यज्ञ में दीक्षित कर लिया ।

यह सूक्त ऋक. १०। ३० वाँ है और वेद में इस सूक्त पर इसी ऋषि का नाम उल्लिखित है। इस ऋषि द्वारा दृष्ट अन्य १०। ३१ — ३४ सूक्त भी हैं। इससे यह भी सिद्ध होता है कि सूक्तों पर लिखित ऋषि उन-उन सूक्तों के अर्थद्रष्टा हैं।

- (ख) छान्दोग्योपनिषद् में सत्यकाम जाबाल की कथा आती है, जो अज्ञात कुल होते हुए गुण-कर्मी से ब्राह्मण बन गये [४४ है]। इसी प्रकार चांडाल कुल के मातड्ग ऋषि ब्राह्मण हो गये । बाल्मीकि रामायण में विश्वामित्र क्षत्रियराजा के ब्राह्मण होने का वर्णन आता है [१६ ५ सर्ग]। इस प्रकार गुण-कर्म से वर्णव्यवस्था और वर्णपरिवर्तन परम्परा से भी सिद्ध है।
- (१२) वर्ण चार हैं—(क) मनु ने चार वर्णों की मान्यता अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में उद्घोषित की है। मनुस्मृति में सर्वत्र वर्णनात्मक रूप में चार वर्णों का ही वर्णन है। चार वर्णों की दीक्षा से रहित अन्य सभी व्यक्तित दस्यु हैं [१०। ४५]।अन्य वर्णसंकर आदि संज्ञक कोई वर्ण नहीं। इस मान्यता की पुष्टि के लिए मनुस्मृति के निम्न श्लोक भी द्रष्टव्य है—१।३१, ८७-९१।३।२०।।५।५७। ७।६८ ।। १०।४५, ६५, १३१।। १२।९७ आदि।
- (ख) चार वर्णों में शास्त्रीय प्रमाण—अन्यत्र शास्त्रग्रन्थों में भी चार वर्णों का ही उल्लेख आता है। इन चार वर्णों से शेष व्यक्ति आर्येतर हैं,जिन्हें निषाद, असुर, राक्षस आदि विभिन्न वर्गकृत नामों से अभिहित किया जाता है—
  - (अ) ''ऊर्जाद: उत यज्ञियास: पंचजना: मम होत्रं जुषध्वम् ।'' (त्रुक् १०।५३।४)
  - ं'पंचजना :—चत्वारो वर्णा :, निषाद: पंचम इति औपमन्यव : ।'

चार वर्ण — ब्राहमण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र और इनसे भिन्न पांचवें निषादजन, ये वेदोक्त पांच प्रकार के मनुष्य हैं r (आ) ''चत्वारो वर्णा: । ब्राहमणो राजन्यो वैश्य: शुद्र:''

**(श. ज़ा. ५।५।४।९)** 

''चत्वारो वै पुरुषा ब्राहमणो राजन्यो वैश्य: ।।''

(मैत्रा. सं. ४।४।६)

# कर्मणा-चातुर्वण्यं-व्यवस्था का आधार वेद —

यजुर्वेद के पुरुषसूक्त में चार वर्णों की उत्पत्ति का वर्णन आया है । इन मन्त्रों से मनु का माव और स्पष्ट हो जाता है तथा ब्रह्मा के अंगों/से चार वर्णों की उत्पत्ति की भ्रान्ति का भी निराकरण हो जाता है । जैसा कर्मों-गुणों के आधार पर आलंकारिक वर्णन वेद में है,वैसा ही मनुस्मृति में है । मन्त्र निम्न है—

### (क) ''यत्पुरुषं व्यदघु: कतिघा व्यकल्पयन् । मुखं किमस्यासीत् किं बाह् किमूरु पादा उच्येते ।।

[यजु. ३१।१०]

(यत्पुक्षं) पुरुष उसको कहते हैं कि जो सर्वशक्तिमान ईश्वर कहाता है। (कितिया व्य.) जिसके सामर्थ्य का अनेक प्रकार से प्रतिपादन करते हैं, क्योंकि उसमें चित्रविचित्र बहुत प्रकार का सामर्थ्य है, अनेक कल्पनाओं से जिसका कथन करते हैं, (मुख किमस्यासीत्) इस पुरुष के मुख अर्थात मुख्य गुणों से इस संसार में क्या उत्पादन हुआ है? (कि बाहू) बल वीर्य्य, श्रूरता और युद आदि विद्यागुणों से किसकी उत्पत्ति हुई है? (किमूक) व्यापार आदि मध्यम गुणों से किसकी उत्पत्ति होती है ? इन चारों प्रश्नों के उत्तर ये हैं कि—

#### (ख) बाह्मणोऽस्य मुखमासीत् बाह् राजन्य: कृत: । ऊदः तदस्य यदेश्य: पदम्यां शृद्धो अजायत ।।

[यजु. ३१।११]

(बाहमणोऽस्य मुखमासीत्) इस पुरुष की आज्ञा के अनुसार जो विद्या, सत्य-माषण आदि उत्तमगुण और श्रेष्ठकमों सेबाह्मणवर्ण उत्पन्न होता है, वह मुख्य कर्म और गुणों के सहित होने से मनुष्यों में उत्तम कहाता है (बाहू राजन्य: कृत:) और ईश्वर ने बल-पराक्रम आदि पूर्वोक्त गुणों से युक्त क्षत्रिय वर्ण को उत्पन्न किया है (ऊक तदस्य.) खेती, व्यापार और सब देशों की माषाओं को जानना तथा पशुपालन आदि मध्यम गुणों से वैश्य वर्ण सिद्ध होता है (पद्म्यां शुद्धो.) जैसे पग सबसे नीच अंग है वैसे मूर्खता आदि नीच्च गुणों से श्रुद्रवर्ण सिद्ध होता है।'' (त्रा. मृ. १२५-१२६)

(ग) इस आलंकारिक वर्णन की पुष्टि के लिए वेदों के व्याख्याग्रन्थ ब्राहमणों के प्रमाण भी उपलब्ध हैं। निम्न वचनों में ब्राहमण को समाज या मनुष्यों का सुखरूप बताया है, मुख से उत्पन्न हुआ नहीं —

(अ) "ब्राह्मणो मनुष्याणां मुख्यम्।" [ता. १।६।१] = ब्राह्मण मनुष्यों का मुख है। (आ) "अस्य सर्वस्य ब्राह्णो मुख्यम्" (श. ३।९।१।१४)

#### (ख) जन्मना वर्णव्यवस्था के विधायक स्थल और इस विषयक शंकाओं का निराकरण —

मनुस्मृति में जन्मना वर्णव्यवस्था खोजने वाले व्यक्ति प्रमुखत : निम्नस्थलों से इस विषयक आधार ग्रहण करते हैं —

- (१) १ । २ में 'अन्तरप्रमवाणाम्'और १ । १३७ (२ । १८) में 'सान्तरालानाम्' पर्वे से वर्णसकरों का वर्णन है । इस प्रकार मनु वर्णसकरों के धर्मों का वर्णन भी करते हैं,और जन्मना वर्ण तथा जातियां मानते हैं ।
  - (२) १ । ९८-१०० श्लोकों में जन्म के आधार पर ब्राह्मण की प्रशंसा है ।
- (३) २ । ११-१४ (२ । ३६-३९) उपनयनविषयक श्लोकों में शूद्र का उल्लेख नहीं है । इसका अभिप्राय यह है कि मनु जन्म से ही शूद्र मानते हैं । जन्म से अन्य वर्णों के नामों का उल्लेख मी मनु की जन्मना-मान्यता की प्रवृत्ति को प्रकट करता है ।
- (४) दशम अध्याय में जन्म से ही माने गये वर्णसकरों का तथा अन्य विविध जातियों का वर्णन

इनका उत्तर क्रमश: दिया जाता है --

(क) इन श्लोकों में टीकाकारों ने 'अन्तरप्रमवाणाम्' पद का — ''संकीर्ण जातियों या वर्णसंकरों के' यह अर्थ अशुद्ध किया है। इस पद का अर्थ 'आश्रमों के' होना चाहिये। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियाँ हैं —

२ । १८ [इस संस्करण के अनुसार १ । १३७] में 'अन्तरप्रभवाणाम्' के पर्यायवाची रूप में 'सान्तरालानाम' शब्द का प्रयोग किया है। जैसे यहाँ वर्णों के साथ 'अन्तरप्रभ वाणाम' शब्द का प्रयोग है, बैसे ही उक्त श्लोक में भी वर्णों के कथन के साथ-साथ 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रयोग है । उस श्लोक में 'सान्तरालानाम्' शब्द का अर्थ 'आश्रम' है, अत : यहां भी उसके पर्यायवाची शब्द 'अन्तरप्रमवाणाम्' शब्द का अर्थ 'आग्रमों के' होना चाहिये। यद्यांप २।१८ 1१।१३७] श्लोक में भी टीकाकारों ने 'सान्तरालानाम्' शब्द का अर्थ 'संकीर्ण जाति' या 'वर्णसंकर'किया है, किन्तु वह मनु की मान्यता के विरुद्ध है । यतो हि, उस श्लोक में धर्म कें चार मूलाघोरों में से एक आघार 'सदाचार' [२।६, १२ या १।१२५, १३१] का लक्षण किया है और बताया गया है कि ''ब्रहमावर्त देश के निवासी वर्णों और आश्रमों का जो परम्परागत श्रेष्ठ आचरण है, वह 'सदाचार कहलाता है'' । इस श्लोंक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसंकर' या ंसकीण जाति' अर्थ इसलिए ग्रहण नहीं हो सकता क्योंकि वर्णसंकरों का आचरण 'सदाचार' ही नहीं ही सकता और न ही उनके आचरण को उन श्लोकों में 'सदाचार' के रूप में माना है। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि वर्णसंकरों के धर्मवर्णन-प्रसंग में अनेक स्थानों पर उनके आवरण को निन्दनीय और गहिंत कहा है । उस प्रसंग में संकीर्ण जातियों के लिए प्रयुक्त विशेषणों में कुछ इस प्रकार हैं — ''मात्रदोषविगर्हितान '' = माता के दोष से निन्दित जन्म वाले [१० । ६]. ''क्रूराचारविद्वारवान्'' = क्रूर आचार-व्यवहार वाले [१०।९], ''अधमो नृणाम्'' = मनुष्यों में नीच [१०।१२], ''अव्रतास्तु यान्'' = व्रतहीन [१०।२०], ''पापात्मा मूर्जकण्टक:'' = पापी आत्मा वाले मूर्जकण्टक [१० । २१], ''ततो ऽप्यधिकदृषितान्'' = उनसे भी अधिक दूषित आवरण वाले [१०।२९], ''जनयन्ति विगर्हितान्' = निन्दित

सन्तानों को जन्म देते हैं [१० । २९] । इसी प्रकार सकीण जातियों का 'अपसद' (नीच) 'अवध्यसज' (पतितोत्पन्न) आदि शब्दों द्वारा नामकरण करना भी यह सिद्ध करता है कि रचियता इन्हें निन्दित आचरण वाला मानता है । इनके अतिरिक्त उस प्रसंग में वर्णसंकरों के जो पशुहिंसा आदि इस बत लाये हैं, वे मनु के मत में धर्म न होकर दुष्कर्म हैं; जिनकी मनु ने स्थान-स्थान पर निन्दा की है । फिर उनके आचरण को 'सदाचार' कैसे कहा जा सकता है ? और न उन्हें 'धर्म' कहा जा सकता है । इससे यह बोध होता है कि उक्त श्लोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसंकर' अर्थ करना सगत नहीं है, और मनु के विरुद्ध भी है । अत : वहां उसका 'आश्रम' अर्थ होना चाहिए । उसके पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त होने से इस श्लोक में 'अन्तरप्रमव' का अर्थ भी 'आश्रम' ही समीचीन है ।

(ख) मनुस्मृति में वर्णों के धर्मों के साथ-साथ विस्तृत और विशिष्ट रूप से आश्रमों के धर्मों का ही कथन है, वर्णनसंकरों के धर्मों का नहीं । यह भी ध्यान देने की बात है कि इस श्लोक में जिस क्रम से वर्णों और आश्रमों के धर्मों को बतलाने की इच्छा व्यक्त की है, ठीक उसी क्रम से ही मनुस्मृति में उस्का उल्लेख है । आश्रमों और वर्णों का क्रम साथ-साथ चलता है, जैसे — द्वितीय अध्याय में — ब्रह्मचर्याश्रम का वर्णन है, तृतीय से पञ्चम तक गृहस्थ का, षष्ठ में वानप्रस्थ एवं सन्यास आश्रम का वर्णन है । साथ-साथ छठे अध्याय तक ब्राहमण के कर्तव्य भी उक्त हो जाते हैं । फिर क्षत्रियों के शेष कर्तव्यों का वर्णन ७ । १ । से ९ । ३२५ तक है । वैश्य के अतिरिक्त कर्तव्यों का कथन ९ । ३२६ से ३३३ [ इस संस्करण में १० । १-६] तक तथा शुद्रों के कर्तव्यों का वर्णन ९ । ३३४-३३५ [इस संस्करण में १० । ७-६] में है । यदि 'अन्तरप्रभ वाणाम' का 'आश्रम' अर्थ न करके 'वर्णसंकर' अर्थ लिया जाये तो प्रश्न उठेगा कि जब प्रारम्भ में आश्रमों के धर्म पूछने का प्रश्न ही नहीं है,तो इतने विस्तृत और प्रधान रूप से आश्रमों के धर्मों का विधान क्यों किया गया है ? वर्णों और आश्रमों के धर्मों का साथ-साथ और प्रधानतापूर्वक वर्णन करने की मनु की यह शैली भी यह संकेत देती है कि इस श्लोक में वर्णों और आश्रमों के विषय में प्रश्न है, वर्णसंकरों के विषय में नहीं ।

(ग) मनुस्पृति में सर्वत्र वर्णों के साथ आश्रमों का उल्लेख करने की प्रवृत्ति परिलक्षित होती है, वर्णसंकरों की नहीं । १२ । ९७ में भी वर्णों के साथ आश्रमों का उल्लेख है — 'खानुर्वण्यं त्रवो लोका : चन्वारश्चाश्रमा : पृथक '। इसी प्रकार ७ । ३५ में भी राजा को वर्णों और आश्रमों के धर्मों का रक्षक कहा है, वर्णसंकरों का उल्लेख ही नहीं —

स्थे स्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेषामनुपूर्वशः । वर्णानामाश्रमाणां च राजा स्टो ९ मिरक्रिना ।।

इस प्रवृत्ति के अनुसार भी यहाँ वणों के साथ प्रयुक्त 'अन्तरप्रभव' शब्द का सर्थ 'खान्नम' के सिक्ष केता है।

(क्ष) मनुस्मृति में दशम अध्याय को छोड़कर वर्णों के साथ अथवा स्वतन्त्र रूप से क्षर्डी औ वर्णसकरों की चर्चा या उल्लेख नहीं है। नामकरण संस्कार [२।२६-३५ या २।१-१०] विवाहविधि [२।२०] आदि प्रसंगों में जहाँ शुद्रों के लिए भी विधान किए हैं, वहां भी इनका उल्लेख नहीं है। दशम अध्याय में भी जो इनका वर्णन है, वह वस्तुत: मौलिक न होकर प्रक्षिप्त है (विस्तृत जानकारी के लिए दशम अध्याय के श्लोकों की समीक्षा देखिए)। यतो हि, वह विषय प्रसंगिविक्ट रूप से वर्णित है। मनु की विषय-संकेत-शैली से भी दशम अध्याय का वर्णसंकरों का प्रसंग प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। वर्णों के धर्म-कथन का विषय प्रारम्म करते हुए के कहते हैं — ''वर्णधर्मान्निकोधत'' १।१४४ [अन्य संस्करणों में २।२५]। इसी प्रकार इस विषय की समाप्ति का संकेत करते हुए कहा — ''एष धर्मविधि: कृत्स्नश्चातुर्वण्यस्य कीर्तित:'' १०।१४२ [अन्य संस्करणों में १०।१३१]। दोनों ही स्थानों पर वर्णों के घर्मों के वर्णन का कथन है, आपद्रम का नहीं। यहां बीच में वर्णसंकरों के वर्णन करने का न तो प्रसंग था और न ही अमीष्टता, किन्तु फिर मी किसी ने इस वर्णन को बलात मिलाया है।

इसी प्रकार १०। १५ [अन्यत्र १०। ४] में स्पष्ट शब्दों में मनु ने उद्घोषित किया है कि आयों के समाज में केवल चार वर्ण हैं, पांचवा कोई नहीं है। इनसे मिन्न सभी दस्यु हैं, चाहे वे आयं भाषाएं बोलते हों अथवा म्लेच्छ माषाएं [१०। ५६(१०। ४५)]। यहां वर्णसंकरों का कोई उत्लेख नहीं। इससे वर्णसंकरों का वर्णन [१०। ५-७३] मनुस्मृतिसम्मत या मौलिक सिद्ध नहीं होता। जब यह मनुस्मृतिसम्मत ही सिद्ध नहीं होता,तो इस ग्रन्थ में किसी शब्द से 'वर्णसंकर' अर्थ ग्रहण करना ही अनुपयुक्त एवं विरुद्ध है। अत: यहां मी 'वर्णसंकर' अर्थ न होकर 'आग्रम' अर्थ ही मनुस्मृतिसम्मत है।

- (ङ) मनु ने संक्षिप्त मूमिका के रूप में १। ५७-९१ श्लोकों में एक-एक वर्ण का नामोल्लेख तथा उनका कर्मवर्णन किया है। उससे स्पष्ट संकेत मिल जाता है कि मनु मनुष्य-समाज में चार वर्णों के अतिरिक्त कोई वर्ण नहीं मानते। इन श्लोकों से यह मी संकेत मिलता है कि मनुस्मृति में मनु को केवल इन्हीं चार वर्णों के घर्मों का कथन अमीष्ट है, अन्य किसी वर्णसंकर आदि का नहीं। अतः यहाँ मी 'अन्तरप्रमव' का अर्थ वर्णसंकर करना मनु की मौलिकता के विरुद्ध है, इसका 'आश्रम' अर्थ ही प्रकरणसंगत है।
- (च) प्रतीत होता है कि जब वर्णसंकरों के प्रसंग का प्रक्षेप हुआ, तो उन लोगों ने तदनुसार है। 'अन्तरप्रमव' और 'सान्तराल' शब्दों के अर्थों को भी परिवर्तित करके 'वर्णसंकर' अर्थ प्रचित्त कर दिया। यही नहीं, अपने आशय के अनुसार ऐसे लोगों ने पाठमेद करने का भी प्रयास किया। तीन-चार हस्तलिखित प्रतियों में 'अन्तर-प्रभवाणाम्' पद के स्थान पर 'संकरप्रभवाणाम्' पाठमेद भी मिलता है। यह पाठमेद वर्णसंकर-सम्बन्धी प्रक्षिप्त श्लोकों को मौलिक सिद्ध करने का ही एक प्रयास था। यह पाठमेद तो प्रचलित नहीं हो पाया किन्तु इस पाठमेद के अनुसार अर्थ की प्रान्ति अवश्य प्रचलित हो गई।
- २. १ । ९ ६-१०० श्लोक, १ । ९२-१०७ तक चलने वाले श्लोकों के बीच आते हैं और पूर्वापर पूर्वापर प्रसंग से असम्बद्ध मी है । ये सभी श्लोक पूर्वापर प्रसंग से असम्बद्ध हैं, और सांकेतिक सुन्द्रयुत्पत्ति-विषयं से बाह्य हैं । इन श्लोकों में मनुस्मृति को शास्त्र कहा गया है । शैली के आधार पर यह प्रयोग इन श्लोकों को परवर्ती सिद्ध करता है ।
- ३. (क) उपनयन में शूद्र का उल्लेख क्यों नहीं > ११-१३ श्लोकों में मनु ने उपनयन सस्कार का विधान करते हुए शूद्र का उल्लेख नहीं किया । यहाँ प्रश्न उठता है कि यदि मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं, तो शुद्र का उल्लेख क्यों नहीं किया ? इसका समाधान इस प्रकार है —
- (अ) इस प्रश्न में ही इसका उत्तर मी निहित है । उपनयन में श्रुद्र का उल्लेख न करने से यह संकेत मिलता है कि मनु उपनयन और वेदारम्म की दीक्षा से पूर्व किसी को जन्म से श्रुद्र नहीं मानते । यह द्विज-दीक्षा का संस्कार है, और वे द्विज तीन ही प्रकार के होते हैं । जो व्यक्ति जिस वर्ण की दीक्षा दिलाना चाहे वह इन तीनों में उसी वर्ण में प्रवेश ले सकता है । पुन: शिक्षा-दीक्षा के उपरान्त आचार्य अन्तिम रूप से उनके वर्णों का निश्चय करता है [२ । १२१ (१४६), १२३ (१४८)]

(आ) जो व्यक्ति इन तीनों वर्णों के गुणों को घारण नहीं कर सकता और वेदारम्भ तथा उपनयन रूप ब्रह्मजन्म को ग्रहण नहीं कर सकता वह शुद्ध रह जाता है। उपनयन से पूर्व अर्थात् द्विजजन्म से पूर्व समी वर्णों के बालक शूद्ध ही होते हैं — 'जन्मना जायते शूद्ध:, संस्करात् द्विज उच्यते'। इस प्रकार कोई मी बालक किसी वर्ण में दीक्षित हो सकता है। मनु ने स्पष्ट शब्दों में कहा है — चतुर्थ: एकजातिस्त शुद्ध:।। १०।४।।

इस प्रकार उपनयन आदि से पूर्व श्रुद्र का कोई निर्घारण न होने से उसके उल्लेख की आवश्यकता ही प्रतीत नहीं होती । द्विज की 'पतित' या 'श्रुद्र' होने की स्थिति अध्ययन के बाद आती हैं । द्विजों के अध्ययन और कार्यों में असमर्थ व्यक्ति ही श्रुद्र हैं [२ । १४-१५ (३९-४०)]

- (इ) मनु जन्मना वर्णव्यवस्था नहीं मानते, इसकी पुष्टि में यह भी एक प्रबल युक्ति है कि मनु ने उपनयन के प्रसंग में शूद्र के उपनयन का निषेध नहीं किया। अगर वे जन्म से ही शूद्र का अस्तित्व और वर्णनिर्धारण मानते तो इस प्रसंग में पृथक् से उसके उपनयन का निषेध करते।
  - (ख) 'ब्राह्मणस्य'आदि पदों का मनुसम्मत अर्थ —
- (अ) ११-१३ श्लोकों में 'ब्राह्मणस्य' आदि पदों का प्रचलित टीकाओं में ब्राह्मण के बालक का, 'राज :' या 'क्षत्रियस्य' कि बालक का, 'वैश्यस्य, विश :' वैश्य के बालक का, यह अर्थ मिलता है। यह अर्थ श्लोक के पदप्रयोग के विरुद्ध है और मनु की मान्यता के विरुद्ध मी। श्लोक के पदों में 'बालक' अर्थ देने वाला कोई पद नहीं है, जिससे कि 'ब्राह्मण के बालक' आदि अर्थ किये जायें। इसी प्रकार मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हुए कर्मणा वर्ण-परिवर्तन मानते हैं [देखिए १०। ६५।। १। ८७-९१। १। १०७ श्लोक और उन पर समीक्षा]। इन अर्थों से ऐसा प्रतिमासित होता है, जैसे जन्म के आधार पर वर्ण-प्रवेश है, और वह मी ब्राह्मण का ब्राह्मण वर्ण में, ब्रियय का क्षत्रिय वर्ण में, वैश्य का वैश्य में। यह उक्त मान्यता से मेल नहीं खाता।
- (आ) यहां ये पद वस्तुत : जातिवाचक न हों कर वर्णसज्ञावाचक हैं । जिनका अर्थ है 'ब्राह्मण वर्ण का दीक्षाकाल' आदि । मनुसम्मत मान्यता के आघार पर अध्याहार से इनका अर्थ 'ब्राह्मण वर्ण को घारण करने के इच्छुक का' आदि अर्थ किये गये हैं । इस अर्थ का संकेत मनु के 'ब्रह्मवर्चसकामस्य' [२ । १२ ] आदि पदों से भी प्राप्त होता है । इस अर्थ की व्यापकता के अन्तर्गत दोनों प्रकार के मावों का समावेश हो जाता है;जो वश्रपरम्परानुसार अपने वर्ण में दीक्षा दिलाना चाहे, वह भी इस व्यवस्थानुसार दीक्षा करा सकता है, और जो परिवर्तनपूर्वक अपने बालक को दूसरे वर्ण में दीक्षित कराना चाहे, तो वह भी उस निर्धारित समय-व्यवस्थानुसार करा सकता है ।
- (इ) यहां यह शंका हो सकती है कि इतने अल्पवयस्क बच्चों के साथ 'इच्छुक' पद का सम्बन्ध नहीं बनता ? इसका स्पष्ट-सा उत्तर है कि माता-पिता की इच्छा के आधार पर ये प्रयोग हैं । प्रारम्भ में माता-पिता अपने बच्चे को जैसा बनाना चाहते हैं, उसी के अनुसार सभी सस्कार करते हैं । पुन: उसकी शिक्षा-दीक्षा को परखकर वर्ण का अन्तिम निश्चय आचार्य करता है [२ । १२१ (१४६), १२३ (१४८)] । देखिये मनु ने इसी व्यवहार के आधार पर पांच वर्ष के बालक के लिए 'ब्रह्मवर्चसकामस्य' 'बलार्थिन:, 'वेश्यस्य इह अर्थिन:' [२ । १२] पदों का प्रयोग किया है, जबकि इतने अल्पवय बालकों को ब्रह्मवर्चसकामना आदि की इच्छा, गम्मीरता एवं परिणाम का ज्ञान नहीं होता । इस प्रमाण के आधार पर प्रस्तुत माष्य का अर्थ ही मनु के वर्णनानुरूप ही है ।
  - ४. उपर्युक्त विवेचन (संख्या १) से यह स्पष्ट हो गया कि मनुस्मृति में वर्णसंकरों का वर्णन

करना इसका प्रतिपाद्य नहीं है; न यह मान्यता मनु की आधारभूत मान्यताओं से मेल खाती है। अन्य शैली आदि विभिन्न कारणों से भी दशम अध्याय का वर्णसकरों का प्रसंग परवर्ती एवं प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। उनके वर्णन की शैली विधि-विधानात्मक न होकर ऐतिहासिक है। इस प्रकार वह वर्णन् मनुविहित नहीं कहला सकता।

# २. मांसभक्षण एवं पशुयज्ञ पाप है —

मनु मास भक्षण एवं पशुयज्ञ को निन्दा एवं पाप मानते हैं।उक्त दोनों बातें उनके मुख्य उद्देश्य, प्रतिपादा एवं मनुस्मृति की आधारभृत भावना के ही विरुद्ध हैं।

(क) उक्त मान्यता के विधायक एवं संकेतक स्थल —

मांसमक्षण एवं पशुयज्ञ पाप है — २ । १५२ [१७७]; ३ । ६८-६९; ४ । २, ६८, १७०, २४६; ५ । ५, ४५-४९, ५१ ।।

इन पर विचार करने के बाद निम्न निष्कर्ष सामने आते हैं ---

- १. 'अहिंसापालन' अथवा 'हिंसानिषेध' की मान्यता मनुस्मृति की उन मान्यनाओं में से एक है जिन पर मनुस्मृतिरूप प्रासाद टिका हुआ है । यदि इन्हें मनुविहित मान लिया जाये तो मनुस्मृति की आधारभूत व्यवस्था ही खंडित हो जायेगी । मनु द्वारा विभिन्न स्थलों पर किये गये हिंसानिषध और अहिंसापालन के आदेशों के परिप्रेक्ष्य में यह सुनिश्चित रूप से कहा जा सकता है कि
- (अ) सर्वप्रकार की हिसा या मासभक्षण मनुविरुद्ध है, (आ) पशुयज मनुविरुद्ध है, और (इ) यज के उद्देश्य से पशुहिसा करना भी मनुविरुद्ध है। यथा (क) मनु ने गृहस्थियों और वानप्रस्थियों के लिए अनिवार्य रूप से पांच महायज्ञों का विधान किया है। इन यज्ञों के विधान का मुख्य उद्देश्य हिसा की निवृत्ति ही है —

पञ्चसूना गृष्ठस्थस्य चुल्ली पेषण्युस्करः । कण्डनी चोदकुम्भश्च बच्यते यास्तु वाष्ठयन् ।। तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिभि :।

पत्थ कलुप्ता : सष्टायला : प्रस्यष्ठं गृष्ठवेशिक्ताम् ।। (३ । ६ ८, ६९ ।)

जो व्यक्ति दैनिक जीवनचर्या में अज्ञानवश होने वाली छोटी-छोटी हिसाओं की निवृश्ति के लिए भी प्रायश्चित्त का विधान करता है, जिसमें परप्राणीपीड़ा की मावना भी नहीं है;और जो आजीविका मीं ऐसी अपनाने का विधान करता है, जिसमें किसी प्राणी को पीड़ा न पहुँचे [४ । ४] के जो पशुओं की सवारी करते हुए उनको चाबुक भी इस प्रकार मारने के लिए कहता है, जिसस वे संतप्त न हों [४ । ६ ६ ]"; वह व्यक्ति पशुओं की हिंसा और मासमक्षण का विधान कदापि नहीं कर सकता । यह सर्वधा असमब है । आश्चर्य की बात तो यह है कि छोटी-छोटी हिंसाओं के प्रायश्चित के लिए अर्थात् उनके पाप की शुद्धि के लिए ही मनु पांच यज्ञों का विधान कर रहे हैं और फिर लोग यज्ञों में ही हिंसा करने को मनुसम्मत सिद्ध करना चाहते हैं । यदि ऐसा है तो यज्ञों से पाप-शुद्धि ही क्या हुई ?

२. मनु ने ५ । ४९ में अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में आदेश दिया है — ''निवर्तेत सर्वमासस्य मक्षणात्'' — सब प्रकार के मांस-मोजन से दूर रहे । इसके अतिरिक्त अन्य अनेक स्थानों पर भी मासमक्षण का स्पष्ट निषेघ है और हिंसक की निन्दा तथा अहिंसक की प्रशंसा एवं अहिंसा की प्ररंणा है — \

४ ''अब्रोडेणैव मूतानामल्पद्रोडेंण वा पुन:— विद्यो जीवेत् ।''

विनितेस्तु वजेन्नित्यम् . . . प्रतोदेनातुदम्बृद्धम् ।''

- (क) ''वर्जयेत् मधुमासं च प्राणिनां चैव हिंसनम् ।।'' [२।१५२ (१७७)]
- (ख) ''वर्जयेत् मधुमांसम्'' (६ । १४)
- (ग) ''हिंसारतश्च यो नित्यं नेहासौ सुखमेघते ।'' [४ । १७०]
- (घ) ''यो अहिंसकानि भूतानि हिनस्ति आत्मसुखेच्छया । स जीवंश्च मृतश्चैव न क्वचित् सुखेमेघते'' । (४ । ४५ । ।)
- (इ.) ''अहिंस्त्रः दमदानाभ्यां जयेत् स्वर्गं तथाव्रतः । (४ । २४६)
- (च) ''विचरेत् नियत: नित्यं सर्वभृतानि-अपीडयन् ।।'' (६ । ५२)
- (छ) 'अहिंसया च भूतानां अमृतत्वाय कल्पते।' (६।६०)
- (ज) ''यो बन्धनवधक्लेशान्प्राणिनां न चिकीर्षति । स सर्वस्य हितप्रेप्यु: सुखमत्यन्तमश्नुते ।। (४ । ४६)
- ३. इतना ही नहीं, मांसप्राप्ति में किसी भी प्रकार का सहयोग देने वाले व्यक्ति को मनु'घातक'— पपी कहकर संबोधित करते हैं । निम्न श्लोक में आठ प्रकार के व्यक्तियों को पापियों में परिगणित किया गया है —
  - (क) अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयविक्रयो । संस्कर्ता चोपहर्ता च खादकश्चेति घातका : ।।[५ । ५१ ]

(अनुमन्ता) मारने की आज्ञा देने वाला (विशसिता) मास काटने वाला (निहन्ता) पशु को मारने वाला (क्रय-विक्रयी) पशुओं को मारने के लिए मोल लेने-बेचने वाला (संस्कृती पकाने वाला (उपहर्ता) परोसने वाला (च) और (खादक:) खाने वाला,(इति घातका:) ये सब हत्यारे और पापी है।। ५१।।

- 8. भक्ष्यामध्य-प्रसंग [५।५, ८, ९, १०, २४, २५] श्लोकों से जात होता है कि मनु तामसिक, राजिसक और अमेध्यप्रभवं — अशुद्धस्थानोत्पन्न सभी पदार्थों को अभक्ष्य मानते हैं। बासी भोजन, लहसुन, प्याज आदि तामसिक-राजिसक मोजन के अन्तर्गत आते हैं तथा रान्दे स्थान में उत्पन्न पदार्थ और रक्त-चर्बी आदि से युक्त मांस आदि अमेध्यप्रभव है। कुछ प्रमाण प्रस्तुत हैं —
  - (क) लशुनं गृञ्जनं चैव पलाण्डुं कवकानि च । अन्नक्ष्याणि द्विजातीनाममेध्यप्रमवाणि च । (४।४ ।)
  - (का) नाकृत्ना प्राणिनां हिंसा मासमुत्पचते व्यवित् । न च प्राणिवध : स्वर्ग्यस्तस्मान्मासं विवर्णयेत् ।। (४ । ४८ ।।)
  - (ग) समुत्यति च भां**सस्य वधबन्धो च देहिनाम् ।** प्रसमीक्ष्य निवर्तेत सर्वमांसस्य भक्षणात । । (५ । ४९ । गीः
- 4. मनु सात्विक गुणों, घवायों को ही ग्राह्य और प्रशंसनीय मानत है, आर राजस-लम्बस ब्रं निन्दा । है। सात्विक गुणों से ही मोक्ष प्राप्ति संभव है। यही मनु का धर्मशास्त्र के प्रवस्त क्ष्म उद्देश्य है — ''ल्लाह्मीय' क्रियते तनु:'' [२।३ (२८)] तथा तामसिक-राजसिक पदार्थों क्ष्म मक्षण करना मनु के मुख्य प्रतिपाद्य और उद्देश्य के ही विरुद्ध है।
- द. तृतीय अध्याय के यज्ञ-प्रसंगों में मनु ने कहीं भी मासयज्ञ का विधान नहीं किया है। और वानप्रस्थ के प्रसंग में तो स्पष्टत: कह दिया है कि अन्नों से ही यज्ञ करे और वह भी 'मेष्य' शुष्टं अन्नों से —

दि. याया। या २४ ।। १२ ।७ २८, २९, ३२, ३३, ३४, ३६ ।।

७. १२१७, ३१, ३७ व्हे ॥

#### मुन्यन्ने : विविधे : मेध्ये : शाकमूलफलेन वा । एतानेव महायज्ञान् निवंपेत् विधिपूर्वकम् । । (६ । ५ । ।)

मनु की मान्यता को समफने के लिए इन प्रमाणों से अधिक और क्या प्रमाण मिल सकते हैं? इसके बाद भी जो लोग मासभक्षण और पशुयज्ञ को मनुसम्मत मानते हैं, वे मनु और मनुस्मृति के साथ अन्याय करते हैं।

- ७. मांसभक्षण और पशुयक्त के विरोध में वेद के प्रमाण इस प्रसंग में मांस-भक्षण की सिद्धि के लिए प्रक्षेपकर्ताओं ने यज्ञ की आड़ ली हैं। यज्ञों का विधान वेदों में है। अत :यहाँ वेदों के ही यज्ञसम्बन्धी प्रमाण प्रस्तुत किये जा रहे हैं, जिनसे पता चलेगा कि अपनी स्वार्थसिद्धि के लिए स्वार्थी लोगों ने मिथ्या ही यज्ञ और वेद को बदनाम किया है —
- (क) 'अध्वर' शब्द त्रृग्वेद में-१।२३।१७।।१।१३५।७।।१।४४।१३।। ३।२४।२।।७।७२।४।।७।६।६।।, यजुर्वेद में-३७।१९।। ३।११।। २१।४७ आदि अनेक स्थानों पर यजार्थ में प्रयुक्त हुआ है। इस शब्द की निरुक्ति करते हुए त्रृषि, यास्क लिखते हैं —''अध्वर हति यज्ञनाम, ध्वरति हिंसाकर्मा तत्प्रतिषेधः''[नि. ३।१७।। १।७] अर्थात् 'अध्वर = यज्ञ का नाम है। 'ध्वर' हिंसार्थक धातु से बना है। जिसमें हिंसा न हो उसे'अध्वर'='यज्ञ'कहते हैं। इस सज्ञा से स्पष्ट है कि यज्ञों में किसी भी प्रकार की हिंसा नहीं होती। यज्ञ के नाम पर पश्चहिंसा करना स्वार्थी लोगों की उदरपूर्ति-हेत् कल्पना है।
- (ख) यजुर्वेद को कर्मकाण्ड का वेद माना जाता है। उसके प्रथम मन्त्र में ही पशुओं की अहिंसा की कामना है ''यजमानस्य पशून् पाहि'' [यजु. १।१] अर्थात् 'यज्ञ करने वाले के पशुओं की रक्षा कीजिए।'
- (ग) मांसाहारियों को यज्ञ-सम्पादन का अधिकार नहीं यज्ञों में मांसविधान की र्मर्च तो स्टुत दूर की बात है । वेदों में यज्ञ-विधान प्रसंगों में केवल यज्ञीय प्रवृत्ति के अन्नाहारी (म्रॅसाहारी नहीं) व्यक्तियों को ही यज्ञ करने का विधान है । निम्न वेदमंत्र प्रमाणरूप में उल्लेखनीय है । ''ऊर्जाद: उत यज्ञियास: पञ्चजना: मम होत्रं जूषध्यम् ।''

(त्रा. १०।५३।४)

अर्थात्-केवल अन्नाहारी (मांसाहारी नहीं), और यजीय प्रवृत्ति वाले पांची प्रकार के (ब्राहमण, क्षत्रिय, वैश्य, शुद्ध और निषाद) व्यक्ति यज्ञ-सम्पादन करें।

निरुक्तकार ने 'ऊर्ज' की व्युत्पत्ति और अर्थ दिये हैं — 'ऊर्गिति अन्ननाम, ऊजयित **इति सत**: ।'' [निरु. २।२) अर्थात् 'ऊर्ज्' अन्न को कहते हैं, क्योंकि यह शरीर के प्राणशक्ति प्रदान करता है ।

द. इन सभी स्थलों की मनुस्मृति के विषय, प्रसंग के साथ अनुकूलता है, और शैली के अनुरूप भी हैं ।

#### (ख) मांससमर्थक स्थल और उनका विवेचन —

- (अ) ३।१२३, २६७-२७२ में विविध मासों से मृतकन्नाद में तृप्ति ।
- (आ) ४।२६-२८ में नये अन्न या मासमक्षण के समय उनसे यज्ञ करना।
- (इ) ४।६, ७, ११-२३, २६-४४, ५०, ५२-५६ में विमिन्न मासों का विधान और उनको

यज्ञपूर्वक खाने की विधि तथा खण्डन-मण्डन।

- १ इन श्लोकों में वर्णित मान्यताओं का उक्त मान्यताओं से विरोध है, अत: ये मान्य नहीं ।
- २. 'अ' भाग के श्लोक विषयविरुद्ध हैं । क्यों कि वहां पञ्चयज्ञों का विषय हैं, मृतकश्राद्ध वर्णन का नहीं । (विस्तृत विवेचन संख्या ३ पर देखिये, इसी मान्यता की समीक्षा में)
- २. 'अ' भाग के श्लोक मृतकश्राद्ध सम्बन्धी प्रसंग के अंश हैं, और यह प्रसंगविरुद्ध है । 'अ' भाग के ५।११-२३ श्लोकों ने ५।१०, १४ के प्रसंग को भंग किया है, और ५।२६-४४ श्लोकों में नये सिरे से मासभक्षण की विधि-अविधि का प्रसंग प्रारम्भ किया है । यह भी अप्रासंगिक हैं ।
  - ४. तीनों स्थलों की शैली निराधार, अतिशयोक्तिपूर्ण एवं अयुक्तियुक्त है।
- 4. इन मांस<sup>4</sup>समर्थक प्रसंगों में परस्पर विरुद्ध विघान भी हैं, जो यह सिद्ध करते हैं कि ये प्रसंग अनेक व्यक्तियों द्वारा मिन्न-मिन्न समय में रचकर मिलाये गये हैं।

# ३. मृतक व्यक्तियों का श्राद्व मनुसम्मत नहीं —

# (क) जीवितश्राद्ध का वर्णन करने वाले स्थल —

३ 150-52; ४ 1३०-३१ ।।

मनु ने पञ्चयज्ञों के प्रसंग में श्राद का क्रमबद रूप से वर्णन किया है। वह श्राद जीवितों पर हीं घटता है, मृतकों पर नहीं। मनु कहते हैं — 'श्रादों से पितरों का पूजन करें। यह श्राद प्रतिदिन करें। माता-पिता आदि वयोवृद्धों को प्रसन्न रखते हुए उन्हें अन्न, जल, फल-मूल आदि देकर यह श्रादकार्य करें। यही पितृयज्ञ कहाता है।' इन श्लोकों में श्राद के लिए ऋषि, पितर, देव, मनुष्य आदि सभी जीवितों की ही गणना है। ४।३०-३१ में ऐसे ही लोगों को हव्य — मोज्य पदार्थों का दान, कव्य — उपयोगी घन, वस्त्र आदि का दान देने का विधान है। प्रमुख श्लोक द्रष्टव्य है। —

- (क) ऋषय: पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा। आशासते कुटुम्बिभ्यस्तेभ्य: कार्यं विजानता ।। [३।८०।]
- (ख) स्वाध्यायेनाच्येदर्षीन्होमैर्दैवान्यथाविधि । पितृन्त्रादेश्च नृनन्नैर्मूतानि बलिकर्मणा । (३।८१ ।।)
- (ग) कुर्यादहरह: श्राद्वमन्नाचेनोदकेन वा। पयोमूलफलैवांsिप पितृम्य: प्रीतिमावहन् ।। (३।८२।।)

इस विषय में विस्तृत विवेचन किया जाता है — पितृयज्ञ के दो मेद हैं — एक तर्पण, दूसरा श्राह । 'येन कर्मणा विदुषो देवान, ऋषीन्, पितृश्च तर्पयन्ति — सुख्यपन्ति तत्तर्पणम्' । अर्थात् जिस कर्म से विद्वान्रूप देव, ऋषि और पितरों को सुख्युक्त करते हैं, उसे तर्पण कहते हैं । 'यत्तेषा' श्रद्धया सेवन क्रियते तत् 'श्राद्धम्' । अर्थात् जो इन लोगों का श्रद्धा से सेवन करना है, वह श्राह कहाता है ।

श्राद्ध का अर्थ है — 'श्रद्धा से किया गया कार्य,' जैसे-श्रद्धापूर्वक माता-पिता की सेवा-शुश्रूषा करना, मोजन देना आदि । यही पितरों का तर्पण या पितृयज्ञ है । यह तर्पण आदि कर्म विद्यमान अर्थात जो प्रत्यक्ष हैं, उन्हीं में घटता है, मृतकों में नहीं । क्योंकि, उनकी प्राप्ति और उनका प्रत्यक्ष होना दुर्लम है । इसी से उनकी सेवा मी किसी प्रकार से नहीं हो सकती । और जो उनका नाम लेकर देवे वह पदार्थ उनको कमी नहीं मिल सकता, इसलिए मृतकों को सुख पहुंचाना सर्वथा असम्भव है।. . . . .

तर्पण आदि कर्म में सत्कार करने योग्य तीन हैं — देव, ऋषि और पितर । 'पितर' से अमिप्राय मृतकों से नहीं अपितू जीवितों से है। ''पान्ति पालयन्ति रक्षन्ति अन्त-विद्यान्सशिक्षा-आदिदानै : ते पितर :'' = जो अन्न विद्या, सुशिक्षा आदि से पालन-पोषण और रक्षण करते हैं वे 'पितर' कहलाते हैं । इसमें ब्राहमणों के प्रमाण द्रष्टव्य हैं –

(अ) ''देवा वा एते पितर:'' (गो. उ. १।२४) (आ) ''स्विष्टकृतो वै पितर:'' (गो. उ. १।२४)

अर्थात् सुख सुदिघाओं द्वारा पालन-पोषण करने वाले और हितसम्पादन करने वाले विद्वान् व्यक्ति 'पितर' कहलाते हैं।

ये श्लोक अपने-अपने प्रसंग में सहज दंग से उक्त हैं, और विषय तथा शैली के अनुकुल हैं।

## (ख) मृतकश्राद्व के विधायक स्थल —

(अ) ३।१२२-२८४ तक मृतकन्नाद का एक स्वतन्त्र प्रसंग है।

इस प्रसंग का अपने पूर्वापरप्रसंग से न तो तालमेल हैं. न यह विषय संकेत के अनुसार हैं, और न मनु की मूल भावना के अनुकुल है। ऐसा निम्न कारणों से ज्ञात होता है —

 अन्तर्विहोध — इस प्रसंग में विश्वित विधानों के मनुस्मृति के अन्य विधानों से अनेक अन्तविरोध हैं — (१) १२२ से २८४ श्लोकों में मृतकश्राद का विधान है । यह मान्यता मनुविरुद्ध है। मनु ने पित्रयज्ञ के रूप में जीवितों का श्राद और वह भी दैनिक रूप में विहित किया है. [ ३।८०-८२ ] [ विस्तृत रूप में द्रष्टव्य है ३।८५ पर अनुशीलन समीक्षा l । मनु के अनुसार 'पित' या 'पितर' शब्द का अर्थ भी 'बुजुर्ग' 'पाळक' है । देखिए ९।२८; २।१२६; [२।१५१] में 'पितृ' शब्द का प्रयोग 'बूजुर्गों' के लिये किया है । (२) दैनिक पितृयज्ञ या श्राद्ध घर पर विहित है. जबिक इन क्लोकों में वर्णित श्राद्ध को बनों, नदीतीरों, एकान्त स्थानों [२०७] पर करने का कथन है । यह भिन्नता मनु की व्यवस्था के विरुद्ध है । (३) मनु ने पिनृथज्ञ को ही श्राद्ध माना है और उससे भिन्त कोई क्रिया पित्यज्ञ में नहीं नानी ( =0- = २ ), जब कि इन श्लोकों में ''विशयज्ञ' स निर्वर्त्यं ' कहकर ''पिण्डान्वाहायंकं आहुं कुर्यात् मासानुमासिकम्' [१२२] के विधान से यह स्पष्ट हो जाता है कि वर्णन करने वाला इस विधान की पितृयज्ञ से भिन्न क़िया मानता है। यह अतिरिक्त पृथक् श्राद का विधान मनु की व्यवस्था के अनुकूल नहीं है । (४) पितृयज्ञ के प्रसंग भें केवल अन्न, जल, फल-मूल से ही शाद करना कहा है [६२], जब कि इस प्रसंग में मांस से शाद करना अधिक फलवायक माना है {२६६-२७२ }। (५) इस प्रसंग में अनेक श्लोकों में मांसमप्रण का विघान है | १२३, २२७, २५७, २६६-२७२ ] । यह मान्यता मनुस्मृति की मौलिक भान्यता के डी विरुद्ध है। जन ने मांसमक्षण को पाप और गांसमक्षक को पापी कहा है (४।४३-५१) और हिंसा करने वाले के छिए प्रायश्चिलों का विधान किया है (३।६८-६९)। विस्तृत समीक्षा ४।२६-२८ श्लोकों पर देखिये । (६) सनु कर्ता को ही स्वयं फल का मोक्ता मानते हैं ि १२४० ।

इस प्रसंग में श्रादकर्ता द्वारा पितरों का निस्तार [२२०-२२२], एक के श्राद से सात पीदी के बंशजों को पुण्यफल-प्राप्ति [१४६], आदि कथन उक्त मान्यता के विरुद्ध हैं। (७) १३६, १३७; १५२-१५६, १६४-१६६, १८२ आदि श्लोकों में वर्णव्यवस्था को जन्मना मानने के संकेत हैं, जबिक मनुकर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं। [१। प्रः ; २।१४३ (१६८), १२२-१२३ (१४७-१४८)]। उक्त 'श्लोकों में विर्णित कर्म ब्राह्मणों के नहीं हो सकते। यदि उनमें ये कर्म हैं तो वे मनु की व्यवस्था के अनुसार ब्राह्मण नहीं कहला सकते। (८) २। प्रः [१०६] में वेदाघ्ययन के सर्वदा पुण्यदायक माना है, जबिक इस प्रसंग में श्राद में वेदपाठ निषद हैं [१८८]। [९] प्रथम अध्याय में सृष्टि का उत्पत्ति परमात्मा द्वारा पञ्चमूतों के माध्यम से मानी हैं [१।६, १४-२०], जबिक इस प्रसंग में मरीचि आदि त्रृषियों से चराचर जगत् की उत्पत्ति कही हैं, जो प्रकृतिविरुद बात हैं [२०१]। (१०) १।९१ में श्रूदों का कर्म द्विजों की सेवा करना कहा है, जबिक इस प्रसंग में श्रूदों का श्राद के पदार्थों से स्पर्श करना मी निषद हैं [२४१]। १९७ में श्रूदों के पितर सुकाली माने जाते हैं। जब श्रूदों के लिए श्राद में स्पर्श तक का निषेघ हैं,तो श्रूदों के यहां कौन से ब्राह्मण श्राद खायेंगे? यदि नहीं खाते हैं,तो फिर श्रूदों के लिए श्राद का विधान क्यों? (११) इस सम्पूर्ण प्रसंग में पितरों के लिए हव्य-कव्य आदि देने का विधान हैं,किन्तु मनु के मत में जीवित व्यवित्यों को दिये जाने वाले मोज्य एवं हितार्थ देय वस्त्र, धन आदि दान 'हव्य-कव्य' कहलाते हैं। १। यह सम्पूर्ण प्रसंग उक्त मान्यता के विद्य होने से प्रक्षिप्त है।

- २. प्रसंगविरोध (१) ११७ वें श्लोक में गृहस्थी को 'शेषभुक्' होने के लिए कहा है । तीर दे श्लोक में 'यज्ञशेषभुक्' होने के लिए कहा है । २८५ वें श्लोक में इन्हीं बातों को विकल्प रूप में कथन है । यह कहना चाहिए कि २८५ वां श्लोक इनका 'अर्थवाद' रूप है । बीच के इन श्लोकों ने उस पूर्वापर प्रसंग को मंग करके एकवाक्यात्मक वर्णन को तोड़ दिया है ।
- (२) ११७-११८ और २८५ श्लोक में अतिथि यज्ञ से सम्बन्धित प्रसंग है, जिसमें गृहस्थी को कैसा मोजन करना चाहिए, यह स्पष्टीकरण है। इसके बीच में संबन्धियों की पूजा, राजा-स्नातक की पूजा [११९, १२०], बलिवेशवदैव का विधान [१२१], पितृश्राद्ध का विधान [१२२-२८४], पूर्वपर प्रसंग-विरुद्ध है।
- (३) ३११२२ वें श्लोक में ''पितृयज्ञं तु निर्वर्त्य'' कहकर नये सिरे से पितृग्राद का प्रसंग शुरू किया गया है। यदि यह प्रसंग मौलिक होता तो प्रसंगक्रम की दृष्टि से पितृयज्ञ के प्रसंग [३। ८१, ८२] के साथ होना चाहिए था, किन्तु ऐसा न होकर खण्डित क्रम में इसका वर्णन है। यह क्रम की असंगति इसे मौलिक सिद्ध नहीं करती। इस प्रकार इन प्रसंगविरोधों के आधार पर ये सभी ११९ से २८४ श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- इ. विषयविरोध ६७ वे श्लोक में ''वैवाहिकेड म्नौ कुर्वीत . . . पञ्चयज्ञविधानं व'' कहकर दैनिक पञ्चयज्ञों के वर्णन का संकेत किया है और समाप्तिसूचक ''एतत् व : अमिहितं सर्व विधानं पाञ्चयज्ञिकम्'' श्लोक से भी यही सिद्ध है कि ६७ से २८६ श्लोकों का विषय केवल दैनिक पञ्चयज्ञों का विधान करना है । १२२ से २८४ श्लोकों में दैनिक पञ्चयज्ञों से भिन्न मासिक, त्रैमासिक आदि श्राद्धों का वर्णन है । यह वर्णन मनु के विषय-संकेत से बाह्य होने से विषयविरुद्ध है अत : प्रक्षिप्त है ।

इस प्रकार मृतकश्राद की मान्यता मनुविहित न होकर अन्य द्वारा प्रक्षिप्त है । मनु द्वारा वर्णित श्राद्व से अभिप्राय केवल जीवित वयोवृद्धों की सेवा-सुश्रूषा से है ।

# ४. नियोग-प्रथा मनुविहित एवं वैदिक है —

#### (क) इस प्रथा के विधायक स्थल —

मनु ने ९।५६-५९, ६२, ६३ श्लोकों में बहुत स्पष्ट श्रब्दों में नियोग का विघान किया है। वे कहते हैं कि सन्तान का अमाव होने पर (पति के मरने पर अथवा जीते हुए मी सन्तानोत्पित में असमर्थ होने पर) स्त्री को अथवा विघवा को देवर अर्थात् पति के माई से अथवा उसके वंशस्य पुरुष से सन्तान प्राप्त कर लेनी चाहिए। प्रमुख श्लोक है —

#### देवराद्वा सपिण्डाद्वा स्त्रिया सम्यस्नियुक्तया। प्रजेप्सिताधिगन्तव्या सन्तानस्य परिक्षये ।। (९।५९ ।।)

(१) नियोग का अर्थ है — 'सन्तान प्राप्ति के लिए किसी स्त्री अथवा विधवा को किसी अन्य पुरुष से शारीरिक सम्बन्ध स्थापित करने की स्वीकृति देता ।' नियोग के लिए 'नियुक्त करना' या 'नियोग की विधि' से अभिप्राय यह है कि जैसे समाज और परिवार में प्रसिद्धिपूर्वक विवाह होता है उसी प्रकार नियोग भी होता है । इन्हीं के समझ पुत्र आदि प्राप्त करने के सम्बन्ध में निश्चय होते हैं । उस निश्चय के अनुसार चलना 'विधि' है और अन्यथा चलना 'विधि का त्याग' है । मनु ने यह भी स्पष्ट किया है कि यह शारीरिक सम्बन्ध केवल सन्तान प्राप्ति के लिए ही है, विलासिता के लिए नहीं । सन्तान प्राप्ति के पश्चात यदि वे स्त्री-पुरुष सम्बन्ध स्थापित करते हैं तो दण्डनीय होते हैं [९।६२-६३] ।

यह परम्परा अत्यन्त प्राचीन है । इसमें वेदों, इतिहास और परम्पराओं के प्रत्यक्ष प्रमाण मिलते. हैं —

- (२) त्रेदों में नियोग का विधान और इतिहास के प्रमाण (क) उदीर्घ्य नार्यीमजीवलोकां गतासुमेतमुप शेष एडिं। हस्तग्रामस्य दिधिषोस्तवेदं पत्युजनित्वममि सं बमूय।।
  - (त्रा. मं. १०। सू. १८। मं. ८।।)

अर्थ — ''(नारि) विघवे!तू (एतं गतासुम्) इस मरे हुए पति की आशा छोड़ के बाकी पुरुषों में से (अमि जीवलोकम्) जीते हुए दूसरे पति को (उपैहि) प्राप्त हो, और (उदीष्य) इस बात का विचार और निश्चय रख कि जो (हस्तग्रामस्य दिशिषों:) तुम विघवा के पुन: पाणिग्रहण करने वाले नियुक्त पति के सम्बन्ध के लिए नियोग होगा तो (इदम्) यह (जनित्वम्)जना हुआ बालक उसी नियुक्त (पत्यु;) पति का होगा और जो तू अपने लिये नियोग करेगी तो यह सन्तान (तव) तेरी होगी। ऐसे निश्चययुक्त (अमि सम्बमूथ) हो और नियुक्त पुरुष भी इसी नियम का पालन करे।'' (स. प्र. चतर्थ सम्)

(ख) (प्रश्न) नियोग मरे पीछे ही होता है वा जीते पति के मी? (उत्तर) जीते भी होता है — अन्यमिच्छस्य सुमगे पति मत्।। त्रमृ. मं. १०। सू. १०।।

जब पित सन्तानोत्पत्ति में असमर्थ होवे तब अपनी स्त्री को आज्ञा देवे कि हे सुमगे ! सौमाग्य की इच्छा करनेहारी स्त्री तू (मत्) मुझ से (अन्यम्) दूसरे पित की (इच्छस्य) इच्छा कर,क्यों कि अब मुझ से सन्तानोत्पत्ति की आश्चा मत कर । तब स्त्री दूसरे से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति करें परन्तु उस विवाहित महाशय पित की सेवा में तत्पर रहे । शैसे ही स्त्री भी जब रोगादि दोषों से ग्रस्त होकर

तानोत्पत्ति में असमर्थ होवे तब अपने पित को आजा देवे कि हे स्वामी! आप सन्तानोत्पित्त की ह्या मुझसे छोड़ के किसी दूसरी विधवा स्त्री से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति कीजिए। जैसा कि पाण्डु राजा की स्त्री कुन्ती और माद्री ने किया, और जैसा व्यास जी ने चित्रांगद और चित्रवीर्य के मरजाने के पश्चात उन अपने माइयों की, स्त्रियों से नियोग करके अम्बिका में धृतराष्ट्र र अम्बालिका में पाण्डु और दासी में विदुर की उत्पत्ति की; इत्यादि इतिहास मी इस बात में भाण है।" (स. प्र. चतुर्थ समु.)

(३) देवर शब्द का अर्थ और प्राचीन परम्परा का संकेत — मनुस्मृति या वैदिक साहित्य में देवर शब्द का प्रचलित — 'पति का छोटा माई' अर्थ न होकर स्तृत अर्थ है। निरुक्त में 'देवर' शब्द की निरुक्ति निम्न दी है —

ं'देवर: कस्मात् द्वितीयो वर उच्यते ।।'' (३।१५)

अर्थात् — ''देवर उसको कहते हैं कि जो विघवा का दूसरा पित होता है, चाहे छोटा माई या बड़ा इं अथवा अपने वर्ण वा अपने से उत्तम वर्ण वाला हो । उससे नियोग करे, उसी का नाम देवर है ।'' (म. दयानन्दर्स स. प्र. ११६)

आजकल यह केवल पित के छोटे माई के अर्थ में रूढ़ हो गया है। इस रूढ़ि का कारण कविषत यह कि स्त्री के विधवा हो जाने पर अधिकतर मृत-पित के छोटे माई से ही उसका सम्बन्ध कर दिया बता है। यह नियोगविधि का ही एक परिवर्तित रूप है। इस परम्परा से प्राचीन काल में नियोगप्रथा के अस्तित्व के संकेत मिलते हैं।

(४) यहां यह स्पष्ट कर देना मी आवश्यक है कि इन दोनों मान्यताओं में 'नियोग-व्यवस्था' मनु श्रेमीलिक मान्यता है। इसमें निम्न पोषक प्रमाण हैं — (क) नियोग-विधान की मान्यता पूर्वविहित के आधारभूत है। (ख) विषयसकेतक श्लोकों में इस प्रसंग को प्रारम्भ और समाप्त करने का छंत हैं [९।५६ और ९।१०३]। ये श्लोक अपने पूर्वापर प्रसंगों से श्रृंखलावत जुड़े हैं, जो सिद्ध छते हैं कि यह मान्यता मौलिक है। (ग) ९।१४५-१४६ में नियोग से उत्पन्न पुत्र को दायमाग का श्लं अधिकार विहित है। यह मी इस मान्यता को मनुसम्मत सिद्ध करता है, और (घ) नियोग-विधि ह त्याग करके उत्पादित पुत्र को धनाधिकार से ९।१४७ में वंचित किया गया है। इससे यह सिद्ध होता है कि मनु नियोग को ही स्वीकार्य मानते हैं, नियोगत्याग को नहीं।

#### ह्य परम्परा के खण्डनात्मक स्थल —

ज्यों ही नियोग प्रथा का विधान पूर्ण होता है, उसके पश्चात् इसका खण्डन करने वाले श्लोक हैं। ११६४-६ ८ श्लोकों में इस प्रथा का खण्डन करते हुए कहा गया है कि <sup>1</sup>नियोग नहीं कराना चाहिये, १६ धर्महनन करना है। राजा वेन के समय यह पशुधर्म प्रचलित हुआ है? आदि-आदि।

- १. स्पष्ट है कि विधान के पश्चात किया गया यह खण्डन परवर्ती है। विधान मौलिक और
- २. पिछले प्रमाणों से यह भी सिद्ध हो गया है कि यह प्रथा वेदोक्त है, अत: अतिप्राचीन भी है। त रलोकों में इसे वेन राजा के समय की कहना गलत है। आचार्य कौटिल्य ने भी इसका विधान को अर्थशास्त्र में किया है। इसका अभिप्राय यह है कि आचार्य कौटिल्य तक ानयोग-व्यवस्था तिलत एवं मान्यता प्राप्त रही है। उन्होंने प्र. ६०।अ. ४ में कारण प्रदर्शनपूर्वक विभिन्न नियोगों विधान किया है।

इनके अतिरिक्त ये खण्डनात्मक श्लोक निम्न कारणों से मौलिक सिद्ध नहीं होते ---

- १. विषयविशेष विषय-संकेतक क्लोकों [९।५६, ४०३] के निर्देशानुसार यह विषय स्त्रियों के लिए आपत्कालीन धर्मों और आपत्काल में सन्तानप्राप्ति का है। नियोग की मान्यता उस विषय से सम्बद्ध है, अत: मौलिक है। खण्डन की मान्यता का संकेतित विषय से कोई सम्बन्ध नहीं अत: प्रक्षिप्त है।
- २. शैलीगत आधार ६६-६७ श्लोकों में राजा वेन के समय नियोग के विस्तार का कथा है। राजा वेन मनु से परवर्ती है, अत: ये श्लोक भी किसी व्यक्ति द्वारा रचकर मिलाये गये हैं। राजा वेन अग देश का राजा था। इसके पिता का नाम अनग था। यह मनु से बहुत पीढ़ियों पश्चात हुआ [महा. शान्ति. ५९।९६-९९]।

विस्तार से समझाने के लिए उपर्युक्त मान्यताओं का पक्ष-विपक्ष की विवेचना पूर्वक विश्लेषण किया गया । इसी प्रकार अन्य मान्यताओं के विषय में समझना चाहिये । यहां कुछ अन्य मान्यताएं संक्षेप से प्रस्तुत की जा रही हैं किन्तु विस्तारमय से उनका समग्र विश्लेषण नहीं किया जा रहा है । वह मनुस्मृति-माष्य में यथास्थान देखा जा सकता है ।

# ५. स्त्रियों के सम्बन्ध में मनु की धारणा —

- (क) बहुत से आलोचक मनु पर यह आक्षेप लगाते हैं कि मनु का स्त्रियों के प्रति बड़ा ही संकीर्ण, पक्षपातपूर्ण और निम्न दृष्टि कोण है। मनुस्मृति में कुछ ऐसे प्रक्षिप्त स्थल है, जिनके कारण लोगों की यह घारणा बनी है, यथा २।४१-४२ (६६-६७); ५।१४७, १४८, १५३-१६२, १६४, १६६; ९।२, ३, १४-२४, आदि।
- (१) किन्तु प्रक्षिप्तों के अतिरिक्त मनुस्मृति के प्रसंग, विषय, शैली के अनुकूल ऐसे बहुत सारे श्लोक हैं, जिनसे जात होता है कि मनु ने स्त्रियों को अत्यधिक सम्मान, श्रद्धा और उच्चता प्रवान की है। वे स्त्रियों को घर की स्वामिनी, गृहलक्ष्मी, देवी, गृहशोमा के विशेषणों से संबोधित करते हैं; और उन्हें घर के सुख का आधार मानते हैं। उनका सम्मान करने और उन्हें प्रसन्न रखने की प्ररेणा देते हैं। यहां मनुस्मृति में प्राप्त श्लोकों के आधार पर मनु की उन धारणाओं को स्पष्ट किया जाता है। निम्न श्लोकों में मनु द्वारा वर्णित स्त्रियों का उज्ज्वल, सम्माननीय और उच्चस्तरीय रूप द्रष्टक्य है
  - (क) पिता, माई, पति आदि द्वारा स्त्रियों का सत्कार करना चाडिए (क) पितृषि : भ्रातृषिश्चैता ..... पूज्या भूषयितव्याश्च । (३)५४)
    - (ख) नास्यों के सत्कार से दिव्यलामों व दिव्यगुणों की प्राप्ति
      - (ग) यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते समन्ते तत्र देवता: । यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफला: क्रिया: ।
    - (ग) वस्त्रों, आमूषणों से नारियों को सदा सत्कृत रखें तस्मादेता: स<u>दा पुज्या</u>: मूषणाच्यादनाशने: विश्वे
    - (घ) नारी की प्रसन्मता में कुल का करपाण निष्ठित है सन्तुष्टो मार्यया मर्ता मर्त्रा मार्या तथेव च । यस्मिन्नेव कुले नित्या करयाण तत्र वे स्वन् । । स्वार्थ
  - (ड.) स्त्रियों के शोकप्रस्त रहने से परिवार का विनाश —

न शोचन्ति तु यत्रैता वर्धते तिब सर्वदा ।। (३।५७)

- (च) स्त्रियां घर की लक्ष्मी और शोभा हैं प्रजनार्थं महाभागा: पूजार्हा गृहदीप्तय:। स्त्रिय: श्रियश्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्चन ।। (९।२५)
  - (छ) स्त्रियां घर के सुख का आधार हैं —
    अपत्यं धर्मकार्याणि शुश्रुषा रतिरुत्तमा ।
    दाराधीनस्तथा स्वर्गः पितृणामात्मनश्च ह । (९।२८)
  - (ज) स्त्रियां घर की स्वामिनी हैं —
    अर्थस्य संग्रहे चैनां व्यये चैव नियोजयेत्।
    शौचे घर्में ऽन्नपक्त्यां च परिणाह्यस्य वेक्षणे।।(९।११)
    सदा प्रहृष्टया माव्यं गृहकार्येषु दक्षया।
    सुसंस्कृतोपस्करया व्यये चामुक्तहस्तया।।(४।१५०)
- (२) मनु स्त्री और पुरुष में न तो कोई पक्षपातपूर्ण अन्तर करते हैं, न स्त्री को पुरुष की दासी या अधानता में बधी रहने वाला मानते हैं। वे दोनों को ही, एक-दूसरे का भावनाओं का समान रूप से आदर करने वाली बातें कहते हैं; अपितु स्त्रियों को अधिक आदरपूर्वक रखने की बातें कहते हैं। नीचे कुछ श्लोक प्रमाणरूप में दिये जा रहे हैं, जिनसे इन बातों की पुष्टि होती है कि (अ) मनु की स्त्रियों के प्रति पक्षपातपूर्ण, दमनात्मक, अस्वतन्त्रतापूर्वक रखने की मावना नहीं है, अपितु समानता की भावना है। मनु द्वारा अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में स्त्रियों पर बन्धन डाल कर रखने की प्रवृत्ति की व्यर्थता का कथन और स्त्रियों द्वारा स्वयं अपने विवेक से ही अपने आचरण को बनाने का समर्थन निम्न श्लोकों में किया है—
  - (क) स्त्री को कोई मी दमनपूर्वक नहीं रख सकता न कश्चिद् योषित: शक्त: प्रसह्य परिरक्षितुम् । (९।१०) (ख) स्त्री स्वयं अपनी रक्षा करने से सुरक्षित हो सकती है — अरक्षिता गृहे रुद्दा पुरुषैराप्तकारिमि: । आत्मानमात्मना यास्तु रक्षेयुस्ता: सुरक्षिता: ।। (९।१२)
- (३) बिना किसी पक्षपात के, स्त्री-पुरुष दोनों को समानस्तर का मानते हुए मनु ने स्त्री-पुरुषों को ऐसे सुझाव दिये हैं, जिनसे स्त्री की पुरुष के पूर्ण अधीन रहने की मान्यता स्वत: खण्डित हो जाती है
  - (क) स्त्री-पुरुष मिलकर समानभाव से रहें-

अन्योन्यस्य अव्यभिचारो भवेदामरणान्तिक:। एष: धर्म: समासेन ज्ञेय: स्त्रीपुंसयो: पर:।। (९।१०१)

(ख) स्त्री-पुरुष कमी न बिछुड़ें — तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुसी तु कृतक्रियौ । यथा नामिचरेतां तौ वियुक्तौ इतरेतरम् ।। (९।१०२) (ग) स्त्री-पुरुष समान हैं, अत: सभी कार्य मिलकर करें

प्रजनार्थं स्त्रियः सृष्टाः सन्तानार्थं च मानवाः । तस्मात्साधारणौ धर्मः श्रुतौ पत्न्या सहोदितः ।।

(९।९६)

इन मान्यताओं के आधार पर कहा जा सकता है कि १४७-१४८ श्लोकों में जो दमनात्मक आग्रह से प्रेरित होकर आज्ञा दी है । यह मनु की मान्यता नहीं हो सकती । यह मनु की व्यवस्थाओं के विरुद्ध है ।

(४) मनु ने स्त्रियों को कहीं भी हीनभावना से नहीं देखा है, अपितु कहीं-कहीं तो पुरुषों से बढ़कर उन्हें सम्मान दिया है। कुछ उदाहरण देखिए —

(क) स्त्री के लिए मार्ग छोड़ देना चाहिए ---

''स्त्रिया: पंथा देय:।'' [(२।११३ (२।१३८)]।

(ख) पत्नी से लड़ाई-झगड़ा नहीं करना चाहिए —

. ''मार्ययो ... विवाद' न समाचरेत्'' [४।१६०] ।

(ग) पत्नी आदि पर झूठा दोषारोपण नहीं करना चाहिए और न अपशब्द कहने चाहिएँ। यदि कोई ऐसा करे तो वह दण्डनीय हैं — "मातरं पितरं जायाम् ... आक्षारयन् शतं दण्डय:" [८।१८०]।

# (ख) स्त्रियों को वेदाध्ययन एवं यज्ञोपवीत का अधिकार मनुसम्मत —

कुछ श्लोकों में स्त्रियों के लिए गुरुकुलवास, वेदोध्ययन, मन्त्रपूर्वक क्रियाओं का निषेध मिलता है; यथा २।४१-४२ (६६-६७) ९।१८ आदि । ये सभी प्रक्षिप्त हैं । अन्य अनेक स्थलों पर, यहां तक कि स्वयं वेद में भी स्त्रियों के लिए सभी धार्मिक कार्यों और वेदाध्ययन का विधान है।

- (१) मनु प्रत्येक धर्मकार्य में स्त्री-पुरुष का समान अधिकार समझते हैं। २।४ (२।२९) श्लोक में जातकर्म के अवसर पर बालक के लिए चाहे वह कन्या हो अथवा पुत्र, दोनों के ही लिए मन्त्रोच्चारणपूर्वक शहद चटाने का विधान है ''मन्त्रवत् प्राशनं चास्य''। इससे स्पष्टत: सिद्ध है कि मनु मन्त्रोच्चारण या प्रवण आदि कार्यों में स्त्री-पुरुष का मेद नहीं करते। इसी प्रकार नामकरण आदि मी यज्ञ और मन्त्रपूर्वक करने का विधान है [२।६]। इस प्रकार ४१ वें श्लोक में स्त्रियों के लिए मन्त्रों के निषेध का विधान इस मान्यता के विरुद्ध है।
- (२) इसी प्रकार ३।२ में अग्निहोत्रपूर्वक स्त्रियों का दैविववाह करने का विधान किया है। अग्निहोत्र में मन्त्रोचारण हुआ ही करता है। इससे यह स्पष्ट होता है कि मनु, स्त्रियों की क्रियाएं मन्त्ररहित नहीं मानते। स्त्रियों की अन्त्येष्टि भी अग्निहोत्र से विहित है [५।१६७], विवाह भी स्वस्तिमन्त्रपूर्वक यज्ञ से विहित है [५।१५२]। ४१ वें श्लोक में स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित क्रियाओं का विधान, इस विधान के विषद होने से, प्रक्षिप्त है।
- (३) मनु ने घर में अग्निहोत्र आदि धर्मकार्यों के आयोजन की मुख्य जिम्मेदारी स्त्री को ही सौंपी है और यह आदेश दिया कि पुरुष को प्रत्येक धर्मकार्य स्त्री को साथ लेकर करना चाहिए (क) ''शौचे धर्में अन्नपक्त्यां च'' (घर की भ्रुद्धि धर्मकार्यों का आयोजन और मोजन ब्नाना आदि की

विम्मेदारी स्त्रा को सोंपे) [९।११] (ख) ''अपस्य' धर्मकायाणि'' [९।२८] (सन्तानोत्पत्ति और उनका पालन, अग्निहोत्र आदि धर्मकार्य स्त्री के अधीन होते हैं)। (ग) ''तस्माल् साधारणो धर्म: श्रुतौ पत्न्या सहोदित:'' [९।९६] (साधारण से साधारण धर्मकार्य में भी पत्नी को सम्मिलित करना चाहिए)। इसी प्रकार २।१-३ [२।२६-२८] श्लोकों में मनु ने संस्कारों को समी के लिए समान रूप से आवश्यक मानते हुए शारीरिक एवं संस्कार-सम्बन्धी दोषों को हटाने वाला कहा है। वहां स्त्री-पुरुष का कोई मेद नहीं माना। इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं — एक तो यह कि सभी संस्कार मन्त्रपूर्वक होते हैं। अत: चाहे वह संस्कार स्त्री का हो अथवा पुरुष का, मन्त्रपूर्वक ही करना चाहिए। दूसरी यह कि संस्कार, द्विजाति वर्ग के सभी व्यक्तियों के लिए आवश्यक हैं, चाहे वह स्त्री हो अथवा पुरुष। इन दोनों श्लोकों में स्त्रियों के लिए मन्त्ररहित क्रियाओं का विधान, विवाह को ही उपनयन संस्कार मानना, पतिसेवा को ही ब्रहमचर्याग्रम मानना, घर के कामों को ही अग्निहोत्र मानना, उक्त विधानों के विरुद्ध हैं, अत: प्रक्षिप्त हैं।

- (४) स्त्रियों के वेदाध्ययन में स्वयं वेदों के प्रमाण इन श्लोकों में स्त्रियों के लिए विदमन्त्रों का उच्चारण न करने आदि का कथन है। अत: यहां यह विचार कर लेना भी उपयोगी रहेगा कि इस विषय में स्वयं वेद क्या कहते हैं।
- (क) वेदों में सभी के लिए वेदवाणी का विधान है ''यथेमां वाच' कल्याणीम् आवदानि जनेम्य; । सहमराजन्याम्यां शूद्राय चार्याय च स्वाय चारणाय . . . .'' (यजु. २६।२) अर्थात ''परमेश्वर कहता है कि (यथा) जैसे में (जनेम्य:) सब मनुष्यों के लिए (इमाम) इस (कल्याणीम्) कल्याण अर्थात् ससार और मुक्ति के सुख देनेहारी (वाचम) ऋग्वेदादि चारों वेदों की वाणी का (आवदानि) उपदेश करता हूँ वैसे तुम भी किया करो . . . . . . (ब्रह्मराजन्याम्याम) ब्राह्मण क्षत्रिय (अर्याय) वैश्य (शूद्राय) शूद्र और (स्वाय) अपने भृत्य वा स्त्रियां आदि (अरणाय) और अतिशुद्रादि के लिए भी वेदों का प्रकाश किया है ।'' | स. प्र. ७४ | ।
- (ख) इसी प्रकार अथर्ववेद में ''ब्रह्मचर्येण कन्या युवान' विन्दते पतिम्'' [३।५।१६] अर्थात ब्रह्मचर्याश्रम में रहकर वेदों को पढ़ने और ब्रह्मचर्य का पालन करने के उपरान्त गृहस्थ की कामना करने वाली कन्या युवक पति का वरण करती है।
- (ग) स्त्रियों के उपनयन में ऋग. १०।१०९।४ मन्त्र भी प्रमाण हैं 'भीमा जाया ब्राह्मणस्योपनीता' इन प्रमाणों में स्त्रियों के लिए ब्रह्मचर्याश्रम, गुरुकुलवास आदि विधान सिद्ध होते हैं।
- (घ) वैदिक काल के इतिहास पर यदि दृष्टि डालकर देखें तो उससे भी स्त्रियों के लिए मन्त्रितिषय आदि की बातें सिद्ध नहीं होतीं । ऐसी बहुत-सी ऋषिकाएं हुई हैं जो मंत्रद्रष्ट्री थीं । जिन-जिन सुक्तों के मन्त्रों का उन्होंने अर्थ-रहस्य जाना, उन सूक्तों पर उनके नाम ऋषि के रूप में आज भी उपलब्ध हैं । अकेले ऋग्वेद में ही इस प्रकार की लगभग ३० ऋषिकाओं के नाम आते हैं । उनमें अदिति, जुडू, इन्द्राणी, घोषा, गोघा, अपाला, रोमशा, लोपामुद्रा आदि उदाहरण के रूप∕में उल्लेखनीय हैं । इसी प्रकार उपनिषदों में गार्गी, मैत्रैयी ब्रह्मतत्त्वज्ञा देवियों का वर्णन आता है । मनु ने अपनी स्मृति को वेदानुकूल और वेदाघारित माना है [१।१२५-१३२ (२।६-१३); १२।२४, ९५, ९७, ९०, १०२, ११२, ११३ आदि ]। अत: स्वयं वेद में विहित इन मान्यताओं के विस्द्ध हेने से उपर्युक्त आवेप मान्य नहीं है ।

बृहव्देवता न्रा ६२-६४; ; ऋग्वेट के मुक्तों की ऋषिकाएं।
 प्रे बृहव्देवता न्रा ६। ६; २१-४:५-३४:।

## ६. शूद्र के विषय में मनु की घारणा —

- (१) शूद्र अस्पृथ्य नहीं मनु ने शूद्र का कर्तव्य द्विजातियों की सेवा करना बताया है [१।९१] । इसी कर्तव्यनिर्घारण से मनु की यह मान्यता स्पष्ट हो जाती है कि मनु शूद्र को अस्पृथ्य या घुणास्पद नहीं मानते ।
- (२) वस्तुत: जो व्यक्ति पढ़-लिख नहीं पाता और ऊपर के किसी वर्ण के योग्य नहीं होता वही शृद कहलाता है। इसी कारण २।१२६ में अज्ञानता के प्रतीकरूप में श्रुद की उपमा दी है ''यथा श्रुदस्तथैव स:''।
- (३) शूद्र को धर्मपालन का अधिकार शूद्र को धर्मपालन का अधिकार है। २।२१३ (२३९) में ''अन्त्यादिप प्रदंधमंम्'' कहकर शूद्र आदि से मी धर्म की शिक्षा ग्रहण करने को कहा है।
- (४) शूद्र को वेदाध्ययन का अधिकार शूद्र को वेदाध्ययन का अधिकार मी है। यह स्वयं यजु. २६।२ ''यथेमां वाचं कल्याणीम् . . . शूद्राय चार्याय च' से संकेत मिलता है। इसकी व्याख्या पिछले 'स्त्री-वेदाध्ययन'-सम्बन्धी प्रसंग में की जा चुकी है। वहां द्रष्टव्य है।
- (४) वेदों में शूद्र को यज्ञ आदि का विधान त्रृक्. १०।५३।४-५ में ''पञ्चजना: ममहोत्रं जुषध्वम्'' कहकर शूद्ध को भी यज्ञ करने का आदेश्व है। निरुक्त ३।२।७ में 'पञ्चजना:' की व्याख्या में ब्राहमण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्ध और निरामिषमोजी निषाद की गणना की है। इस पर विस्तृत विवेचन 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' विषय में किया जा चुका है।
- (६) मनुस्मृति में कहीं-कहीं शुद्ध के प्रति घृणा, आक्रोश, असम्मान प्रकट करने वाले वर्णन हैं। ये सभी वर्णन परवर्ती प्रक्षेप हैं। मनु की यह शैली है कि वे अधर्मी, पापी या दोषी व्यक्ति को छोड़कर किसी के प्रति आक्रोश का भाव प्रकट नहीं करते। प्रत्येक विधान सहज और निर्लिप्त भाव से करते हैं। यथा, १।९१ का विधान सहज वर्णन है। मनु ने निम्न श्लोक में दिजों को भी यह आदेश दिया है कि वह वृद्ध शुद्ध का सम्मान पहले करें —

''सोंऽत्र मानार्ड: शुद्रोऽपि दशमीं गतः'' [२।११२ (१३७)]

(७) शूद्र पवित्र है और उत्कृष्ट वर्ण प्राप्त कर सकता है —

शुचिरुत्कृष्टशुश्रुषुर्मृदुवागनहंकृतः । बाह्मणाद्याश्रयो नित्यमुत्कृष्टां जातिमश्नुते । i (९।३३५ ।)

(शुचि:) शुद्ध-पित्र [शरीर एवं मन से], (उत्कृष्टशुश्रुषु:) अपने से उत्कृष्ट वर्ण वालों की सेवा करने वाला, (मृदुवाक्) मधुरमाषी (अनहंकृत:) अहंकार से रहित (नित्य ब्राह्मण + आदि-अश्रय:) सदा-ब्राह्मण आदि तीनों वर्णों की सेवा में सलग्न श्रृद्ध मी (उत्कृष्टा जातिम + अश्नुते) उत्तम ब्रह्मजन्मान्तर्गत द्विजवर्ण को प्राप्त कर लेता है।।

इस श्लोक के वर्णन से मनु की श्रूद्र के प्रति यह घारणा स्पष्ट हो जाती है कि वे श्रूद्र को हीन नहीं मानते,अपितु पवित्र, उत्कृष्ट और उत्तम कर्मों से उच्चवर्ण प्राप्त करने का अधिकारी मानते हैं । यह मान्यता १०।६५ में भी वर्णित है ।

(८) उपनयन प्रसंग २।११-१४ (३६-३९) में कहीं मी शुद्ध के लिए उपनयन का निषेध नहीं है। इससे यह सकेत मिलता है कि जन्म से कोई शूद्ध नहीं होता। शूद्ध कुल में उत्पन्न बालक मी दिज वर्णों में उपनयन करा सकता है।

इस संक्षिप्त विवेचन से शूद्र के प्रति मनु की धारणा स्पष्ट हो जाती है । इस विषयक कुछ विवेचन 'मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था' मान्यता शीर्षक में भी द्रष्ट्व्य है ।

## (७) स्वर्ग और नरक —

- (क) स्वर्ग या स्वर्गलोक से मनु का अभिप्राय मनु इस संसार से भिन्न कोई स्वर्ग या नरकलोक नहीं मानते । सुख की प्राप्ति का नाम स्वर्ग है, और दु:ख की प्राप्ति का नाम नरक है, जो इसी संसार में, जीवन में प्राप्त होते रहते हैं । इसमें प्रमाण हैं —
- (१) मनु ने 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग इहसुख और मोक्षसुख दोनों सुखों के लिए किया है । ३।७९ शलोक में अक्षय सुख अर्थात मोक्ष के लिए 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग है,और उसके पर्यायवाची रूप में इहसुख के लिए 'सुख' का प्रयोग है ।
  - (२) सुख के अर्थ या पर्यायवाची रूप में अन्यत्र भी स्वर्ग शब्द का प्रयोग किया है
    - (क) 'अस्वर्ये चातिमोजनम्।' २।३२ (२।५७)
    - (ख) ''दाराधीनस्तथा स्वर्ग: पितृणामात्मनश्च ह ।'' (९।२८।।)
    - (ग) 'स्वर्ग-खायुष्य-यशस्यानि व्रतानीमानि बारयेत् ।''(४।१३।।)
  - (३) अक्षय सुख अर्थात् मोश्रसुख के लिए स्वर्ग का प्रयोग
    - (क) ३।७९ श्लोक में 'स्वर्गमञ्जयमिच्छता''
    - (ख) इदमन्विच्छतां स्वर्गम्, इदमानन्त्यमिच्छताम् । ' (६।८४ ।)
- (४) मनु ने १२।९, ३९-५२ श्लोकों में मृत्यु के बाद जीव को उसके कमों के अनुसार प्राप्त होने वाली योनियों का वर्णन किया है । उस प्रसंग में स्वर्गलोक या स्वर्गयोनि विशेष का कोई उल्लेख नहीं है।
- (५) व्याकरण-शस्त्रानुसार 'स्वर्' अन्य 'स्वर्' उपपद में 'गम्लु-गती' धातु से 'क प्रकरणेऽ न्येष्विप दृश्यले अ. ३।२४ ८ वार्तिकसूत्र से 'ह:' प्रत्यय के योग से बनता है। गति के आन-गमन-प्राप्ति तीन अर्थ होते हैं। 'स्व:' सुख का अनुमव होना, सुख में प्रविष्ट होना, सुख की प्राप्ति होना ही स्वर्ग अर्थात् सुख है।
- (६) इसी प्रकार 'स्वर्गलोक' का अर्थ है। 'लोकृ दर्शने' घातु से लोक शब्द बनता है,जिसका अर्थे 'स्थान' है। जहां स्वर्ग प्राप्त होता है — सुख प्राप्त होता है, वह स्वर्गलोक है।
- (ख) नरक की कल्पना मनुविरुद्ध ४।८१, ८५-९१ श्लोकों में इस्कीस नरक योनियों की गणना है,और अक्षत्रिय राजा से बान लेने वाले को इन योनियों की प्राप्ति बृतलायी है। मनु के मर्च में नरक' नाम की कोई योनि या स्थान विश्लेष नहीं है। यह मान्यता निम्न प्रमाणों के आधार पर्
- (१) नरक अब्द स्वर्ग का विपरीतार्थक है। मनु ने २।३२ [२ँ ४७] में सुख और २।७९ खर्ग शब्द का प्रयोग सुख और 'अक्षय सुख' के लिए किया है, और राइट्यमें ' 'दारा धीनस्तवा स्वर्ग: पितृणामात्मनंशच ह'' कंडकर 'वर्तमान जीवन के सुख' के वर्ण में किया है। इससे स्पष्ट है कि स्वर्ग के विपरीतार्थक सन्द 'नरक' का अर्थ कोई योतिया स्थानिक्षेत्र नहीं, अपितु दु:ख है है। निरुक्त में महर्षि सासक है मी 'नरक' सन्द की इसी रूप में निरुक्त की है ''नरक'न्यरक' नीचैगमनम् इति वा"अर्थात् दु:ख, अब :पतन वा कवनति का नाम

## सरके हैं [निरुक्त १।३।११]।

- (२) मनु ने मृत्यु के उपरान्त जीव की केवल दो अवस्थाएं मानी हैं एक तो संसार में स्थावर-जिम्म योनियों में जन्म [६।६३, ७४, १२।९, ३९-५२], या ब्रह्मप्राप्ति [४।१४९; ६।६१; १२।११६, १२५]। इससे भी यही स्पष्ट है कि मनु के मत में नरक नाम की कोई पृथक योनि या स्थान नहीं है।
- (३) मनु ने १२।९, ३९ से ५२ श्लोकों में मृत्यु के बाद जीव को उसके कमों के अनुसार प्राप्त होने वाली योनियों की गणना की है। इस गणना में नरकयोनि का उल्लेख न होना भी यह सिद्ध करता है कि मनु 'नरक' को नहीं मानते। १२।५२, ७४, ८१, श्लोकों में तो मनु ने अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में अपना मत व्यक्त किया है कि व्यक्ति कमों के अनुसार पूर्वोक्त योनियों में ही शरीर-धारण करके इसी संसार में सुख-दु:ख मोगता है। अत: नरकों की कल्पना मनुविखद्ध है।

## ८. प्रेतशुद्धि आदि का आंडम्बर मनुविहित नहीं —

प्रतिशुद्धि, सूतकशुद्धि के नाम पर कुछ लोगों ने एक आडम्बर खड़ा कर दिया है। अशुद्धि को दूर करने का सीघा-सा मतलब इतना ही है कि प्रेत, सूतक या किसी भी अन्य अशुद्धि से सम्पर्क होने पर जल आदि से शरीर को शुद्धि होती है और मन की अशान्ति रूपी अशुद्धि, जप आदि से दूर होती है [४।१०४, १०७, १०९]। बिना सम्पर्क के, दूर बैठे अशुद्धि मानना, कोरा आडम्बर और अयुक्तियुक्त है। प्रेत शुद्धि और सूतकशुद्धि आदि के आहंबर का विघान करने वाला प्रसंग ४।४८-१०४ तक है। यह प्रसंग विभिन्न आघारों के अनुसार, विषय, प्रसंग और शैली के विपरीत तथा मनुविद्यित सिद्ध न होकर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है।उसके विश्लेषण से से निष्कर्ष सामने आते हैं —

(१) प्रस्तुत विषयं के प्रारम्म का संकेत देने वाला श्लोक ५।५७ वा है,और समाप्ति का संकेत देने वाला श्लोक ५।११० वा है। इन श्लोकों में दिये गये ''देहशुद्धिम् .... प्रवश्यामि'' ''एष शोचस्य व: प्रोक्त: शारीरस्य विनिर्णय:'' संकेतों के अनुसार यह स्पष्ट होता है कि यह ''शरीर और शरीर से सम्बन्धित मन, बुद्धि, आत्मा आदि की शुद्धि' को कहने का विषय है [इसकी पुष्टि के लिए ५।५७ की समीक्षा भी पढ़िये]।

इस आघार पर इस विषय में वही श्लोक मौलिक माने जा सकते हैं, जो इस विषयसंकेत से सम्बद्ध हों। अपने संकेत के अनुसार ही मनु ने १०५-१०६ श्लोकों में पहले भूमिका रूप में शुद्धिकारक पतार्थों की गणना की है, फिर १०९ में अशुद्ध शरीर की 'अदिम: गात्राणि शुद्ध्यन्ति' कहकर शुद्धि होनी कही है। क्रोघ, लालच, अघर्माचरण आदि से मनुष्य के मन, शुद्धि आत्मा आदि मी अशुद्ध हो जाते हैं; संकेतानुरूप, शरीरसम्बन्धी इन अवयवों की शुद्धि मी कह दी है। इस प्रकार १०५ से ११० श्लोक विषयानुरूप हैं। इस बीच में ५० से १०४ तक जितने श्लोक हैं; इनमें शरीर की शुद्धि का वर्णन न होंकर आशौच मनाने की अविध, सिपण्ड एवं असिपण्डों के आशौच की विधि, सूतक-अशुद्धि, परदेश में रहने वालों की अशुद्धि आदि का वर्णन है, जो विषयविरुद्ध है।

(२) उपर्युक्त विषय का संकेत देने वाले श्लोकों के आधार पर मनु की एक मान्यता मी बन जाती है कि वे 'अशुद्धि के सम्पर्क से शरीरादि की अशुद्धि होना' ही मानते है और उसकी शुद्धि का उपाय है — ''अदिम: गाजाणि शुद्धयन्ति'' [१०९] अर्थात 'शरीर की शुद्धि जलों से होती है' आदि । ५८ से १०४ श्लोकों में जो भी कुछ वर्णित है,वह मनु की इस मान्यता के यिरुद्ध है,और न इससे तालमेल खाता है — (क) ५८ से ६० श्लोक, जिनमें सपिण्ड-असपिण्ड के मेह से प्रतेशुद्धि

और अशुद्धि मानने की १-१० दिन तक ही चार अविध दर्शाकर उसको एक 'धार्मिककृत्य' के रूप में विणित किया है, वे मनु की उक्त मान्यता के विरुद्ध हैं । क्यों कि, मनु केवल शरीर की अशुद्धि मानते हैं, और यह सिएण्ड और असिएण्ड सबकी समान रूप से होती है तथा उसकी अनेक दिनों की अविध नहीं होती । शरीर अशुद्ध हुआ तो जल से धोने से वह शुद्ध हो गया । इस प्रकार इन शलोकों की व्यवस्था मनु सम्मत ही सिद्ध नहीं होती, अत : ये श्लोक प्रक्षिप्त हैं । श्रेष श्लोक इन पर आधारित हैं, अत : आधारमूत श्लोकों के प्रक्षिप्त सिद्ध हो जाने पर वे स्वत : प्रक्षिप्त कहलायेंगे । (ख) ७४, से दे श्लोकों में परदेश में रहने वालों की शुद्धि कहना भी मनुविरुद्ध है । जब किसी अशुद्धि का सम्पर्क ही नहीं हुआ,तो फिर उनके शरीर की अशुद्धि ही कहां हुई ? (ग) द्ध-द्ध, १०३ श्लोकों में शुद्ध को अस्पृश्य अर्थात अपवित्र माना है । मनु ऐसा नहीं मानते । वे शुद्ध को 'श्रुचि:' अर्थात 'पवित्र' मानते हैं [९।३३५] । अत : इन श्लोकों की मान्यता मनुविरुद्ध है ।

- (३) ्ध्र से १०४ श्लोकों की मान्यता है 'सपिण्ड, असपिण्ड के मेद से चार अविधयों के [४८-६०] अनुसार 'शुद्धि मनाना' । यह अयुक्तियुक्त वर्णन है, क्योंिक मृतक के सम्पर्क से यदि शरीर की अशुद्धि मानी गयी है तो वह सपिण्ड-असपिण्डों की समान होगी और उसकी शुद्धि जल से हो जायेगी । इसके लिए न तो अविध की कोई सार्थकता है,और न सपिण्ड-असपिण्ड का मेद ही बनता है । यदि मानसिक अशुद्धि अर्थात् मन का शोक मानने की बात है,तो मन के शोक के लिए कोई अविध निश्चित नहीं हो सकती और न ही इस अविध में सबकी वह दूर हो सकती है । अत : यह व्यवस्था ही अयुक्तियुक्त है । मनु की व्यवस्थाएं युक्ति-युक्त होती हैं । इस विरोध के आधार पर मी ये श्लोक मनुसम्मत नहीं माने जा सकते ।
- (४) प्रसंगिवरोध के आधार पर यदि इन श्लोकों को परखें तो ये सभी प्रसंगिवरुद सिद्ध होते हैं। ४७ वें और ११० वें श्लोक में 'शरीर और शरीर-सम्बन्धी अवयवों की अशुद्धि की शुद्धि' कथन करने का संकेत है। उनके अनुसार इस प्रसंग का क्रम इस प्रकार बनता है —
  - (कं) शरीर एवं शरीर-सम्बन्धी अवयवों की अर्शुद्धि की शुद्धि कहने के विषय का संकेत [५७] —
  - (ख) फिर १०५ में भूमिका रूप में शुद्धिकारक पदार्थों का परिगणन —
- (ग) फिर शरीर एवं शरीर-सम्बन्धी शुद्धियों का वर्णन [१०६-१०९], जो कि सर्व-सामान्य विधि के रूप में मावगाम्मीर्य से युक्त संक्षिप्त वर्णन हैं। इसमें शरीर-सम्बन्धी आत्मा, मन, बुद्धि, चरित्र की शुद्धि का उल्लेख हैं।

इस प्रकार मनु की मान्यता एवं विषय-संकेत [५७ तथा ११०] के अनुसार यह एक संगत क्रम बनता है। ५८ से १०४ श्लोकों ने उस क्रम को ही मंग कर दिया है, और शरीखिद की शुद्धि से भिन्न बशुद्धि को 'धार्मिककृत्य' के रूप में मनाने की पूर्वापर प्रसंग से भिन्न एक पृथक ही व्यवस्था विहित की है। शुद्धि की बात कहने के लिए पहले शुद्धिकारक पदार्थों का उल्लेख ही प्रासंगिक बनता है। इस अधार पर ५७ के बाद १०५ वा श्लोक प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध सिद्ध होता है। शेष बीच के सभी स्लोक प्रसंग-विरुद्ध, प्रसंगमञ्जक होने के कारण प्रक्षिप्त हैं।

# वेदविषयक अनध्याय या निर्धारित अविध में वेदाध्ययन और उसका उत्सर्जन मनुसम्मत नहीं —

उक्त विधान करने वाले श्लोंकों का प्रसंग ४।९५-१२७ में आता है। किन्हीं विशेष परिस्थितियों में वेदों का अनध्याय रखना, श्रावणी पर सीमाबद्ध वेदाध्ययन और उसका उत्सर्जन, शुक्लपक्ष और कृष्ण पक्ष में वेद और वेदांगों के अध्ययन का विभाजन आदि बातें, मनु की मूलभावना, और शैली के अनुरूप नहीं है। इस प्रसंग के विश्लेषण से निम्न तथ्य स्पष्ट होते हैं —

(१) प्रतीत होता है कि वर्ष में साढ़े चार मास तक वेदाघ्ययन करना, फिर उनका उत्सर्जन करना, बीच में विराम करना, शुक्ल पक्ष में वेदाघ्ययन और कृष्ण पक्ष में वेदागों का अध्ययन करना, ये व्यवस्थाएँ मनु से परवर्ती काल की हैं, जबिक मनुद्वारा विहित व्यवस्थाओं में शिषिलता आ गई थी। इन व्यवस्थाओं का मनुप्रोक्त व्यवस्थाओं से तालमेल नहीं बैठता. अपितु विरोध आता है। यथा — (क) मनु ने वेदों का अध्ययन सभी द्विजों का आवश्यक और नैत्यिक कर्म माना है [१-६७-९०]। यदि पूर्वोक्त कर्मों का पालन कोई द्विज नहीं करता, ता वह अपने वर्ण से पितत हो जाता है। विशेषरूप से वेदाघ्यास को छोड़ने वाला द्विज शूद्रकोटि में गिना जाता है — ''योऽनधीत्य द्विजों वेदमन्यत्र कुरुत्ते श्रमम् । स जीवन्नेव शूद्रत्वं आशु गच्छिति सान्वय:'' [२।१४३ (१६६)] (ख) मनु ने वेदाघ्ययन को नैत्यिक दिनचर्या कहा है और इस पित्र कार्य में कभी अनध्याय नहीं माना है — ''ठोदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके। नास्त्यनाध्यायों बहुमसत्रं हि तत्स्मृतम् । ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यमनध्यायवषदकृतम्''।। [२।६० (१०६)] ''नैत्यके नास्त्यनाध्यायों बहुमसत्रं हि तत्स्मृतम् । ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यमनध्यायवषदकृतम्''।। [२।६० (१०६)] (ग) नैत्यिक वेदाघ्ययन के विघायक अत्य प्रमाण भी दृष्टव्य हैं —

(अ) य: स्वाध्यायमधीते ऽ ब्दं विधिना नियतः शुचिः । तस्य नित्यं क्षरत्येष पयो दिध घृतं मधु ।।

२। द्राहरा। (२।१०७)

(आ) आ हैव स नखाग्रेभ्य: परमं तप्यत तप:। य: स्त्राञ्यपि द्विजोऽधीते स्वाध्यायं शक्तितोऽन्वहम् ।। (२।१४२ (१६७))

इसी प्रकार ग्रहस्थों के व्रतों में भी स्पष्ट निर्देश है --

- (इ) सर्वान् परित्यजेदर्थान् स्वाम्यायस्य विरोधिन: । यथातथाध्यापयस्तु सा झस्य कृतकृत्यता । [४।१७ ।]
- (ई) बुद्धिवृद्धिकराष्याशु घन्यानि च हितानि च । नित्यं शास्त्राण्यवेश्वेत नि<u>गम</u>ांश्चैव वैदिकान् ।। (<u>४।१९</u>।)
- (उ), ''स्वाध्याये चैव युक्तः स्यात् नित्यम्'' [४।६४]
- (ক) ''स्वाघ्याये नित्ययुक्तः स्यात्'' (३।৩५)

इन प्रमाणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि मनु प्रत्येक व्यक्तिके लिए वेबें का अध्ययन नित्यप्रति आवश्यक मानते हैं । मनु ने पांच महायद्यों का जो प्रतिदिन विचान किया है, उनमें 'ब्रहमयबं क्योपासना और वेदाध्ययन का ही ज़म हैं । इस प्रवार के ब्रम्मन मनुस्मृति, में प्रयाप्त मिलते हैं । ९५-१२७ श्लोकों में साढ़े चार मास वेद पढ़ना, फिर उनका उत्सर्जन गांव से बाहर करना, शुक्लपक्ष में वेद पढ़ना और कृष्णपक्ष में वेदांगों को पढ़ना आदि वो व्यवस्थाएँ दी गई हैं वे पूर्वमान्यताओं से तालमेल नहीं रखतीं और विरुद्ध भी हैं। जब प्रतिदिन ही वेद पढ़ने का विघान है तो फिर उनको साढ़े चार मास तक पढ़ने के लिए प्रारम्भिक अनुष्ठान करना, फिर उत्सर्जन का अनुष्ठान करना आदि बतों का अवसर ही नहीं आता। अत: ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं। इस प्रसंग में कुछ और भी अन्तिवरोध हैं—

- (२) ९९, १०६ श्लोकों में शूद्र के पास वेद न पढ़ने का विधान 'शूद्र को वेद पढ़ने का विधान नहीं है' इस मान्यता पर आधारित है। यह मान्यता मनुविरुद्ध है, और वेदविरुद्ध मी (इसके विस्तृत ज्ञान के लिए २।१४४-१४९ [१६९-१७४] श्लोकों पर 'अन्तर्विरोध' शीर्षक समीक्षा देखिये, और इसी अध्याय में मान्यता संख्या ६ भी]।
- (३) १०९-१११, ११७, १२४, श्लोकों में मृतकश्राद्ध की मान्यता है । यह मी मनुविरुद्ध है [इसके लिए ३।११९-२८४ श्लोकों पर समीक्षा द्रष्टव्य है, और इसी अध्याय में मान्यता संख्या ३ मी ] ।
- (४) ११२ में सूतक की मान्यता है। सूतक का वर्णन मनुप्रोक्त नहीं सिद्ध होता [इसके लिए इटट्य है ५।५८-१०४ श्लोकों पर 'विषयविरोध' शीर्षक समीक्षा,क्यों कि सूतकविधान इसी प्रसंग के ६१-६२ श्लोकों में आता है]।
- ं (५) ११३ वें श्लोक में संघ्याकालों में वेद न पढ़ने का कथन है, जबकि पांचयज्ञों का विघान और संघ्योपासना का विघान संघ्याकालों में ही किया है [२ । ७६ —७८ (१०१-१०३), १५१ (१७६), ४ । ९२ —९४] ।
- (६) ११३ –११४ वें श्लोकों में पर्वदिनों में वेदाध्ययन निषिद्ध है, जबकि ४ । २५ : ६ । ९ में इन पर्वों के दिन विशेषयज्ञों को रचाने का विधान है, और यज्ञ वेदमन्त्रों द्वारा ही सम्प्रन्न होते हैं ।
- (७) ११६ वें श्लोक में श्मशान में वेद न पढ़ने का कथन है, जबकि ५ । १६७ में अन्त्येष्टि कर्म यजसम्पादन द्वारा विहित है, और यज्ञ में वेदमन्त्रों का उच्चारण होता है ।
- (८) ११२ वें में मासमक्षण का वर्णन मनुविरुद्ध है [द्रष्टव्य —४।२६-२८ श्लोकों पर 'अन्तर्विरोध' श्रीर्थक समीक्षा और इसी अध्याय में मान्यता संख्या २ मी ।
- (९) १२३ १२५ श्लोकों में वेदों की ध्वनियों का परस्पर विरोध दर्शाना, मनु के २।७६ ७६ [५१ ५३] श्लोकों के विरुद्ध हैं। जब तीनों से एक-एक पाद निकालकर बनाया गया गायत्रीमन्त्र एक साथ उच्चारित किया जा सकता है,तो वेदों की ध्वनि में क्या आपत्ति है ? मनु-अनुसार सभी वेद ईश्वरप्रोक्त हैं।
- (१०) १०१ से १२६ श्लोकों में वेदों के अनध्यायों का विधान ही मनु के २।७९ —८१ [१०४ –१०६] के विरुद्ध है। इन श्लोकों में मनु ने वेदाध्ययन में अनध्याय का निषेध किया है। इस प्रकार इन अन्तर्विरोधों के आधार पर ९५ से १२७ तक सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं।
- २. विषयविरोध (१) १०१ से १२७ श्लोक विषयबाह्य हैं । इनका 'सतोगुणवर्धन' से कोई सम्बन्ध नहीं है और न ये व्रत हैं, अत: प्रक्षिप्त हैं [विस्तृत विवेचन ४ । ३३ ३४ पर द्रष्ट्य] । (२) ये श्लोक इसलिए मी विषयविरुद्ध हैं, क्यों कि, शिष्यों को वेवाध्यापन का विषय द्वितीय अध्याय का है [२ । ४४ ४८ (६९ ७३), १३९ (१६४), १४० १४१ (१६५ १६६), ३ । १ २] । यहाँ गृहस्थियों के व्रतों का विषय है [४ । १३] । अत: इस स्थान पर शिष्यों के अध्यापन-

अनच्यापन, अध्याय-अनच्याय का वर्णन विषयविरुद्ध है । यह द्वितीय अध्याय में ही संगत कहा जा सकता था ।

- ३. वेदिवरोध ९९, १०८ श्लोकों की शुद्ध के पास वेद न पढ़ने की मान्यता स्वयं वेदिवतद है। वेद में शुद्ध को यज्ञ करने और मन्त्रप्रवण का विधान है। प्रमाणार्थ द्रष्टव्य २ । ४२ और ५ । ३३५ की 'वेदिवरोध' शीर्षक समीक्षाएँ और इसी अध्याय में मान्यता संख्या ६ मी।
- ४. शैलीगत आधार (१) इस प्रसंग के १०३ वे श्लोक में मनुरब्रवीत पद से स्पष्टत : यह मनुमिन्न व्यक्ति द्वारा प्रोक्त सिद्ध होता है । (२) इस प्रसंग के १०१ से १२७ श्लोकों की शैलीं €िंद्र पर आघारित है । ११४ व १२४ की शैली अयुक्तियुक्त है ।

## १०. प्रायश्चित का अर्थ, उद्देश्य एवं फल —

'प्रायश्चित' शब्द प्राय-चित्त पदों के समास में 'पारस्कर प्रमृतीनि च संज्ञायाम्' (अष्टा. ६ । १ । १५७) से सुट आगम के योग से सिद्ध हुआ है । तपादि साघनपूर्वकं किल्विषनिवारणार्थं चित्तम्≝निश्चयम्, प्रायश्चित्तम्' । 'जब व्यक्ति किसी निन्दनीय या अकर्त्तव्य कार्य को करके मन में उसके प्रति खिन्तता अनुभव करता है, तब उसके दण्ड-रूप में स्वयं तप = कष्टसहन करता हुआ यह निश्चय करता है कि पुन: मैं यह पाप नहीं करूंगा ।' यह प्रायश्चित्त कहलाता है । ऐसा करने से मन में खिन्तता का मार नहीं रहता । जैसे कोई व्यक्ति किसी को अचानक गलत बात कह जाये और कहने के बाद उसे दु:ख अनुभव हो, तो वह खेद प्रकट करता है । इससे उसके मन में खिन्तता नहीं रहती,और आगे वैसा न करने के लिए सावधान हो जाता है । इससे प्रकार प्रायश्चित्त से पाप क्षीण नहीं होता, अपितु पाप-मावना क्षीण होती है।प्रायश्चित्त क ने वाला व्यक्ति किये हुए पाप-कर्म पर पश्चात्ताप का अनुभव करता है, उसके दण्ड के रूप में तपश्चरण करता है । वह उस पाप को न करने के लिए निश्चय करता है और सावधान रहता है [११ । २२९ –२३०] । इस प्रकार प्रायश्चित्त से मनुष्य की पापवृद्धि रुक जाती है और वह धर्म की ओर उन्मुख होता जाता है ।

यहीं मान्यता प्रायश्चित की परिभाषा वालें ११ । २३० और ११ । २३२ श्लोकों से सिद्ध होतीं है । और, दूसरा मनु का प्रमाण यह है कि मनु किये हुए अधर्म के फल को किसी अवस्था में निष्फलं नहीं मानते —

''न त्वेव कृतो ६ धर्म: कर्तुर्भविति निष्फल: ।'' [४ । १७३ ।।] इन प्रमाणों के आधार पर कहा जा सकता है कि प्रचलित टीकाओं में जहां जिस श्लोक पर 'पाप से छूट जाना' आदि मान्यता वाले अर्थ किये हैं, वे मनुसम्मत नहीं हैं ।

## ११. दायमाग का वितरण —

मनु ने वाबमाग में पुत्र, पुत्री, पिता, माता सभी का अधिकार माना है। माता-पिता के पीविता सकते सम्पत्ति उन्हीं की एको है। पुत्र उसे बंध नहीं सकते [९।१०४]। ही, बिर पिता बाहे तो अपने पीते जी अपनी सम्पत्ति को सन्तानों में बाट सकता है। मातापिता की मृत्यु के उपरान्त वायमाग के बंटवारे के कई विकल्प विहित हैं। सभी पुत्र मिलकर जिस प्रकार सहमत हों, उसी

विधि को अपना सकते हैं। यथा —

- १. समी माई मिलकर पैतृक सम्पत्ति को बराबर-बराबर बाट लें [९ । १०४] ।
- २. अथवा, इकट्ठे रहना चाहें तो ज्येष्ठ पुत्र सम्पूर्ण पैतृक सम्पत्ति को प्रहण कर ले । वह खोटे माइयों के साथ माता-पिता के समान कर्तव्यों को निमाकर उनका पालन-पोषण करें । छोटे श्री उसको माता-पिता के समान आदर दें [९ । १०५] । कर्तव्य न निमाने पर बड़ा माई दण्डनीय होता है [९ । २१३], और बड़े के स्थान पर आदरणीय नहीं होता [९ । ११०] ।
- ३. बड़े माई की छत्रछाया में रहकर यदि बाद में माई अलग होना चाहें, तो पैतृक धन का विमाजन इस प्रकार होगा — कुल धन में से बड़े को धन का बीसवा माग अतिरिक्त मिलेगा, मध्यम को उससे आधा, छोटे को चौथाई। यह उद्धारमाग कहलाता है [९ । ११२]।

समफने के लिए एक उदाहरण प्रस्तुत है — मान लिया कि पैतृक सम्पत्ति ९६० रुपये हैं। उसमें बड़े माई का बीसवां माग (९६०  $\div$  २० = ४८) ४८ रु. 'उदार' निकलेगा, मफले माई का बालीसवां माग (९६०  $\div$  ४० = २४) २४ रु. होगा, छोटे माई का अस्सीवां माग (९६०  $\div$  ५० = १२) १२ रु. 'उदार' होगा। 'उदार' का 'घन' बंटने के बाद शेष को समी माई बराबर बांट लेंगे, यथा —४८ + २४ + १२ = ८४, ९६० — ८४ = ८५६, ८७६  $\div$  ३ = २९२, इस प्रकार २९२ —२९२ रु. प्रत्येक के हिस्से में आये। इस विधि से बड़े माई को २९२ + ४८ = ३४० रु., उसमें मफले माई को २९२ + २४ = ३१६ रु., छोटे माई को २९२ + १२ = ३०४ रु. प्राप्त हुए। यह उदारमाग बड़ों को तमी मिलेगा जब वै अपने छोटे माइयों का पितृवत् पालन करेंगे।

उद्वार-भाग का विधान क्यों ? — ९ । १०४ में पैतृक सम्पत्ति का समान विभाजन बतलाया है । इस श्लोक में उद्वार अंश के विभाजन के बाद समान-भाग का विभाजन है । यह विरोध प्रतीत होता है, किन्तु विरोध है नहीं । यह वर्णन विभाजन के द्वितीय विकल्प [१०५] के प्रसंगान्तर्गत है । यह तभी प्राप्त होता है,जब बड़े भाई अपने से छोटों का पालन-पोषण करें । सम्मिलित रहते हुए पिता के समान छोटों के निर्माण में श्रम करें । इसी श्रम के परिणामस्वरूप बड़े को अलग होते समय यह अधिक भाग मिलता है, क्योंकि उसने छोटों की अपेक्षा अधिक कष्ट उठाये होते हैं ।

इस उद्धारभाग को निकालने के बाद शेष बचे घन को बराबर-बराबर बांट लिया जाता है। [९।११६]

- ४. अथवा, उद्धार भाग न निकालें तो बड़ा भाई दो भाग सम्पत्ति ले, मध्यम डेढ़ और छोटा एक भाग ग्रहण करे । [९ । ११७] ।
- 4. सभी भाई, बहनों को अपने-अपने माग में से चतुर्थाश दायमाग प्रदान करें [९।११८]। माता का जो निजी घन होता है, उस पर कुमारी लड़िकयों का ही अधिकार होता है। [९।१३१]। माता की मृत्यु पर माता के अधिकार में स्थित घन को सभी पुत्र और विवाहित पुत्रियाँ बराबर बाट लें [९।१९२] यह घन छह प्रकार का होता है।स्त्रीघन का विवरण मनु ने ९।१९४ –१९७ में दिया है— (१) अध्यग्नि = विवाह संस्कार के अवसर पर दिया गया घन, (२) अधि-आवाहितकम् = पित के घर आते हुए पिता के घर से कन्या को प्राप्त घन, (३) प्रीतिकर्म में प्राप्त घन = प्रसन्नता आदि के अवसर पर पित हारा प्रदत्त घन, (४) कन्या को माई से प्राप्त घन, (४) पिता से प्राप्त घन. (६) माता से प्राप्त घन।
  - ६. अपुत्रवान् पिता-माता की दायभागीय सम्पूर्ण सम्पत्ति की अधिकारिणी उसकी कन्या ही होगी ।

वह सम्पति, अन्य किसी को नहीं दी जा सकती [९।१३०]

- ७. अपुत्रवान रहने पर पुत्री के पुत्र अर्थात घेवते को गोद लेकर उसे मी सम्पूर्ण दायभाग दिया जा सकता है। यदि इसके बाद किसी दम्पती को पुत्र प्राप्त हो जाता है, तो घेवते और पुत्र को समान माग मिल जायेगा [९ । १३१, १३४]।
- ह. नपुसक, जन्म से अघे, बहरे, पागल, वजमूर्ख और गूंगे, किसी इन्द्रिय से पूर्ण विकलांग होने के कारण असमर्थ पुत्र, ये घन के मागी नहीं होते । अन्य माई इनके घन का संरक्षण करते हुए इनका पूर्ण पालन-पोषण करें । हां, यदि ये विवाह करलें, तो इनके पुत्र अपने पिता के उस घन के अधिकारी हैं [९ । २०१ –२०३] ।
- जूआ, चोरी, डाका, आदि दुष्कर्मों में प्रवृत्त व्यक्ति दायभाग से विचित हो जाते हैं
   १ । २१४] ।

# १२. मनुस्मृति में विवाह की आयु—

कुछ लोग मनुस्मृति के निम्न श्लोक के आधार पर मनुस्मृति में बालविवाह या अल्पायुविवाह की मान्यता को स्वीकार करते हैं । वस्तुत: यह उस समय का परवर्ती श्लोक है, जब युद्धों, अराजकता आदि कारणों से कन्याओं की सुरक्षा चिन्ताजनक बन गयी थी । उस मय या चिन्ता को दूर करने के लिए शास्त्रों में इस प्रकार के विधान ही कर दिये गये —

त्रिंशद्वषोंद्हेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम् । त्र्यष्टवर्षों ५ ष्टवर्षां वा धर्मे सीदति सत्वरः ।। (९ । ९४)

अर्थ — गृहस्य धर्म का लोप न चाहता हुआ तीस वर्ष का पुरुष,शीघ्र ही १२ वर्ष की मनोहारिणी कन्या से और २४ वर्ष का पुरुष आठ वर्ष की कन्या से विवाह करे।

इसका निराकरण मनु द्वारा विहित समावर्तन ३ । १ – ३, विवाह ३ । ४ – ६२ तथा स्त्रीधर्म । १४७ – १६६, ९ ।१ – १०२ वर्णनों स हो जाता है । उन प्रसंगों के अध्ययन से इस विषयक निम्न निष्कर्ष सामने आते हैं –

(१) मनुस्मृति में स्त्री-पुरुषों के विवाह की आयु — अत्यन्त प्रसिद्धि के कारण मनु ने यहाँ विवाह की आयु का उल्लेख नहीं किया है, किन्तु अन्यत्र इसका स्पष्ट उल्लेख है । प्रसंगवश उस पर यहां विस्तृत विवेचन किया जाता है ।

वेदों में तथा अन्य शास्त्रों में मनुष्य की औसत आयु एक सौ वर्ष मानी गई है। इसी आघार पर विदों में सौ वर्षों से अधिक स्वस्थेन्द्रियों से युक्त जीवन-प्राप्ति की प्रार्थना की गयी है—'तच्चश्वर्दिविहतं पुरस्ताच्छुक्रमुच्चरत्। पश्येम शरद: शतं जीवेम शरद: शतं श्वर्णुयाम शरद: शतं प्रव्रवाम शरद:

(क) इस औसत आयु के आघार पर मनु ने मनुष्य-जीवन को चार अवस्थाओं में विभाजित करके संसकी अवधि निर्धारित की है —

> चतुर्थमायुषो भागमुषित्वाच गुरौ द्विज:। द्वितीयमायुषो भाग कृतदारो गृठे वसेत्।। (४ । १ ।। ५ । १६९ ।।)

# वनेषु च विहृत्यैवं तृतीयं भागमायुषः । चतुर्यमायुषो मागं त्यवत्वा संगान्परिवर्जेत । । [६ । ३३ ।]

सौ वर्ष की आयु के इस प्रकार २५-२५ वर्ष के चार माग होते हैं। आयु क प्रथमभाग में अर्थात २५ वर्ष तक ब्रहमचर्यपालन करना चाहिए। द्वितीय भाग में अर्थात् २५ के पश्चात् गृहस्थ बनकर रहे। पुत्र का पुत्र होने पर अथवा त्वचा, केश पक जाने पर [६।२] गृहस्थ से वानप्रस्थ बनकर वृतीयभाग में अर्थात् ७५ वर्ष तक वनस्थ रहे। उसके पश्चात् चतुर्थ भाग में सन्यासी बन जाये। इन विधानों से मनु ने यह स्पष्ट सकेत दिया है कि पुरुष की विवाह की आयु कम से कम २५ वर्ष है। उससे पूर्व विवाह नहीं होना चाहिए।

(ख) स्त्री के विवाह की आयु — इसका संकेत मनु ने ९। ९० श्लोक में दिया है — "त्रीणि वर्षाण्युदीश्वेत कुमार्युतुमतीसती । ऊर्घ्यं तु कालादेतस्माद्विन्देत सदृशं पितम् ।" अर्थात-मासिक धर्म प्रारम्भ होने के पश्चात् तीन वर्ष पर्यन्त प्रतीक्षा करने के उपरान्त कन्या स्वयंवर कर सकती है ।

कन्याओं को मासिक धर्म सामान्यत: १३-१५ वर्ष की अवस्था में प्रारम्म होता है। तीन वर्ष के अनन्तर यह काल १६-१८ की आयु का होता है। अत: कन्या के विवाह की कम से कम आयु १६ वर्ष है। २५ वर्ष का पुरुष १६ वर्ष की कन्या से विवाह करे। इससे अधिक आयु में इतने ही अनुपात से विवाह होना चाहिए। क्यों कि प्रजनन सामर्थ्य एवं शरीर-रचना की दृष्टि से १६ वर्ष के कन्या २५ वर्ष के पुरुष के तुल्य होती है।

- (ग) मनु ने विवाहोपरान्त स्त्री के कर्तव्यों का जो वर्णन किया है, जैसे गृहकार्यों में दक्ष होना, घर की साज-सज्जा, शुद्धि आदि में चतुर होना, आय-व्यय की समाल रखना [५।१५०], गृह-स्वामिनी होना, सभी वस्तुओं की समाल, धार्मिक अनुष्ठानों का संयोजन [९।११, २६-२८, ९६, १०१], इनसे भी यह जात होता है कि ये किसी अल्पायु के लिए नहीं, अपितु समफडार युवती के लिए विहित कर्तव्य हैं। इससे भी यह सिद्ध होता है कि कन्या की विवाह योग्य आयु १६-१७ वर्ष या इससे ऊपर ही है।
- (२) आयुर्वेद के अनुसार विवाह की आयु इस विषय में वैद्यक ग्रन्थ सर्वोत्तम प्रमाण है, क्यों कि उनमें शरीर के आघार पर उचित-अनुचित का विवेचन होता है। आयुर्वेद के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'सुग्नुत' में शरीर की वृद्धि और द्वीणता के आघार पर चार अवस्थाएं प्रदर्शित की हैं और तदनुसार विवाह की आयु निर्धारित की हैं —

"चतस्त्रो अवस्था: शरीरस्य, वृद्धि:, यौवनम्, संपूर्णता, किंचित् परिहाणि: वेति । आषोडशात् वृद्धि:, आपञ्चिवंशते: यौवनम्, आचत्वारिंशत: संपूर्णता, तत: किञ्चित् परिहाणि: चेति ।" [सुश्रुत सूत्रस्थान ३५ । २५ ।।] = शरीर की चार अवस्थाए हैं. सोलहवें वर्ष से चौबीस तक वृद्धि = बद्धेतरी की अवस्था, पच्चीसवें वर्ष से यौवन का प्रारम्म होता है,और चालीसवें में यौवन की परिपक्वता होती है । उसके पश्चात् शरीर की धातुओं में कुछ-कुछ क्षीणता आने लगती है ।

यह युवावस्था ही विवाह की अवस्था होती है। इससे पूर्व श्ररीर की घातुओं में अपरिपक्वता होती है। बालविवाह से, जहां शरीर की घातुओं का विकास एक जाता है, वहां गर्भ और सन्तान सम्बन्धी अनेक आशकाएं हो जाती है; जैसे —गर्भ का न रहना, गर्भस्राव, गर्भपात, दुर्बल सन्तान का जन्म जन्म के बाद शीघ्र मृत्यु, सन्तान का अस्वस्थ रहना आदि। इसी कारण सुश्रतकार ने २५ वर्ष से पूर्व

पुरुष का. १६ वर्ष से पूर्व कन्या के विवाह का निषेध किया है । कुशल वैद्य २५ वर्ष के पुरुष और ९६ वर्ष की कन्या को प्रजनन में समसामर्थ्य वाले बताते हैं । निम्न प्रमाणों में ये मान्यताएं द्रष्टव्य 

> पञ्चिवंशे ततो वर्षे पुमान्नारी तु षोडशे। समत्वागतवीयौ तो जानीयात कुशलो भिषक ।।

> > (सुश्रुत सूत्र. ३५।१०।।)

कनषोडश वर्षायामप्राप्त: पञ्चविंशतिम्। यद्याधते पुमान् गर्मं कृक्षिस्य: स विपद्यते ।। जातो वा न चिएं जीवेत जीवेदा दुर्बलेन्द्रिय: । तस्मादत्यन्तवालायां गर्माघानं न कारयेत ।।

[सुश्रुत श. १०।४७-४८।।]

(8) वेद में विवाह की आयु — वेद में ब्रहमचारिणी कन्या द्वारा युवक पुरुष को वरण करने का कथन है । उपर्युक्त प्रमाणों में युवायस्था २५ वर्ष के अनन्तर बतलायी गयी है । इस प्रकार वेदों में २५ वर्ष के अनन्तर ही विवाह की आयु मानी गयी है। मन्त्र निम्न है --

''ब्रहमचर्येण कन्या युवानं ब्रिन्दते पतिम ।।''

[अथर्ववेद ११।५।५।<u>]</u>

अर्थात --''जैसे लड़के पूर्ण ब्रहमचर्य और पूर्ण विद्या पढ़ पूर्ण जवान होके अपने सदुश कन्या से विवाह करें, वैसे कन्या भी अखण्ड ब्रह्मचर्य से पूर्ण विद्या पढ़ युवति हो, अपने तुल्य पूर्ण युवावस्था वाले पति को प्राप्त होवे ।" (सं. वि. वेदारम्भप्रकरण)

## १३. मनुस्मृति में मनुष्यों के ऋषि, पितर, देव आदि विभिन्न वर्ग ---

मनु ब्रारा २ । ११५-१३१ श्लोकों में वर्णित विभिन्न अध्यापयिता विद्वान ही स्तर के अनुसार ऋषि, देव और पितर हैं । इनमें किसी विद्या के साक्षात द्रष्टा, विशेषज्ञ, 'ऋषि' कहलाते हैं । दिव्य-गुण-आचरण की प्रधानता वाले विद्वान 'देव', और पालक गुण कीप्रधानता वाले वयोवद व्यक्ति एवं माता-पिता आदि गुरुजन 'पितर' होते हैं । कुछ वर्ग,स्वभाव एवं प्रवृत्ति के आधार भी बनते है । देवों का नाम दिव्य स्वभाव की प्रधानता के कारण भी है । इसी प्रकार असूर, गन्धर्व, राक्षस, पिशार भी स्वभाव, संस्कार और प्रवृत्ति के कारण प्रसिद्ध होते हैं । मनुस्मृति में इनकी यत्र-तत्र चर्चा आती है। सभी वर्णनों के साररूप में, इनके विषय में मनु की मान्यता प्रदर्शित की जाती है -

## (क) ऋषि कौन ?

'ऋषी गतौ' घातु से 'इन्' प्रत्यय और 'इगुपघानु किन्' के योग से 'ऋषि' शब्द की सिद्धि होती है । गति के ज्ञान, गमन और प्राप्ति, ये तीन अर्थ हैं । ऋषि सबसे उच्चस्तर का विद्वान व्यक्ति होता है। वेदमन्त्रों के अथाँ का द्रष्टा, धर्म और ईश्वर का साम्रात्कार करने वाला आप्तपुरुष,त्राषि कहलात है। वेद, वेदार्थों और विद्याओं के गृढ ज्ञान को प्रत्यक्ष कराने की योग्यता उसमें होती है। वहीं धर्मीपदेष्टा, होता है ।

- (क) निरुक्तकार ने ऋषि की निरुक्ति की है 'ऋषि: दर्शनाल्। स्तोमान् ददर्श इत्योपमन्यव:।'' [निरु. २।११] अर्थात् ऋषि वेदार्थी और विद्याओं के रहस्यों को प्रत्यक्ष करने-कराने वाला होता है। औपमन्यव आचार्य का मत है कि मन्त्रद्रस्टा होने से ऋषि होता है। इसी प्रकार ''साक्षात्कृतधर्माण: ऋषयो: बम्बूद्ध:।'' अर्थात् ऋषि धर्म और ईश्वर के साक्षात्कर्ता होते हैं। [निरु. १।२०]।
  - (ख) ब्राह्मणों में भी ऋषि की यही विशेषताएं वर्णित की हैं --
    - (अ) ''यो वै ज्ञातोऽनूचान: स ऋषिरार्षेय:।'' (श. ४।३।४।१९)

(आ) ''एते वै विप्रा यदुषय : ।।

(श. १।४।२।७)

- (ग) महर्षि मनु ने भी त्रमृषिचर्चा के प्रसंग में इन्हीं विशेषताओं का उल्लेख किया है
  - (इ) न हायनैर्नपिलते : न वित्तेन न च बन्धुमि : । त्रृषयश्चिक्रिरे धर्म यो S नूचान : स नो महान् ।। (२ । १२९ ।।)
  - (ई) त्रृषयो दीर्घसन्ध्यत्वात् दीर्घमायुरवाप्नुयु:। प्रज्ञां यशश्च कीर्तिं च ब्रह्मवर्चसमेव च ।। [४।९४]

(उ) आर्ष धर्मोपदेशम् च ।। [१२ । १०६ । ।]

(ক্ত) ''अथ यदेवानुश्रवीत् । तेनिर्धिम्यं ऋणं जायते, तद्भूयेम्य एतत् करोत्यूषीणां निधिगोप इति ह्यनुचानमाहुः ।।''

(शत. १।७।५।३)

ं अथार्षेयं प्रवृणीते । ऋषिभ्यश्चैवेनमेतद्देशेभ्यश्च निवेदयत्यं महावीर्यो यो यज्ञं प्रापदिति तस्मादार्षेयं प्रवृणीते ।।'' शित. १।४।५।३)

"अर्थ — सब विद्याओं को पढ़के जो पढ़ाना है 'ऋषिकर्म' कहाता है, उस पढ़ने और पढ़ने से ऋषियों का ऋण अर्थात् उनको उत्तम-उत्तम पदार्थ देने से निवृत्त होता है और जो इन ऋषियों की सेवा करता है,वह उनको सुख देने वाला होता है । यही व्यवहार अर्थात् विद्याकोश की एक्षा करने वाला होता है । जो सब विद्याओं को जानके सबको पढ़ाता है; उसको ऋषि कहते हैं ।

जो पढ़के पढ़ाने के लिये विद्यार्थी का स्वीकार करना है, सो आर्षेय अर्थात् ऋषियों का कर्म कहाता है। उसे उस कर्म को करता हुआ उन ऋषियों और देवों के लिए प्रसन्न करने वाले पदार्थों का निवेदन तथा सेवा करता है, वह विद्वान् अति पराक्रमी होके विशेष ज्ञान को प्राप्त होता है। जो विद्वान् और विद्या को ग्रहण करने वाला है उसका 'ऋषि' नाम होता है।''

[द. ल. ग्र. सं. २४५-२५५]

## (ख) देव कौन ?

'दिलु = क्रीड़ा-विजिगीषा-व्यवहार-चुति-मोद-मद-स्वप्न-कान्ति-गतिषु' (दिवादि) शतु से 'पचाचच' से 'अव्' प्रत्यय अथवा 'दिलु-मर्दने' (चुरादि) या 'दिलुपरिकूजने' (चुरादि) शातु से 'अच्' प्रत्यय के भाग से 'देव' शब्द निष्पन्न होता है। देव जड़ और चेतन दो प्रकार के होते हैं । (विस्तृत विवरण १। ६७ की समीक्षा में देखिए)। इस श्लोक में देव शब्द से चेतन देव अभीष्ट हैं। शत्यय में आता है — (अ) ''द्वयं वा इदं न तृतीयमस्ति सत्यं चैवानृतं च । सत्यमेव देवा अनृतं मनुष्वा: 'इदमहमनृतात् सत्यमुपैमीति' तन्मनुष्येभ्य देवानुपैति ।

[श्रतपथ १।१।१।४-५]

''वे लक्षणें से मनुष्यों की दो संज्ञाएं होती हैं अर्थात् देव और मनुष्य । वहां सत्य और फूठ दो, कारण हैं । जो सत्य बोलने, सत्य मानने और सत्य कर्म करने वाले हैं,वे 'देव' और वैसे ही फूठ मानने और फूठ कर्म करने वाले 'मनुष्य' कहाते हैं । जो फूठ से अलग होके सत्य को प्राप्त होवें वे देवजाति में गिने जाने हैं ।।'' (द. ल. ग्र. स. २४५ –२५५)

(आ) विद्वासी हि देवा: ।। [शत. ३ । ७ । ६ । १०]

- (इ) ये बाहमणा: शुश्रुवांसोऽनूचानास्ते, मनुष्यदेवा:।। (शत. २।४।३।१४।।)
- (ई) सत्यसंहिता ये देवा: ।। (ऐ. जा. १।१६)

अर्थात, विद्वान मनुष्यों को देव कहते हैं। निरुक्त में देव शब्द की निरुक्ति करते हुए लिखा है — 'दैवो दानाद्वा, दीपनाद्वा, द्योतनाद्वा घुस्थानो भवतीति वा। यो देव: स देवता' िति । १४ अर्थात दान देने से, प्रकाश करने से, प्रकाशित होने से, घुस्थानीय होने से 'देव' कहाते हैं। देव को ही देवता कहा जाता है। इस प्रकार विद्याओं से प्रकाशित और विद्याओं का दान देने वाले, दिव्यगुण एवं उत्तम आवरण वाले विद्वानों को 'देव' कहा जाता है। यथा — ''मातृदेवो भव, पितृदेवो भव, आचार्यदेवो भव, अतिथिदेवो भव।'' (प्रपा. ७।११)।

मनुस्मृति में ऐसे ही विद्वानों को देव कहा है। निम्न श्लोक द्रष्टव्य हैं —

- (उ) ते तमर्थमपृच्छन्त देवानागनमन्यव : । देवाश्वेतान्समेन्योचुन्याय्यं व : शिशुक्तवनवान । । २ । १ ३१ । ।
- (क) न तेन वृद्धोः भवति येनास्य पिलतं शिरः। यो वे युवाऽप्यचीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः।।२।१२७।।

### २. दवता-अम्यर्चन' से अमिप्राय —

निरुक्त में कहा गया है कि "यो देव ; सा देवता" [७।४।१५] देव को ही देवता कहा जाता है। देव शब्द से तल और टाप प्रत्यय के प्रयोग से देवता शब्द सिद्ध हुआ है। चेतन देवों के सन्दर्भ में देव शब्द का सबसे प्रमुख अर्थ 'परमात्मा' होता है। क्योंकि परमात्मदेव ही सब देवताओं का देवता है। जड़ देव उपयोग के योग्य होते हैं, चेतन देव (विद्धान, माता, पिता आदि) सत्कार और सेवा के द्वारा प्रसन्न करने योग्य। लेकिन उपासना के योग्य केवल एक परमात्मा ही होता है, अन्य नहीं। अत: यहा 'देवताऽध्यर्चनम्' से अभिग्राय परमात्मदेव की उपासना करने से है। यदि कहीं अग्व, इन्द्र, वरुण आदि नामों से देवताओं की स्तुति का वर्णन मिलना है,तो वह भी उनके माध्यम से परमात्मा की ही स्तुति ऑमिग्रेत है। क्योंकि ये परमात्मा की ही दिव्यशक्तियाँ या गुण हैं, उसी के प्रत्या है। भिन्त-भिन्न देवों की स्तुति से अभिग्राय हाता है परमात्मा के उस-उस गुण की स्तुति करना। इस प्रकार सभी देव एक परमात्मा में ही समाहित होते हैं। निरुक्तकार ने इसको इस प्रकार स्पष्ट किया है—

(अ) 'महामाग्याद्देवनाया एक आत्मा बहुधा स्नूयने । एकस्यात्मनोऽन्ये देवा: प्रत्यद्वःगानि मवन्ति । कर्मजन्मान : आत्मजन्मान : आत्मेवेषां रथो मवति ।। आत्माश्व : आत्मायुघम्, आत्मेषव : सर्वं देवस्य देवस्य ।''

[निरुक्त ७।१।४]

अर्थात — एक परमात्मा देव ही मुख्य देव है । सर्वशक्तिमत्त्वादि अनेक-विध ऐश्वयों से युक्त होने के कारण अनेक नामों-गुणों से उसकी स्तुति की जाती है, अन्य सभी देव इस महादेव परमात्मा के प्रत्यंगस्म हैं । उनका इसी में समाहार हो जाता है । उस एक अद्वितीय परमेश्वर के ही प्रकाश, धारण, उत्पादन करने से वे सब व्यवहार के देव प्रकाशित हो रहे हैं, इनका जन्म और कर्म ईश्वर के सामर्थ्य से होता है । इनका रथ अर्थात जो रमण का स्थान, अश्व अर्थात शीघ्र सुखप्राप्ति का कारण, गमनहेतु , आयुध — शत्रुओं का नाश करके विजय प्राप्त कराने हारा , इषु — वाण के समान सब दुष्टगुणों और दु :खों का छेदन करने वाला शस्त्र, वही परमात्मा है । परमात्मा ने जितना-जितना जिस-जिस में दिव्यगुण रखा है उतना-उतना ही उन द्रव्यों में देवपन है, अधिक नहीं । इस प्रकार अन्य सब देवता परमेश्वरवाची ही हैं ।

इसमें वेदों के प्रमाण हैं ---

- (आ) इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथों दिव्यः सुपर्णो गुरुत्मान् । एकं सद्विपा बहुधा वदन्त्यग्निं ग्रमं मातरिश्वानमाहु; ।।
  [त्रृ. १०।१६४।४६]
  - (इ) तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद् वायुस्तदु चन्द्रमा: । तदेव शुक्रं तद्ब्रहम ता आप: स प्रजापति: ।। [यजु. ३२।१।।]

स्वयं मनुस्मृति के प्रमाण देखिए —

- (ई) आत्मैव देवता: सर्वा सर्वमात्मन्यवस्थितम्। आत्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं शरीरिणाम्।। [१२।११९।।]
- (उ) एतमेके वदन्त्यग्निं मनुमन्ये प्रजापतिम्। इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम्।। [१२।१२३।।]
- (ऊ) मृतु ने अनेक स्थानों पर उपास्य के रूप में केवल परमात्मा को ही स्वीकार किया है। प्रमाणरूप में द्रष्टव्य हैं २।७६-७६ (२।१०१-१०३), ४।९२-९३, १२।११६, ११९, १२२, १२५।।

इस सम्पूर्ण विवेचन और प्रमाणों से यह सिंद्ध होता है कि मनुस्मृति में २ । १५१ [१७६] आिष क्लोकों में 'देवता-अभ्यर्चनम्' का अर्थ परमात्मदेव की उपासना अर्थात् संध्या करने से है । अन्य अर्थ भ्रान्तिपूर्ण हैं । इस श्लोक में शिव, विष्णु की प्रतिमाओं के पूजन की कल्पना मनगढ़न्त है और अप्रामाणिक है ।

इस प्रकार—देव, सात्विक, प्रवृत्ति के [१२।४०] विद्वानों को कहते हैं, और अग्निहोत्र को मी देवयज्ञ के नाम से अभिहित किया जाता है। यज्ञ का विशेष अनुष्ठान और उसमें यज्ञ कम करने वाले विद्वान् व्यक्ति को कन्यादान करना, ये दोनों बातें 'दैव', इस सज्जा के अनुष्ठप ही हैं। यह विधि देवों = विद्वानों के कर्मानुरूप और सम्मत है अत: ३।२६ में इस अकार के विवाह को देवविवाह

कहा है।

#### जड देवता—

चेतन देवों के अतिरिक्त, सूर्य, अग्नि, वायु, पृथिवी,अन्तरिक्ष, चुलोक, चन्द्रमा, नक्षत्र, दशप्राण = प्राण, अपान, व्यान, समान, उदान, नाग, कूर्म, कृकल, देवदत्त, धनजय, बारह मास—ये जड़ देवता कहलाते हैं। निरुक्त में 'देव' शब्द की निरुक्ति इस प्रकार दी है—''देवो दानाद्वा, दीपनाद्वा, द्योतनाद्वा, चुस्थानो भवतीति वा ।'' (७।४।१५) अर्थात— 'दान देने वाले, प्रकाशित करने वाले, प्रकाशित होने वाले या चुस्थानीय को देवता कहते हैं।' सूर्य चुस्था नीय है और अपने प्रकाश से सब मूर्तिमान द्रव्यों को प्रकाशित करता है, अत: देव या देवता है।

शतपथ ब्राह्मण में देवताओं पर प्रकाश डालते हुए जड़ और चेतन-रूप में ३३ देवता परिगणितं किये हैं—-

''स होवाच महिमान एवैषामेते त्रयस्त्रिंशत्त्रेव देवा इति । कतमे ते त्रयत्रिंशत् इति ? अष्टौ वसव:, एकादश रुद्रा:, द्वादशादित्यास्त एकत्रिंशत्' इन्द्रश्चैव प्रजापतिश्च त्रयस्त्रिंशाविति ।

कतमे वसव इति ? अग्निश्च, पृथिवी च, वायुश्च, अन्तरिक्षं च, आदित्यश्च, द्यौश्च, चन्द्रमाश्च, नक्षत्राणि च, एते वसव: ।

कतमे रुद्रा इति ? दशेमे पुरुषे प्राणा: (प्राण:, अपान:, व्यान:, समान:, उदान:, नाग:, कूर्म: कृकल:, देवदत्त:, धन व्ययश्च) आत्मा-एकादशस्ते। कतम आदित्या इति ? द्वादश मासा: संवत्सरस्य एते आदित्या:।

(३) कतम इन्द्र, कतमः प्रजापतिरिति । स्तनियत्नुरेवेन्द्रो, यज्ञः प्रजापतिरिति । तदाड्ठः । यदयमेक इव पवते । कतम एको देव इति ? स ब्रह्मेत्यदित्याचक्षते । शित. का. १४ । प्रपा. १६]

### (ग) पितर कौन ?

पान्ति पालयन्ति रक्षन्ति अन्न-विद्या-सुशिक्षा-आदिदानैः ते पितरः ''= जो अन्न विद्या, सुशिक्षा आदि से पालन-पोषण और रक्षण करते हैं,वे 'पितर' कहलाते हैं । इसमें ब्राहमणों के प्रमाण द्रष्टव्य हैं—

- (अ) 'देवा वा एते पितरः ' (गो. उ. १।२४)
- (आ) ''स्विष्टकृतो वै पितरः'' [गो. उ. १।२५]

अर्थात् सुस्रसुविघाओं द्वारा पालन-पोषण करने वाले और हितसम्पादन करने वाले विद्वान् व्यक्ति 'पितर' कहलाते हैं ।

(ह) "मर्त्याः ग्रिंतरः" (श. २।१।।३।४) जीवित मनुष्य ही 'पितर हैं अर्थात् मृत नहीं।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि मृत पितरों की मान्यता मात्र कल्पना और भ्रान्ति है । माता पिता-पितामह-आचार्य आदि ही 'पितर' कहलाते हैं ।

मनुस्मृति में स्थान-स्थान पर इन्हीं व्यक्तियों को पितर कहा है। ४। २५७ में उनके त्राण से उत्राण होने के लिए कहा है— ''महर्षि-पितृ-देवाना' गत्वानृण्यं यथाविधि''। यह जीवितों के साथ ही सम्भव हो सकता है। मनुस्मृति के अन्य प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—

- (ई) अध्यापयानास पितृन् शिशुराह्गिरसः कवि : । पुत्रका इति डोवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ।। २ । १२६ ।।
- (उ) पितरश्चैव साध्याश्च द्वितीया सात्त्विकी गति: ।। १२ । ४९ ।।
- (ऊ) पितृदेवमनुष्याणां वेदचश्च : सनातनम् ।। १२ । ९४ ।।
- (ए) दाराधीनस्तथा स्वर्ग: पितृणामात्मनश्च ह ।। ९ । २८ ।।
- (ऐ) ऋषय: पितरो देवा मूर्तान्यतिथयस्तथा। आशासते कुटुम्बिम्यस्तेम्य: कार्य विजानता।।३। ८०।।

मनु ने ४ । ३०— ३१ में जीवित, घार्मिक, वेदवित विद्वानों को ही हव्य-कव्य देने का विघान किया है । वे श्लोक मनु की इस मान्यता को सिद्ध करते हैं कि हव्य-कव्य जीवित व्यक्तियों को ही दिये जाते हैं । यही श्राद्ध है । हव्य-कव्य आदि श्राद्ध-सम्बन्धी बातों का मृतक पितृश्राद्ध से कोई सम्बन्ध नहीं ।

(औ) पितरों में वेद का प्रमाण—

ऊर्ज वहन्तीरमृतं घृतं पय: कीलालं परिस्तुतम् । स्वघास्य तर्पयत मे पितॄन् ।। (यजु. २ । ३४)

"अर्थ— पिता वा स्वामी अपने पौत्र, स्त्री, नौकरों को सब दिन के लिए आजा देके कहे कि— (तर्पयत से पितृन) जो मेरे पिता पितामह आदि, माता, मातामह आदि तथा आचार्य और इनसे मिल मी विद्वान लोग अवस्था अथवा जान से वृद्ध, मान्य करने योग्य हों, उन सबकी आत्माओं को यवायोग्य सेवा से प्रसन्न किया करो । सेवा करने के पदार्थ ये हैं— (ऊर्ज वहन्ती) जो उत्तम-उत्तम जल (अमृतम्) अनेक विघ रस (घृतम्) घी (पय:) दूष्ट (कीलालम्) अनेक संस्कारों से सिद्ध किये रंगनाश करने वाले उत्तम-उत्तम अन्न (परिस्नुतम्) सब प्रकार के उत्तम-उत्तम फल हैं, इन सब पदार्यों से उनकी सेवा सदा करते रहो (स्वधास्थ) हे पूर्वोक्त पितृलोगो! तुम सब हमारे अमृतरूप पदार्थों के मागों से सदा सुखी रहो ।" [द. ल. ग्र. सं. २४५—२५५)

(अं) पित्ररों की गणना और उनका अमिप्राय—

''जिनकी पितृसंता है और जो सेवा के योग्य हैं वे निम्न हैं—

१—सोमसदः । २—अग्निष्वाताः । ३ —बर्हिषदः । ४—सोमपाः । ५—हविर्मुजः —आज्यपाः ७—सुकालिनः । ६—यमराजाः । ९—पितृपितामहप्रपितामहाः ।

१०—मातृपितामहीप्रपितामह्यः । ११—सगोत्राः । २—आचार्यादिसम्बन्धिनः ।

- १ सोमसद: 'सोमे ईश्वरे सोमयोगे वा सीदन्ति ये सोमगुणाश्च' ते 'सोमसद: ' जो ईश्वर और सोमयज्ञ में निपुण और शान्ति आदि गुण सहित हैं, वे 'सोमसद' कहाते हैं
- २ अग्निष्वात्ता:— 'अग्निरीधवर:, धुष्ठुतया आत्तो गृहीतो यैस्ते यदा अग्नेगुंगज्ञानात् पृथिवी = जल-ठ्योम-यान-यन्त्ररचनादिका पदार्थविद्या सुष्ठुतया आत्ता गृहीता यै: ते 'अग्निष्वाता:' = अग्नि जो परमेश्वर वा मौतिक अग्नि, उनके गुणजात करके जिन्होंने अच्छे प्रकार अग्निविद्या सिद्ध की है, उनको 'अग्निष्वात्त' कहते हैं।

- ए वर्डिषद:— 'बर्डिष सर्वोत्कृष्टे ब्रह्मणि शम-दमादिषूत्तमेषु गुणेषु वा सीदन्ति 'ते 'बर्डिषद:' जो सबसे उत्तम परब्रहम में स्थिर होके शम, दम, सत्य, विद्या आदि उत्तम गुणों में वर्तमान हैं, उनको 'बर्डिषद्' कहते हैं।
- ४ सोमपा:— 'यज्ञेन उत्तमौषधिरसं पिषन्ति पाययन्ति वा' ते 'सोपपा:' = जो यज्ञ करके सोमलता आदि उत्तम औषधियों के रस के पान करने और कराने वाले हैं, तथा जो सोमविद्या को जानते हैं, उनको 'सोमपा' कहते हैं।
- ४ हिष्मुंज: 'हिविर्मुतमेव यक्तेन शोधितवृष्टिजलादिक' मोक्त्रु' मोजियतु' वा शीलमेषा' ते 'हिविर्मुज:' जो अग्निहोत्र आदि यज्ञ करके वायु और वृष्टिजल की शुद्धि द्वारा सब जगत का उपकार करते और जो यज्ञ से अन्नजलादि की शुद्धि करके खाने पीने वाले हैं, उनकी 'होवर्मुज' कहते हैं।
- ६ आज्यपा 'आज्य' घृतम्, यद्वा 'अज् गतिक्षेपणयो:' घात्वर्थात् आज्य' विक्वानम् दद्वानेन पान्ति रक्षन्ति पालयन्ति रक्षयन्ति ये विद्वांसः' ते 'आज्यपा:' = घृत, स्निग्घपदार्थ और विज्ञान को कहते हैं। जो उनके दान से रक्षा करने वाले हैं, उसको 'आज्यप' कहते हैं।
- ७ सुकालिन:— 'ईश्वरिव बोपदेशकरणस्य ग्रहणस्य च शोमन: कालो येषां ते । यदा ईश्वरज्ञानप्राप्त्या सुखंरूप: सदैव कालो येषां ते 'सुकालिन:' = म्नूष्य- शरीर को प्राप्त होकर ईश्वर और सत्यविद्या के उपदेश का जिनका श्रेष्ठ समय और जो सदा उपदेश में ही वर्तमान हैं, उनको सुकालिन' कहते हैं ।
- ८ यमराजा:—'ये पक्षपातं विष्ठाय न्यायव्यवस्थाकर्त्तार: सन्ति' ते 'यमराजा:' जो पक्षपात को छोड़कर सदा सत्य न्यायव्यवस्था ही करने में रहते हैं, उनको 'यमराज' कहते हैं।
- ९ पितृ-पितामह-प्रपितामहा: —(पितृ) 'ये सुष्ठुतया श्रेष्ठान् विदुषोगुणान् वासयन्तः तत्र वसन्तश्च, अनन्तधनाः स्वान् जनान् धारयन्तः पोषयन्तश्च चतुर्विशतिवर्षपर्यन्तेन ब्रह्मचर्येण विद्याम्यासकारिणः स्वे जनकाश्च सन्ति, ते पितरः 'वसवः' विज्ञेया ईश्वरोऽपि' जो वीर्य के निषेकादि कर्मों को करके उत्पत्ति और पालन करे और चौबीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्याश्रम से विद्या को पढ़े, उसका नाम 'पिता' अथवा 'वसु' है। (पितामह) 'ये पक्षपातरहिता दुष्टान् रोदयन्तः चतुश्चत्वारिंशत् वर्षपर्यन्तेन ब्रह्मचर्यस्वनेन कृतविद्याम्यासाः ते 'लद्गः' स्वे पितामहाश्च ग्राह्याः तथा लद्ग ईश्वरोऽपि' जो पिता का पिता हो और चवालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्य से विद्याम्यास कर पक्षपातरहित होकर दुष्टों को ललाने वाला है, उसका नाम 'पितामह' और 'लद्गः है। (प्रपितामह) 'आदित्यवत् उत्तमगुण प्रकाशकाः विद्वासोऽष्टचत्वारिंशत् वर्षणब्रह्मचर्येण सर्व-विद्यासम्पन्ताः सूर्यवत् विद्याप्रकाशकाः त आदित्याः स्वे प्रपितामहाश्च ग्राह्याः तथा आदित्यो विनाशीश्वरो वात्र गृह्यते' जो पितामह का पिता और आदित्य के समान उत्तम गुणों का प्रकाशक अड़तालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्याश्रम से विद्या पढ़के सब जगत् का उपकार करता हो, उसको 'प्रपितामह' अथवा 'आदित्य' कहते हैं। तथा जो पित्रादिकों के तुल्य पुरुष है उनकी भी पित्रादिकों के तुल्य सेवा करनी चाहिये।
  - १० -- मातृ-धितामही-प्रिपतामहय :-- पित्रादिसदृश्यो मात्रादय : सेव्या : =

वित्राहिकों के समान विद्या स्वमाव वाली स्त्रियों की मौ अत्यन्त सेवा करनी चाहिये । माता, दादी परवादी आदि ।

११ — सगोत्रा: — 'स्वसमीप' पुत्रादयस्ते श्रद्धया पालनीया:' — जो सपीपर्क्ती जाति के पुरुष हैं, वे भी सेवा करने के योग्य हैं।

१२ — आचार्यादिसम्बन्धिन: — 'ये गुर्वादिसख्यन्ता: सन्ति ते छि सर्वद्यः सेक्नीया: ' = जो पूर्णविद्या के पद्धने वाले और श्वसुरादि सम्बन्धी तथा उनकी स्त्री हैं, उनकी क्यायोग्य सेवा करनी चाहिए''। (द. ल. ग्रं. २४५-२५५)

इस प्रकार उपर्युक्त गुण वाले जीवित व्यक्तियों को ही 'पितर' कहा जाता है, उनकी सेवा करना की पितयज्ञ है । मृतपितरों की कल्पना, भ्रान्ति एवं अज्ञानता है ।

प्रजापित, प्रजा अर्थात सन्तान के पालन में तत्पर माता-िपता आदि गृहस्य विद्वानों की ही कहते हैं। उन्हें 'पितर' भी कहा जाता है। इसमें ब्राहमणों और निरुक्त के प्रमाण हैं — ''प्रजा क्रिक्टनमा' निघ. २।२।। प्रजापित: पाता वा पालियता वा' निरु. १०।४१।। ''पितर: प्रजापित:'' गो. उ. ६।१५।। ''पुरुष: प्रजापित:'' शत. ६।२।१।२३।। प्रजाओं को उत्पन्न करके उनका पालन करने के कारण पुरुष प्रजापित होता है। पितर अर्थात माता-िपता आदि प्रजापित होते हैं। सन्तानों का पालन करने वाले माता-िपता आदि गृहस्य विद्वानों द्वारा क्रिक्मोदित, सम्मत और उनके आवरणानुरूप होने से ३।३० में वर्णित इस प्रकार के विवाह का नाम प्राजापत्य विवाह' है।

## (घ) असुर कौन ?

'न सुरा-असुरा:' अर्थात को देवताओं के समान नहीं हैं। जो देवताओं के समान नि:स्वार्थ, निर्वेर, परिष्ठतं, परोपकार, त्याग, तप, सिहण्णुता आदि मावनाओं वाले नहीं हैं। जो अपने देह और प्राणे के ही पोषण में, अपने ही स्वार्थ, सुख-सुविधा, धन और हितसाधनमें तत्पर रहते हैं; उसकी पूर्ति के लिए तरह-तरह के छल-प्रपंच माया-जाल आदि रचते हैं, ऐसे व्यक्ति 'असुर' कहलाते हैं। इनमें निरुक्त और ब्राह्मणों के प्रमाण उल्लेखनीय हैं—''असुरता: स्थानेष्यस्ता, स्थानेष्य इति वा, असुरिति प्राणानामास्त: शरीरे भवति, तेन तद्वन्त: ।'' निरु. ३ १७ १। '(असुरा:) स्वेष्वेवास्येषु जुह्वत्तश्चेरुः:'' शत. ११।१।६।१।। मायात्येसुरा: (उपासते)'' शत. १०।५।२।१०।। असु क्षेपणे (अदादि) धातु से 'असेरुरन्' (उणादि १।४२) से 'उरत्' प्रत्यय से 'असुर' शब्द बना। 'असुर से 'सम्बन्ध रखने वाला' अर्थ में अण् प्रत्यय लगकर 'आसुर' बनता है। इस प्रकार दूसरे की मावनाओं की उपेक्षा करके धन और स्वार्थसाधन में तत्पर व्यक्तियों द्वारा अनुमोदित, सम्मत अथवा उनके आचरणानुरूप होने से ३।३१ में उस विवाह का नाम 'आसुर विवाह' है।

## (इ.) गन्धर्व कौन ?

गन्धर्व की व्युत्पत्ति है ''गाम् = वाचम् घरतीति गन्धर्व:'' अर्थात् गाने की उत्तम वाणी को धरण करने वाला । संगीत अर्थात् गाने, बजाने, नाचने की कला में प्रवीण लोगों को, जो विलासी आमोद-प्रमोद में व्यस्त,श्लंगारप्रिय और कामुकप्रवृत्ति-प्रधान हैं,'गन्धर्व' कहते हैं । ब्राह्मणों के निम्न प्रमाणों में इस पर प्रकाश डाला गया है — ''रूपमिति गन्धर्वा: (उपासते) शत. १०।४।२।२०।। ''योषित् कामा वै गन्धर्वाः' शत., ३।२।४।३।। ''स्त्रीकामा वै गन्धर्वाः'' ऐत. १।२७७।। कौ. १२।३।। गन्धों में, बोदों में प्रमोदों में । तन्मे युष्णासु

(गन्धर्वेषु) जै. उ. ३।२५।४।। ऐसे व्यक्तियों से अनुमोदित, सम्मत या उनके आचरणानुरूप होने से ३।३२ में वर्णित उस विवाह का नाम 'गान्धर्व विवाह' है।

### (च) राक्षस कौन ?

रख-पालने घातु से 'सर्वधातुभ्योऽसुन्' [उणादि ४।१८९] सूत्र से 'असुन्' प्रत्यय और 'इदम्' अर्थ में अण् प्रत्यय के योग से राक्षस शब्द सिढ़ होता है। निरुक्त ४।१८ में राक्षस की निरुक्त देते हुए कहा है — ''रक्ष: रिष्ठातव्यमस्माद्, रहिस क्षणोतीति वा, रात्रौ नक्षते हृति वा।'' अर्थात् जिससे घन-सम्पत्ति, प्राण आदि की रक्षा करनी पड़े, जो एकान्त अवसर पाकर हानि पहुंचाते और जो रात्रि में लूट-पाट, चोरी-व्यभिचार आदि दुष्ट कर्मों में सिक्रय हो जाते हैं, वे राक्षस हैं। इस प्रकार अपने स्वार्थ-साधन के लिए दूसरों की हानि करने वाले, दूसरों को सताने और पीड़ित करने वाले, अत्याचारी, अन्यायी, बलात्कारी स्वमावी और मांस-मदिराभोजी तमोगुणी [१२।४४] व्यक्ति 'राक्षस' कहलाते हैं। ऐसे व्यक्तियों के आचरणानुरूप, उनसे अनुमोदित या सम्मत होने से ३।३३ में विहित उस विवाह का नाम 'राक्षस विवाह' है।

### (छ) पिशाच कौन ?

पिश्-अवयवे (तुदादि) घातु से 'क' प्रत्यय होने से 'पिशम्' पद बना । 'पिश्' उपपद से आइ--पूर्वक 'चमु-अदने' घातु से 'ड :' प्रत्ययपूर्वक 'पैशाच' शब्द बनता है । अथवा 'पिशित' पूर्वपद से 'अश्न' घातु से अण्, 'इत्' का लोप, शकार को चकार होकर पैशाच बनता है । 'ये पिशितम् — अवयवीमूतं, पेशितं वा मांसं रुधिरादिकम् आचमन्ति भक्षयन्ति ते 'पैशाचा:'। प्राणियों का कच्चा मांस, रक्त तक खाने वाले, हिंसक, दुराचारी, अनाचारी, मिलन संस्कारों वाले, अत्यन्त तमोगुणी [१२।४४], अत्यन्त निम्न और घृणित स्वभाव के व्यक्ति 'पिशाच' कहलाते हैं । ऐसे व्यक्तियों के आचरणानुरूप या उनसे अनुमोदित, सम्मत होने से ३।३४ में वर्णित उस विवाह का नाम 'पिशाच-विवाह' है ।

### (ज) दस्य कौन ?

वेदों में और प्राचीन संस्कृत-साहित्य में 'दस्यु' शब्द का पर्याप्त प्रयोग आता है। यहाँ मनु ने स्पष्ट किया है कि दस्यु कौन है। वेदों में मनुष्यों के दो वर्ग उक्त हैं — 'आर्य' = श्रेष्ठ और 'दस्यु' = अश्रेष्ठ । मनु ने यहां बताया है कि आर्यों के चार वर्णों से बाह्य अर्थात वर्णाश्रम धर्मों में अदीक्षित [१०।५७],धर्म का पालन न करके अधर्माचरण करने वाले चारों वर्णों से अविशिष्ट सभी लोग दस्यु हैं। दस्यु शब्द का अर्थ और व्युत्पित्त मी इनके इसी आचरण पर प्रकाश डालते हैं — 'दस्-उपक्षये' धातु से 'यिजमिनशुन्धिदिसजिनिस्यो युच्' [उणादि ३।२०] से युच् प्रत्यय के योग से 'दस्यु' शब्द बनता है। निरुक्त ७।२३ में इसकी व्युत्पित हैं — 'दस्यु दस्यते: क्षरार्थात् . . . उपदासयित कर्माणि' = दस्यु वह है जो शुमकर्मों से क्षीण है या शुभकर्मों में काधा डालता है। मनु का श्लोक निम्न है —

मुखबादूरुपज्जानां या लोके जातयो बहि:। म्लेच्छवाचश्चार्यवाच: सर्वे ते दस्यव: स्मृता:।।(१०।४५:।।)

(लोके) लोक में (मुख-बाहु + उरु-पर्त-जानाम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद इन चार वर्णों से (बिहि:) श्रेष्ठ कर्त्तव्यपालन न करने के कारण बहिष्कृत या इनमें अदीक्षित (या जातय:) जो जातियां है (म्लेन्छवाच: च आर्यवाच:) चाहे वे म्लेन्छमाषाएं बोलती हैं या आर्यभाषाएं (ते सर्वे) वे सब

(दस्यव: स्मृता:) 'दस्यु' कहलाती हैं।

### (फ) आर्य और अनार्य —

चारों वर्णों में किसी एक वर्ण में दीक्षित, श्रेष्ठ संस्कारों, स्वभाव एवं आचरण वाला व्यक्ति आर्य कहलाता है । इसके विपरीत अनार्य होता है । मनु ने निम्न श्लोक में अनार्य के लक्षण दिखाये हैं —

> वर्णापेतमविज्ञातं नरं कलुषयोनिजम्। आर्यरूप मिवानार्यं कर्मभि: स्वैर्विभावयेत्।।१०।५७।।

(वर्ण-अपेतम्) वर्णों की दीक्षा से रहित अथवा वर्णों से बहिष्कृत (आर्यरूपम् + इव + अनार्यम्) श्रेष्ठ रहन-सहन और स्वभाव का दिखावा करने वाले किन्तु वास्तव में श्रेष्ठलक्षणों से रहित अनार्य (कलुषयोनिजम्) [कलुषयोनौ = दुष्टयोनौ जायते इति कलुषयोनिज: तम् ] दुष्टसंस्कारों वाले व्यक्ति से उत्पन्न दुष्टसंस्कारों या दुष्टप्रवृत्ति वाले (स्वै: कर्मभि: विभावयेत्) उसके अपने कर्मों से पहचान ले अर्थात् जो श्रेष्ठ कर्मों को न करता हो और अश्रेष्ठ कर्मों को करता हो, वह अनार्य है।

(१) मनु ने प्रत्येक व्यक्ति को किसी-न-किसी वर्ण की दीक्षा ग्रहण कर उत्तम धर्मानुकूल आचरण का पालन करने का कथन किया है। कुछ व्यक्ति इतने दुष्टसंस्कारों के होते हैं कि उनकी धर्माचरण में रुचि नहीं बनती। वे किसी भी वर्ण की दीक्षा को स्वीकार नहीं करते [वर्णापेतमं], उनमें स्वभावगत अश्रेष्ठता, कठोरता, निर्दयता होती है और धार्मिक क्रियाओं के प्रति उपेक्षा भावना रहती है। ऐसे व्यक्ति ही अनार्य या दस्यु हैं। दुष्टसंस्कारयुक्त व्यक्तियों से उत्पन्न होने वाले दुष्टसंस्कारी व्यक्तियों = कलुषयोनिजों या दस्युओं में ये संस्कार इतने प्रबल हो जाते हैं कि वे किसी-न-किसी रूप में प्रकट होकर उनकी पहचान करा देते हैं। ४।४१-४२ में मनु ने दुष्ट कर्मों से दुष्टसंस्कारी सन्तानों की उत्पत्ति की ओर संकेत किया है। वही कलुषयोनिज या दस्यु होते हैं —

इतरेषु तु शिष्टेषु नृशंसानृतवादिन:। जायन्ते दुर्विवाहेषु ब्रह्मधर्मद्विष: सुता:।। ... भवति प्रजा निन्दितैर्निन्दिता नृणाम् ।।''

(२) इस श्लोक में उच्च-निम्न जातिपरक अर्थ करना मनुसम्मत नहीं है। यहां स्पष्टत: सभी ऐसे व्यक्तियों का उल्लेख है जो आर्यरूप में अनार्य होते हैं, दुष्टोत्पन्न होने से दुष्ट गुण-कर्म स्वभाव वाले होते हैं। चाहे वे किसी भी वर्ण में हों 'कलुषयोनिज' ही कहलायेंगे।

## १४. मनु और वेद —

मनु ने वेदों को अपौरुषेय मानते हुए उनको अपनी स्मृति का और धर्म का मूलस्रोत माना है। उन्हें पढ़ने का मानवमात्र को अधिकार है और प्रत्येक स्थिति में वे पठनीय है (इस विषयक विस्तृत विवेचन द्वितीय अध्याय में 'वेद विरोध' शीर्षकान्तर्गत देखिए)।



# चतुर्थ अध्याय

## [ मनुस्मृति में अध्यायविभाजन, प्रकरण एवं वर्णाश्रमधर्मवर्णन पद्धति ]

# १. मनुस्मृति में अध्याय-विभाजन मौलिक नहीं —

मनुस्मृति में अध्यायों का विभाजन मौलिक अर्थात् मनुकृत नहीं है अपितु परवर्तीकाल में किसी ने किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि मनुस्मृति-गरम्परा के ही किसी व्यक्ति ने सुविधा की दृष्टि से मनुस्मृति को अपने दंग से व्यवस्थापित किया और उसमें कुछ परिवर्तन-परिवर्धन भी किये। आजकल प्राप्त होने वाली सभी प्रतियां अध्यायों में विभक्त मिलती हैं। यह मनुस्मृति का वास्तविक रूप नहीं है। इससे यह स्पष्ट होता है कि मनुस्मृति का यह विभाजन भी काफी पहले हो चुजा था। अत्यन्त प्राचीन होने के कारण ही मनुस्मृति की प्रति अध्याय रहित रूप अर्थात् मौलिक स्वरूप में नहीं मिलती। अध्याय-विभाजन करने वाले व्यक्ति से मनुस्मृति के अध्याय-विभाजन में दो स्थानों पर मूल हुई है। अध्याय-विभाजन पूर्णत: निर्मान्त या उचित नहीं है। आश्चर्य तो यह है कि आज तक किसी भी विद्वान का ध्यान इस त्रुटि की ओर नहीं गया, वही गख़त अध्याय-विभाजन प्रचलित रहता रहा है। इन त्रुटियों का विवेचन करने से पूर्व अध्याय-विभाजन की अमौलिकता पर चर्चा कर लेना उपयोगी होगा।

(अ) ततीय अध्याय का अन्तिम २८६वां श्लोक है ---

एदद्वोऽमिहितं सर्वं विधानं पाञ्चयिज्ञकम् । द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्वयतामिति । । [३।२८६ । i]

अर्थ — यह पांच महायज्ञों का समस्त विधान आपको बताया और अब द्विजातियों की मृख्य आजीविकाओं का विधान सुनिए ।

यहां पहली पॉक्न में 'पञ्चयज्ञकिघान' विषय की समाप्ति का संकेत है और दूसरी ही पॉक्न में द्विजातियों की वृत्तियों के विषय को प्रारम्भ करने का संकेत किया है।

(आ) इसी प्रकार निम्न फ़्लोक की प्रथम पंक्ति में राजधर्म विषय की समाण्ति का संकेत है और द्वितीय में वैशय-शुद्धों के कर्तव्यों को प्रारम्भ करने का —

एषो S खिल: कर्मविधिकक्तो गज्ञ: सनातन:।
इसं कर्मविधि विद्यान क्रमशो वैश्य शुद्रयो:।।[६।३२४।]

अर्थ — यह राजा की सनातन और सम्पूर्ण कार्य करने की विधि कही । अब वैश्यों और शुद्रों की कर्मविधि को आगे वर्णित रूप में जाने ।

(ह) निम्न श्लोक मे पूर्व के तीन पादों में पूर्व कहें चतुर्विध-कर्म के विषय की समाप्ति का संकेत हैं और अन्तिम एक पाद में अगले विषय को प्रारम्भ करने का --

> एष वो ६ भिष्ठितो धर्मो **बाह्मणस्य चतुर्वधः।** पुण्योऽक्षरफलः प्रेस्य राज्ञां धर्म निबोधसः।[६।९७।]

अर्थ — यह चार प्रकार का आश्रम-धर्म आप से कहा । इस धर्म के पालन करने से पुण्य तथा मरकर मोक्ष पद की प्राप्ति होती है । अब इसके आगे राजाओं के कर्तव्य-कर्मों को सुनिए । इससे यह स्पष्ट होता है कि इस शैली में अध्याय-विभाजन अमीष्ट नहीं है,और जब पूर्वापर विषय का साथ-साथ संकेत होता रहता है तो अध्याय-विभाजन अमीष्ट नहीं है,और जब पूर्वापर विषय का साथ-साथ संकेत होता रहता है तो अध्याय-विभाजन करते हैं तो या तो श्लोक को तोड़ना पड़ेगा या दूसरे विषय की संकेतिक पिक्त पहले अध्याय में ही रखनी पड़ेगी जैसे कि प्रचलित संस्करणों में रखी हुई है । एक विषय, पूर्व विषय के साथ, जो श्रृंखला की कड़ी के समान जुड़ा हुआ है यही यह सिद्ध करता है कि रखितों को मूलत : अध्याय-विभाजन अमीष्ट नहीं था । अत : यह माना जाना चाहिये कि मनुस्मृति की आरंभिक प्रतिया उस अखण्ड शैली में ही रही होंगी । अध्याय-विभाजन हो जाने पर वह परम्परा बंद हो गई और अध्यायों में विभाजित रूप चल पड़ा । अध्यायों का विभाजन सुविधा के लिए किया गया और इसमें सुविधा है मी, अत : उसे हम मी परिवर्तित नहीं करना चाहते । किन्तु, उसमें प्रथम और नवम अध्याय के विभाजन में न्नाटि हुई है और अष्टम अध्याय के विभाजन में प्रान्ति, इनका निवारण करना आवश्यक है । नवम अध्याय में मी कुछ परिवर्तन किया गया है ।

## (क) प्रथम और द्वितीय अध्यायों के विभाजन में परिवर्तन —

अध्याय-विभाजनकर्ता ने मुख्य विषयों के अनुसार अध्यायों का विभाजन किया प्रतीत होता है। प्रत्येक अध्याय में एक-दो मुख्य विषय हैं, जैसे प्रथम अध्याय में — सृष्ट्युत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति द्वितीय अध्याय में — संस्कार एवं ब्रहमचर्याश्रम, तृतीय में — विवाह एवं पञ्चयज्ञविधान, आदि। किन्तु प्रथम अध्याय का विभाजन गलत हुआ है, वह द्वितीय अध्याय के पच्चीसवें श्लोक के पश्चात होना चहिये। यतोहि —

(अ) मनुस्मृति के प्रथम अध्याय के मुख्य वो विषय हैं — सृष्ट्युत्पत्ति और घर्मोत्पत्ति । दोनों की पारस्परिक सम्बद्धता के कारण मनु ने इन दोनों विषयों को एक ही मानकर वर्णित किया है । १ । २ में महर्षियों ने मनु से वर्ण एवं आश्रमों के घर्मों का कथन करने की प्रार्थना की थी । घर्मों का कथन करने से पूर्व घर्म-सम्बन्धी अन्य आवश्यक जानकारी का भी भूमिका के रूप में कथन करना आवश्यक था । १ । ४-५ से मनु ने सृष्टि-उत्पत्ति का विषय प्रारम्म किया और फिर १ । १०८ से तथा २ । १ धर्म का प्रसंग प्रारम किया । यह क्रम इस्तिए अपनाया क्योंकि घर्मोत्पत्ति जगदाग्रित हैं । इस दृष्टि से मनु ने पहले सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन किया । २ । २५ में यह संयुक्त विषय समाप्त होता है । वहां मनु स्वयं संकेत देते हैं —

एषा धर्मस्य वो योनि: समासेन प्रकीर्निता। संभवश्चास्य सर्वस्य वर्णधर्मान्निबोधत।। अर्थ — यह धर्म जानने के समस्त कारणों को संक्षेप में वर्णन कर दिया और इस जगत की उत्पत्ति का भी वर्णन किया । अब वर्णों के धर्मों को सुनिए ।

जन मनु ने इस विषय का समापन एक साथ किया है, तो स्पष्ट है कि इस विषय को खण्डित करना गलत है। इस विषय की समाप्ति के बाद ही प्रथम अध्याय की समाप्ति होनी चाहिए। वर्तमान संस्करणों में १। ११९ वें श्लोक पर ही अध्याय समाप्त करना, उक्त संकेतक श्लोक के विरुद्ध है।

- (आ) परम्परागत अध्याय-विभाजन में एक और त्रुटि यह है कि इसमें धर्म के प्रसंग को भी भंग कर रखा है । १ । ८७-९१ श्लोकों में वर्णों के कर्मविभाजन के साथ ही सृष्ट्युत्पत्ति का प्रसंग पूर्ण हो जाता है, और फिर १ । १०८-११० श्लोकों में धर्म की चर्चा भूमिका के रूप में की गई है, फिर २ । १ में 'यो धर्मस्त निबोधत' कहकर धर्मोत्पित का प्रसंग प्रारम्भ किया गया है । अध्याय-विभाजनकर्ता ने धर्म की भूमिका के १ । १०८-११० श्लोकों को तो प्रथम अध्याय में उख दिया और धर्मोत्पत्ति विषय द्वितीय अध्याय में आ गया । इस प्रकार प्रसंगभग हो गया और विभाजित भी हो गया ।
- (इ) धर्म का विषय द्वितीय अध्याय में परिगणित होने से,मुख्यविषयों के अनुसार,अध्याय-विभाजन का वैज्ञानिक आधार भी नहीं बनता । इस प्रकार द्वितीय अध्याय में खण्डित विषय धर्मोत्पत्ति संस्कार और ब्रहमचर्याश्रम ये कई विषय हो जाते हैं ।

इन त्रुटियों को देखते हुए प्रथम अध्याय का विभाजन २। २५ के पश्चात ही होना चाहिए। इससे प्रथम अध्याय का एक मुख्य और पूर्ण विषय होगा — सृष्ट्युत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति; तथा द्वितीय अध्याय का विषय रहेगा — संस्कार एवं ब्रह्मचर्याश्रम। इस प्रकार करने से धर्म का प्रसंग तथा मुख्य विषय खण्डित नहीं होंगे और मनुस्मृति की संकेत शैली के अनुरूप अध्याय का विभाजन होगा।

इसीलिए हमने मनुसम्मत विधि के अनुसार २। २५ वें के पश्चात ही प्रथम अध्याय का विभाजन किया है। इन २५ श्लोकों को प्रथम अध्याय में ही परिगणित कर लिया है। इस प्रकार प्रथम अध्याय के श्लोक बढ़कर १४४ हो गये हैं और द्वितीय अध्याय से २५ घट गये हैं। इस संस्करण में श्लोकों की संख्या इसी ढंग से दी गई है।

#### (ख) अष्टम अध्याय के विभाजन में भ्रान्ति —

अष्टम अध्याय के विभाजन में जो त्रुटियाँ एवं भ्रान्तियां हुई हैं, वे ये हैं ---

(अ) अष्टम अध्याय का विषय है — राजधर्म के अन्तर्गत 'अठारह प्रकार के व्यवहारों (मुकदमों) का निर्णय'। ८। ४-७ श्लोकों में इनको एक-एक करके गिनाया भी है। ८। १-३ श्लोकों में इस विषय को प्रारम्भ करने का संकेत है और ९। २५० में इस विषय को संकेतपूर्वक समाप्त किया है —

### उदितोऽयं विस्तरशो मिथो विवदमानयो : । अष्टादशसु मार्गेषु ज्यवहारस्य निर्णय : ।।

अर्थ — यह परस्पर विवाद करने वालों के १८ प्रकार के मुकदमों के निर्णय का विस्तृत वर्णन किया गया ।

लेकिन अध्याय-विभाजनकर्त्ता ने अष्टम अध्याय को विभाजित करने समय इस एक विषय को खिण्डत कर दिया है । अठारह व्यवहारों में से पन्द्रह व्यवहार (स्त्री-संग्रहण तक) तो आठवें अध्याय

में चले गये। इस प्रकार इन अध्यायों का विभाजन मनु की विषय-संकेत-शैली के विरुद्ध है। (आ) अध्याय-विभाजन करने वाले अथवा किसी परवर्ती व्यक्ति को, ६। ४१९ पर अध्याय-विभाजन करते समय यह भ्रान्ति हो गई है कि यहाँ व्यवहार-निर्णय का विषय समाप्त हो गया है। और उसने देखा कि यहां विषय-समाप्ति-सूचक कोई श्लोक भी नहीं है,इसलिए उसने अपनी ओर से यह श्लोक रचकर मिला दिया —

### एवं सर्वानिमान् राजा व्यवहारान्समापयन् । व्यपोह्य किल्विषं सर्वं प्राप्नोति परमां गतिम् ।। (८ । ४२० ।।)

अर्थ — इस प्रकार राजा इन पूर्वोक्त समस्त विवादों को समाप्त कराकर सब प्रकार के दोषों को दूर कर देता है और उत्तम गति को प्राप्त करता है।

प्रक्षेपक को यहां भ्रान्ति हुई है, यहां व्यवहार समाप्त नहीं हुए हैं, अपितु अभी तीन व्यवहार नवम अध्याय में शेष हैं। जब वे पूर्ण हो गये, तब मनु ने अपना समाप्ति—सूचक ९१२५० श्लोक भी दिया है। उक्त श्लोक मनु की शैली के अनुसार भी उपयुक्त सिद्ध नहीं होता। सभी संस्करणों में इसी प्रकार विषय—समाप्ति की जा रही है। आश्चर्य है कि इस भ्रान्ति की ओर अभी तक विद्वानों का ध्यान नहीं गया है।

इस भ्रान्ति की पुष्टि एक और भ्रान्ति से भी होती है -

(इ) वह है विषय-सूची बनाने वाले की । विषय-सूची चाहे अध्यायविभाजनकर्ता ने बनायी है अध्या किसी अन्य परवर्ती ने; उसे मुख्य और गौण विषयों का सम्यक् ज्ञान नहीं था । 'व्यवहार-निर्णय' राजधर्म के अन्तर्गत एक मुख्य और विस्तृत विषय है, फिर उसके अठारह गौण विषय हैं । किन्तु विषयसूची के श्लोकों को देखकर लगता है कि विषयसूची के निर्माता को 'व्यवहार-निर्णय' एक भिन्न विषय लगा है, जो आठवें में पूर्ण हुआ मान लिया,और नवम अध्याय में शेष तीन व्यवहारों को स्वतन्त्र विषय मानकर पृथक्-पृथक विषय के रूप में वर्णित कर दिया —

### राजश्च धर्ममिखलं कार्याणां च विनिर्णयम् ।। [१ । ११४ ।।] साक्षिप्रश्नविधानं च धर्म स्त्रीपुंसयोरिप । विभागधर्म ग्रुतं च कण्टकानां च शोधनम् ।। (११४ ।।)

अर्थ — (आठवें अध्याय में) साक्षियों के प्रश्नों का विधान, (नवम अध्याय में) पति-पत्नी के धर्म, विभागधर्म, जुए सम्बधी, और कण्टकभूत दोषों के दूरीकरण सम्बन्धी बातों का वर्णन है। (सातवें अध्याय में) राजा के सब धर्म तथा (द वें अध्याय में) सब कार्यों (मुकद्दमों) का निर्णय कहा है।

'साक्षिप्रश्निविधान' 'स्त्रीपुरुषधर्म' 'विभागधर्म' और 'द्यूत' विषय व्यवहार-निर्णय के अन्तर्गत ही आने वाले विषय हैं, पृथक नहीं । शायद बीच में खण्डित हो जाने के कारण यह भ्रान्ति हुई है । वस्तुतः सप्तम, अष्टम और नवम अध्यायों में राजधर्म ही वर्णित हैं, और ये ७।१ से प्रारम्भ होकर ९ । ३२५ में समाप्त हैं । उसके पश्चात् वैश्य और श्रूद्र के कुछ कर्मों का वर्णन है ।

## (ग) नवम अध्याय के विभाजन पर विचार —

वर्तमान में उपलब्ध मनुस्मृतियों में नवम अध्याय में ३३६ श्लोक उपलब्ध होते हैं । सप्तम, अध्यम और नवम अध्याय के ३२५ श्लोक तक राजनीति का विषय है । जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि मनुस्मृति का अध्याय-विमाजन भी प्रकरणानुसार हुआ है, किन्तु कुछ अध्यायों के विभाजन

में विभाजनकर्ता द्वारा भूलें हुई हैं। प्रकरण को संमुद्धे बिना अध्याय-विभाजन कर दिया है। इसी प्रकार इस अध्याय में भी भूल हुई है। विषय के साय र । ३२६ से ९। ३३६ श्लोक जिनमें वैश्य-शूद्धों के कर्तव्यों का वर्णन है, जोड़ दिये हैं। इनके साथ ही चातुर्वण्यंधर्म [२ १४४ (२ । २५) से ९। ३३६ तक] समाप्त हो जाते हैं और फिर दशम अध्याय में चातुर्वण्यंधर्म का उपसहार है। क्योंकि वैश्य-शूद्ध-म्प्यंवर्णन के ग्यारह श्लोकों के प्रकरण का कोई एक अध्याय उपयुक्त नहीं जंचता, अत: हमने इन श्लोकों को दशम अध्याय में उपसंहार-वर्णन के साथ सम्मिलित कर दिया है। ९। ३२५ श्लोक के कथनानुसार यहीं इस राजधर्मात्मक अध्याय को समाप्त कर दिया है।

अब विचारणीय प्रश्न यह है कि क्या इसके अध्यायों का विभाजन नये सिरे से किया जाये अथवा प्रिष्ठिप्त श्लोकों के संशोधन के साथ इसे प्रचलित रूप में स्वीकार कर लिया जाये ? इस के उत्तर में यही विचार किया गया है कि प्रधानत : प्रचलित को ही रखिलया जाये । क्योंकि, इसके परिवर्तन से कोई विशेष अन्तर नहीं पड़ेगा और आठवाँ अध्याय अत्यन्त विस्तृत हो जायेगा, उसमें लगभग सात-सौ श्लोक हो जायेगे,जबिक नवम में १०-११ ही रह जायेगे । अत : इन फ्रान्तियों की ओर ध्यान दिलाकर इस विभाजन को यथावत रख लिया गया है । सही बात तो यह है कि मनुस्मृति की शैली के अनुसार अथवा विषयों के अनुसार संतुलित अध्यायों में विभाजन नहीं हो सकता,क्योंकि विषयानुसार अध्याय बांटने में किसी अध्याय में तो ६०० –७०० श्लोक होंगे और किसी में ५० –६०, और अध्यायों की संख्या भी बढ़ जायगी । इसिलए प्रथम और नवम अध्याय को छोड़कर शेष प्रचलित विभाजन को ही स्वीकार कर लिया; जिससे प्रचलित संस्करणों से बहुत अधिक अन्तर न पड़े और श्लोकों को मिलाने में असुविधा का सामना न करना पड़े ! यतोहि, वर्तमान वें सनी ग्रन्थ और उद्दर्श प्रचलित संस्करणों की संख्या के अनुसार ही हैं !

# २. मनुस्मृति के प्रकरण और उनकी सीमा का निर्घारण —

मनुस्मृति को उसकी संकेत-शैली के अनुसार कुछ मुख्य विषयों में अवश्य बाटा जा सकता है। यद्यपि इस प्रकार करने से भी संकेतक श्लोक मुख्यविषय के अनुसार विभाजित होंगे, लेकिन उससे विषय या प्रसंग का जान होता जायेगा। वैसे छोटे-छोटे प्रसंग भी मनुस्मृति में अनेक हैं, उनकी गणना की जाये तो पूरी विषयसूची तैयार हो जायेगी, इसलिए यहां उनका उल्लेख करना विस्तारभय से संभव नहीं है। मुख्य या स्वतन्त्र विषयों का विभाजन निम्न प्रकार किया जा सकता है —

### चुख्यविषय का नामकरण

- १. भूमिका
- २. सृष्ट्युत्पति एवं धर्मोत्पत्ति
- ३. संस्कार
- ४. ब्रह्मचर्याभ्रम
- ५. गृष्ठस्थान्तर्गत विवाह
- गृहस्थान्तर्गत पञ्चयञ्जविद्यान
- ७. गृहस्थान्तर्गत वृत्तियां

## श्लोक सीमा

१।१ से १।४ तक १।५ से २।२५ तक

(इस प्रकाशन में १। ५ से १४४ तक)

२।२६ से २।६८ तक

(इसमें २।१ से २।४२)

२।६९ से २।२४९ तक

(इसमें २ । ४५ से २ । २२४ तक)

३।१ से ३।६६ तक

३।६७ से ३।२८६ तक

४।१ से ४।१३ तक

| \$.         | गृहस्थान्तर्गत स्नातको के व्रत    | ४।१४ से ४।२६० तक                |
|-------------|-----------------------------------|---------------------------------|
| ٩.          | गृहस्थान्तर्गत मक्ष्यामक्ष्य      | ५।१ से ५।५६ तक                  |
|             |                                   | ५।५७ से ५।१४६ तक                |
| <b>११</b> . | गृहस्थान्तर्गत स्त्रीघर्म         | ५ । १४७ से ५ । १६९ तक           |
| १२.         | वानप्रस्थाश्रम                    | ६।१ से ६।३२ तक                  |
|             | संन्यासाभ्रम                      | ६। ३३ से ६। ९७ तक               |
| १४.         | राजधर्मान्तर्गत राजा की सिद्धि और | ७।१ से ७।२२६ तक                 |
|             | कर्सव्य                           |                                 |
| १५.         | राजधर्मान्तर्गत १८ प्रकार के      | ८।१-३ से ९।२५० तक               |
|             | व्यवहारों≟मुकद्दमों का निर्णय     |                                 |
| १६.         | राजधर्मान्तर्गत लोककण्टकों का     | ९। २५१-२५२ से ९। ३२५ तक         |
|             | निवारण                            |                                 |
| -           | वैश्य-शूद्रों के कर्तव्य          | ९। ३२६ से ९३६ तक (१०११ से १०/८) |
| •           | उपसंहार                           | १०।१ से १०।१३१ तक               |
|             | प्रायश्चित-विधान                  | ११।४४ से ११।२६५ तक              |
| -           | कर्मफलविधान                       | १२ । १ से १२ । ८२ तक            |
| २१.         | कर्मफलविधानान्तर्गत नि :श्रेयस्कर | १२ । ८३ से १२ । ११६ तक          |
|             | कर्मों का वर्णन                   |                                 |

हमने प्रचित्ति अध्यायों के विभाजन को रखते हुए, इन मुख्य विषयों के शीर्षक तथा विषय की अविधि भी साथ-साथ दिखा दी हैं। इसके अतिरिक्त मेंनु के संकेतानुसार अवान्तर विषयों के भी शीर्षक दे दिये हैं। इससे विषय या प्रसंग के परिज्ञान में सरलता होगी।

# ३. मनुस्मृति में वर्णों और आश्रम धर्मों के वर्णन की पद्गति —

मनुस्मृति में वर्षों और आग्रमों के धर्मों का छठे अध्याय की समाप्ति तक साथ-साथ वर्णन चलता है। विषयसंकेतक श्लोक के 'वर्णधर्मान्निको धत [१।१४४ (२।२५)] और उपसंहारात्मक ''एव दोड मिडिलो धर्मों ब्राह्मणस्य चतुर्विघ:''[६।९७] पदों को पढ़कर यह जिज्ञासा होती है कि मनु से प्रश्न वर्णों और आग्रमों [१।२] दोनों का किया था, फिर विषय-संकेतक श्लोकों में केवल वर्णधर्म की ही बात क्यों कही ? इसका समाधान मनु-शैली और अन्य श्लोकों से हो जाता है। उसे इस प्रकार समभना चाहिए —

(१) मनुस्मृति की यह शैली है कि उसमें आश्रमों के घर्म, वणों के साथ-साथ चलते हैं। वणों के सुदीर्घ विषय के अन्तर्गत ही आकर वे छठे अध्याय में ब्राह्मण वर्ण के घर्मों के साथ-साथ ही समाप्त हो जाते हैं। और छठे अध्याय में आश्रमघर्मों की पूर्णता के साथ-साथ ब्राह्मण वर्ण के घर्म और व्यावहारिक कर्तव्य भी पूर्ण हो जाते हैं। छठे अध्याय तक के चारों आश्रमों के घर्म और व्यावहारिक कर्तव्य सभी द्विजों के लिए एक सदृश पालनीय हैं। जो विधान इन अध्यायों में कहे हैं, ब्राह्मण के वही धर्म-कर्म हैं [१। ८८]।

उसके पश्चात शेष वर्णों के व्यावहारिक कर्तव्यों का कथन — 'क्षत्रियों' के लिए सप्तम, अष्टम अष्याय और नवम के ३२५ वें श्लोक तक पूर्ण होता है । बैश्यों का ९ । ३२६ से ३३३ [इंस संस्करण में १०।१ से १०। द तक ] तथा शूद्र के कर्तव्यों का कथन ९।३३४-३३५ [इस् संस्करण में १०।९-१० तक ] पूर्ण हो जाता है।

- (२) इस मध्य, द्वितीय अध्याय में ब्रह्मचर्याश्रम, तृतीय से पञ्चम अध्यायों में गृहस्थाश्रम, षष्ठ में वानप्रस्थ और संन्यासाश्रम का वर्णन है । आश्रमधर्मों को वर्णधर्मविषय के अन्तर्गत मानकर उन-उन विषयों के प्रसंग संकेतक श्लोकों तथा उपसंहारात्मक श्लोकों से उसका कथन भी किया है [२।४३ (२।६६), २।२२४ (२।२४९), ३।२,६७,२६६,४।१,२५९,५।१६९,६।१३३, ८७-६०] आदि।
- (३) इसी प्रकार इन अध्यायों में 'द्विज,'विप्र', 'ब्राह्मण' शब्दों का स्थान-स्थान पर पर्यायवाचीरूप में प्रयोग है
- (४) मनु ने संभवत : इसी शैली के अनुरूप १।२ और १।१३७ [२।१८] में आग्रम के लिए पर्यायवाची रूप में 'अन्तरप्रभव' और 'सान्तराल' शब्दों का प्रयोग किया है, इसका अर्थ बनता है 'वर्णानाम् अन्तरे प्रभव :=उत्पत्ति :=स्थिति : येषां ते अन्तरप्रभवा : = आग्रमा : ।' इसी शैली के अनुरूप आग्रमों का वर्णधर्मों के अन्तर्गत ही कथन है । यहीमनु की शैली है ।



# पंचम अध्याय

# [महर्षि दयानन्द और मनुस्मृति तथा उनके द्वारा प्रश्लेपनिर्देशन ]

## महर्षि दयानन्द द्वारा मनुस्मृति का गौरव बढ़ाना —

यद्यपि मनुस्मृति को अपने रचना-काल से हैं सर्वोत्कृष्ट और प्रामाणिक धर्मशास्त्र के रूप में मान्यता प्राप्त है; किन्तु आधुनिक काल में मनुस्मृति की न तो पूर्वसदृश प्रतिष्ठा ही रह गयी है और न पूर्ववत् अकाट्य प्रामाणिकता । प्रक्षेपों से विकृत और गदली हो जाने के कारण मनुस्मृति का गौरव विनष्ट हो रहा था । महर्षि-दयानन्द ने उस गौरव की रक्षा की और उसे बढ़ाया । सर्वप्रथम, मनुस्मृति के प्रक्षेपों से विकृत स्वरूप की ओर संकेत करके लोगों का यह दृष्टिकोण बदला कि उपलब्ध गदला रूप मनुस्मृति का वास्तविक रूप है, और यह भी बताया कि इसमें अनेक प्रक्षेप हुए हैं ; प्रक्षेपों से रिहत मनुस्मृति ही मान्य और अनुकरणीय है । फिर उसे आर्ष और प्रामाणिक घोषित किया तथा उसकी वेदानुकृत्वता की पुष्टि की । काशी-शास्त्रार्थ में महर्षि-दयानन्द ने कहा था —

ं'मनुस्मृत्यादीन्यपि वेदमूलानि सन्ति, तस्मातेषामपि प्रामाण्यमस्ति न तु बेद्दविरुद्धानां वेदाप्रसिद्धानां चेति ।''

अर्थात् — मनुस्मृति आदि भी वेदमूलक हैं, इससे इनका भी प्रमाण है । क्योंकि जो-जो वेदविरुद्ध और वेदों से असिद्ध हैं, उनका प्रमाण नहीं होता ।

(द. शा. सं. पृ. २१)

महर्षि-दयानन्द न अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति के ५१४ श्लोकों या श्लोक-खण्डों को प्रमाण रूप में उद्भुत किया है; एवं बहुत सारे श्लोकों के भावों को ग्रहण किया है । इससे ही यह सिद्ध होता है कि महर्षि-दयानन्द की मनुस्मृति के प्रति गहरी निष्ठा थी और वे उसे प्रामाणिक आर्ष ग्रन्थ मानते थे । इतने अधिक प्रमाण उद्धत करके उन्होंने यह संकेत कर दिया कि धर्मप्रमाण में मनुस्मृति का महत्त्वपूर्ण स्थान है और उसे छोडा नहीं जा सकता । महर्षि ने वेदों के बाद यदि किसी शास्त्र के सर्वाधिक प्रमाण दिए हैं, तो वह मनुस्मृति ही है । महर्षि ने अपनी समस्त वैदिक मान्यताओं की व्याख्या मनुस्मृति के श्लोकों से की है । मनुस्मृति के सम्बन्ध में जो मिथ्या भ्रान्तियाँ फैल चुकी थीं, महर्षि ने उन सबका उत्तर वेद के प्रमाणों से दिया और मनुस्मृति का परिमार्जित तथा उज्ज्वल स्वरूप हमारे समक्ष रखा । इस शास्त्र से महर्षि की तथा महर्षि से इस शास्त्र की प्रतिष्ठा चहुँ ओर फैल गई । असंख्य मत-मतान्तरों के प्रबल फांफावात के घोर अन्यकार तथा वेग के सामने अविचल तथा निर्मय रहने का महर्षि को जहां अदम्य साहस परमेश्वर की उपासना से, ज्ञान की ज्योति वेद-ज्ञान से, तथा तर्कशक्ति दर्शनों के गहन अध्ययन से मिली थी, वहां महर्षि के मनोबल को बढाने वाला यह धर्मश्रास्त्र ही था। महर्षि जो वैदिक-वाङ्गमय का मन्थन कर सके, तदर्थ कशाग्रबद्धि तथा तर्कणा शक्ति को देने वाला यही परमोपयोगी धर्मोपदेश था। अन्य मतों की धिज्जियाँ उडाने तथा अन्यविश्वास का समूल उन्मूलन करने का धैर्य 'यस्तर्क'णानुसन्धत्ते स धर्मो बेद नेतर:' [मनु. १२ । १०६] इत्यादि मनु के सत्य-वचनों ही से प्राप्त हुआ था । महर्षि ने जो ग्रन्थप्रामाण्याप्रामाण्य के विषय में 'वेदानुकुल को प्रामाणिक तथा वेद-प्रतिकुल को अप्रामाणिक' मानने की मान्यता प्रस्तुत की है, इसका भी मूलाघार मनुस्मृति ही है । महर्षि ने काशी शास्त्रार्थ में सत्य ही कहा था — ''जो-जो मन ने कहा है, सो-सो औषघों का औषघ है।''

महर्षि-दयानन्द द्वारा अत्यधिक प्रमाणों को उद्दल- मृहीत किये जाने पर,धर्म-निर्णय के सन्दर्भ में मनुस्मृति की चर्चा पुन: बढ़ी और सभी वर्गों के लोगों का ध्यान इसकी ओर आकृष्ट हुआ। इस प्रकार महर्षि-दयानन्द ने आधृतिक युग में मनुस्मृति के गौरव को पुनरुजीवित किया है।

महर्षि दयानन्द ने मनुस्मृति की वैदिक मान्यताओं को ही नहीं स्वीकार किया, प्रत्युत मनु की वर्णन-शैली को भी उपादेय समफकर ग्रहण किया है। मनु की यह शैली है कि वे किसी भी विषय का वर्णन करने से पूर्व तथा अन्त में भी निर्देश अवश्य करते हैं। महर्षि ने भी सत्यार्थप्रकाशादि में इस श्रेली को अपनाकर आदि तथा अन्त में विषयों का निर्देश किया है। इसी प्रकार, जैसे मनु ने प्रथम ब्रह्मचर्य, गृहस्थादि के धर्मों का वर्णन क्रमश: किया है, वैसे ही महर्षि ने सत्यार्थप्रकाश में प्रथम ब्रह्मचर्यआग्रम के नियमों, शिक्षणविधि तथा पठन-पाठन, गृहस्थ आदि का वर्णन किया है।

## २. महर्षि के अर्थ एवं भावों का ग्रहण —

महर्षि ने वेदानुकूल मान्यताओं को परखा और उन्हें प्रस्तुत किया । उनकी पुष्टि के लिए उन्होंने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति के लगभग ५१४ श्लोकों या श्लोकखण्डों को उद्दघ्त किया है। अनेक श्लोकों के केवल भाव ग्रहण किये हैं । अपने ग्रन्थों में महर्षि ने मनुस्मृति के जिस-जिस श्लोक का भाष्य किया है, उस श्लोक पर महर्षि का भाष्य देदिया गया है, शेष श्लोकों पर मेरा भाष्य है । वहां महर्षि का भाव मिला, वहां मैंने अपने भाष्य के नीचे उनका भाव भी दे दिया है. ताकि एक ऋषि की मान्यता को ऋषि के भाव से, अधिक गाम्भीर्य पूर्वक समफा जा सके । एक ऋषिकृत ग्रन्थ पर ऋषि का भाष्य हो जाने से 'सोने में सुगन्ध' वाली कहावत चिरतार्थ हो जाती है,और उसका महत्त्व भी कई गुणा बढ़ जाता है ।

ं महर्षि के श्लोकों के अर्थ में वैशिष्ट्य है, और गाम्भीर्य है। उन्होंने मनु की मूल भावना को समभ्ता है। इस प्रसंग में एक प्रमाण देना पर्याप्त होगा। मनु का निम्न श्लोक जितना प्रसिद्ध हैं उसका अर्थ उतना ही अव्यावहारिक रूप में प्रसिद्ध हैं—

> यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवता: । यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफला: क्रिया: ।। [३ । ५६]

यहां सभी टीकाकारों ने यह अर्थ किया है — 'जहां नारियों की पूजा होती है, वहां देवता रमण करते हैं ।' इस प्रकार अदृश्य देवताओं की कल्पना की गयी है। इस कल्पना से इसका अर्थ अविश्वसनीय अव्यावहारिक, असंगत एवं हास्यास्पद बन गया। किन्तु महर्षि ने 'देवता:' का निरुक्त शास्त्र के आधार पर अर्थ ग्रहण करते हुए कहा है कि 'जिस घर में नारियों की पूजा अर्थात् सत्कार होता है, वहां देवता अर्थात् दिव्यगुण, दिव्यलाभ, दिव्यसन्तानें, दिव्यमोग आदि प्राप्त होते हैं। 'यह प्रत्यक्ष देखा भी जाता है कि जिस घर में नारियों सत्कृत और प्रसन्न रहती हैं. उस घर का वातावरण अनेक सुखों से भरा-पूरा होता है। कितना व्यावहारिक और प्रास्तिक अर्थ है! (विस्तृत विवेचन भाष्य में यथास्थान देखिए)।

इस भाष्य में, श्लोकों पर महर्षि दयानन्द के ३४२ अर्थ उड़त किये हैं और ६० श्लोकों पर केवल भाव उद्गत किया है । इस प्रकार ४२२ श्लोकों पर ऋषि के अर्थ और भाव हैं । महर्षि के जो अर्थ या भाव अक्षरश : उद्गत किये हैं उन पर उद्गरणिवहन अंकित हैं । अर्थों में श्लोकों के मूल पद महर्षि के नहीं है, अपितु पदार्थ सुविधा और भाष्य की एकरूपता के लिए लेखक की ओर से संयुक्त किये हैं। महर्षि के अर्थ या भाव में यदि कोई बृहत्कोष्ठक में शब्द है तो वह भी लेखक की ओर से ही रखा गया है, महर्षि का नहीं है।

महर्षि के अर्थों की अञ्चुण्णता बनी रहे, इसका भी घ्यान रखा गया है। अपने ग्रन्थों में श्लोकों का अर्थ या भाव देते समय यदि महर्षि ने किसी पद को छोड़ा हुआ है, तो इस भाष्य में उस स्थान पर टिप्पणी के चिहन देकर उनके अर्थ के ठीक बाद वह पद देकर मैंने उसका अर्थ कर दिया है। पाठक भाष्य पद्धते समय उसे उस स्थान पर संयुक्त करके अर्थ को समफ लें।

### सर्वप्रथम प्रक्षेप-निर्देशक —

यह श्रेय भी सर्वप्रथम महर्षि-दयानन्द को ही जाता है कि उन्होंने प्राचीन ग्रन्थों में हुए प्रक्षेपों को पहचाना और उनका संकेत दिया । यों तो मेघातिथि, कुल्लूकमट्ट आदि ने भी पाठभेद के रूप में प्राप्त खोकों को प्रक्षिप्तरूप में दर्शाया है, किन्तु निहित स्वार्थी प्रवृत्तियों से हुए प्रक्षेपों की ओर सबसे पहले महर्षि-दयानन्द ने ही घ्यान आकृष्ट किया और इस दृष्टि से कुछ प्रक्षिप्त श्लोकों को पृथक उद्दत भी किया तथा प्रक्षिप्त श्लोकों को निकालने की प्ररेणा भी दी । मनुस्मृति में हुए प्रक्षेपों के बारे में उन्होंने अपने उपदेशों, व ग्रन्थों में अनेक स्थानों पर उल्लेख किये हैं, उनमें से कुछ इस प्रकार हैं — (क) ''अब मनु जी का धर्मशास्त्र कौन-सी स्थिति में है, इसका विचार करना चाहिए । जैसे वाले लोग दूध में पानी डालकर उस दूध को बढ़ाते हैं और मोल लेने वालों को फसाते हैं. उसी प्रकार मानवधर्मशास्त्र की अवस्था हुई है । उसमें बहुत-से दुष्ट क्षेपक श्लोक हैं, वे वस्तुत: भगवान मनु के नहीं हैं ।''

(पू. प्र. प्र. ५१) (ख) ''एक दिन स्वामं की यह उपदेश दे रहे थे कि वर्णभेद गुण पर निर्भर है, न कि जन्म पर ; और अपने कथन की पुष्टि में मनुस्मृति के कुछ श्लोक पढ़ रहे थे. इस पर एक मनुष्य ने कहा कि मनुस्मृति में अन्य श्लोक इसके विरुद्ध भी हैं। स्वामी जी ने उत्तर दिया कि वे प्रक्षिप्त हैं।' (द. जी. दे. प्र. ३५७)

कुछ प्रक्षिप्त श्लोकों का स्वग्रन्थों में निर्देश —

- (ग) सत्यार्थप्रकाश में निम्न श्लोकों की प्रक्षिप्त रूप में समीक्षा की है
  - १. प्रोक्षितं भक्षयेन्मांसम् . . . . . . . । । [५ । २७ । ।]

अर्थ - यज्ञ में प्रोक्षण से शुद्ध किए मांस को खावे।।

२. न मांसभक्षणे दोषो न मुखे न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ।।[४ । ४६ ।।]

(पृ. २८३. एकादश समु.)

अर्थ — माँस के खाने, शराब-पीने और शास्त्रविरुद्ध मैथुन (व्यभिचार) में कोई दोष नहीं है। ये सब प्राणियों की स्वाभाविक प्रवृत्तियाँ हैं। इनसे निवृत्त होना अत्यन्त लाभप्रद है।

३. पुराणानि खिलानि चौ।३। २३२।।(स. प्र. पृ. ३

(घ) ''ब्राहमण लोगों में विद्या की कमी होती गई और अभिमान बढता गया ।..... उब देखा कि हमारा मन्त्र चल गया और सब लोग हमारी आजा को मानते हैं' तब उन्होंने अनेक प्रकार के ब्रत. उपवास. उद्यापन, श्राद और मूर्तिपूजन आदि वेदविरुद्ध कर्मों में लोगों को चलाना प्रारम्भ कर दिया. जिससे अनायास अपनी आजीविका चल सके । सर्वसाधारण,ब्राहमणों से विमुख न हो जावें. इसिलए ऐसे-एसे श्लोक गढ़े गए —

### अविद्वांश्चेव विद्वांश्च बाहमणं दैवतं महत् । प्रणीतश्चाप्रणीतश्च यथाग्निर्देवतं महत् ।।(९ । ३१७ ।)

अर्थ — ब्राह्मण चाहे विद्वान् हो अथवा मूर्ख बड़ा देवता है । जैसे अग्नि हवन के लिए हो अथवा न हो, फिर भी बड़ा देवता है ।

> श्मशाने चापि तेजस्वा पावको नैव दुष्यति । हुयमानश्च यज्ञेषु भूय एवाभिवर्धते ।। [९ । ३१८ ।]]

अर्थ — तेजस्वी अग्नि का तेज श्मशानों में भी नष्ट नहीं होता है और यज्ञों में हिव को प्राप्त करके तो वह अग्नि अधिक बढ़ जाता है।

अंग्नि के दृष्टान्त से प्रकट किया है कि ब्राहमण चाहे विदान हो या मूर्ख, वह साक्षात देवता है। प्राचीन ग्रंथों में इस प्रकार के बनावटी श्लोक डालकर और नवीन रचनार करके ब्राहमणों ने अपनी शक्ति बढ़ाई और मन्वादि स्मृतियों में भी अपने महत्त्व के वाक्य मिला दिए । यथा —

एवं यद्यप्यनिष्टेषु वर्तन्ते सर्वकर्मसु । सर्वया ब्राह्मणा : पूज्या : परमं दैवतं हि तत् ।। (९ । ३१९ ।)

(पू. प्र. पृ. १३४)

अर्थ — इस प्रकार चाहे बाहमण कैसे भी अनिष्ट कर्मों में रत रहें, फिर भी वे सब प्रकार से पूज्य हैं। क्योंकि वह बड़ा देवता है।

(ड·) 'मनुस्मृति के प्रक्षिप्त श्लोक और उससे पृथक स्मृति ग्रन्थ (अपठनीय हैं)''। (त्रृ. मू. ग्रन्थप्रामाण्य.)

उपर्युक्त घोषणा, विद्वान, आर्षभक्त तथा मत-मतान्तरों के जाल से विमुक्त, स्वार्थहीन, निष्पक्ष, महिंष-दयानन्द ही कर सके हैं, जिन्होंने वेद-ज्ञान के सूर्यसम प्रकाश में सत्यासत्य का निर्णय कर लिया था। और सत्यासत्य के निर्णय का माप -दण्ड भी हमारे लिए स्पष्ट किया। महिंष दयानन्द ने प्राचीन शास्त्रों के प्रमाणों के आघार पर बहुत ही स्पष्ट लिखा है कि —

तदपामाण्यमनृतव्याघातपुनरुक्तदोषेम्य: ।।[न्यायदर्शन २ । ५७ ॥]

अर्थात् — वह प्रमाण के योग्य नहीं होता, जिसमें मिथ्या बातों का वर्णन, परस्पर विरोधी तण पुनरुक्त बातों का वर्णन हो ।

ये उद्धरण इस बात के स्पष्ट प्रमाण हैं कि महर्षि-दयानन्द ने मनुस्मृति के बिगड़े हुए रूप को पहचाना था और उसके सुधार के लिए सर्वप्रथम प्रयास किये थे । इस प्रकार साहित्य के अन्दर होने वाले प्रक्षेपों का निर्देश देने वाले सर्वप्रथम व्यक्ति महर्षि-दयानन्द थे । उनकी इस अमृतपूर्व महत्त्वपूर्ण देन के लिए साहित्य-क्षेत्र के सभी व्यक्तियों को कृतज्ञता अनुभव करनी चाहिए :

## ४. महर्षि-दयानन्द द्वारा उद्भुत श्लोकों का प्रक्षेपान्तर्गमन —

महर्षि-दयानन्द द्वारा स्वग्नन्थों में की गई प्रेरणाओं से प्रोरित होकर ही मनुस्मृति के प्रक्षेपों को दूर करने का यह प्रयास किया जा रहा है। यह कहना चाहिए कि महर्षि-दयानन्द के उद्देश्य की पूर्वि करना ही इस कार्य का लक्ष्य है। इससे पूर्व भी आर्यसमाज के कुछ विद्वानों ने मनुस्मृति के प्रक्षेप निकालने के प्रयास किये हैं, किन्तु उनमें कुछ सुनिश्चित आधार न अपनाने के कारण प्रान्तियाँ एवं दोष रह गये हैं। कुछ एक ने तो महर्षि-दयानन्द द्वारा उद्घृत सम्पूर्ण प्रसंगों को ही प्रक्षिप्त घोषित कर दिया है। बिना किसी आधार के इस प्रकार करना दुस्साहस मात्र कहा जायेगा। कुछ विद्वानों ने

प्रिक्षप्त कोटि में आने वाले विभिन्न श्लोकों को भी मौलिक मानलिया है, जिन्हें हमने सप्रमाण प्रिक्षप्त सिद्ध किया है। हमने जो आघार अपनाये हैं, प्रसंगानुसार उनकी एक बार पुन: चर्चा कर देना उपयुक्त रहेगा। वे ये हैं —

- १. विषय-विरोध
  - . प्रसंग-विरोध
- ३ अन्तर्विरोघ
- ४. पुनरुक्तियाँ
- ५ ली-विरोध
- अवान्तर-विरोध
- ७. वेद-विरोध

इस कार्य को करते हुए हमारे सामने भी एक विवशता उत्पन्न हो आई है। उसे स्पष्ट कर देना हम स्वयं आवश्यक समझते हैं। वह यह कि प्रक्षेपों को निकालने को लिए जो 'आधार' हमने निर्धारित किये हैं, उनमें महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दत कुछ श्लोक भी आ गये हैं। महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दत श्लोक कैसे प्रक्षेपान्तर्गत आये हैं, अथवा उन्हें प्रक्षिप्त क्यों स्वीकार किया जा रहा है तथा उन्हें मान लेने पर क्या उलक्षन पैदा हो जायेगी, इन बातों का स्पष्टीकरण निम्न प्रकार है —

- १ मनुस्मृति के प्रक्षेपों को निकालने के इस उलफनपूर्ण और महाकठिन कार्य को पूर्ण करने के लिए हमने जो उपर्युक्त 'आधार' या 'मानदण्ड' निर्धारित किये हैं. वे विश्रुद्ध रूप से कृतित्व पर आधारित हैं, और वे सर्वमान्य हैं। इस अनुसन्धान कार्य को करते हुए किसी प्रकार का पूर्वाग्रह नहीं अपनाया है। यह प्रयत्न किया गया कि कृति की शैली के अनुसार ही उसका वास्तविक रूप प्रकाश में आये,और यह कार्य सभी वर्ग के व्यक्तियों में समानरूप से मान्य हो सके। यदि ऐसा नहीं हो पाया तो इस कार्य की न तो कोई विशेष उपयोगिता ही सिद्ध होगी और न ही यह न्यायोगित ही होगा। इसिलए पक्षप्रावरहित होकर हमें यह कार्य करना पड़ा। महर्षि दयानन्द ने भी पक्षपातरहित को ही धर्म माना है। हमने उनकी इस बात को मानते हुए पश्चपातरहितता दिखाई है। उपयुक्त आधारों की सीमा में आने वाले महर्षि दयानन्द द्वारा उद्धत कुछ श्लोकों को हमने इस कारण प्रक्षिप्त कोटि में रखा है कि यदि कुछ श्लोकों को इन नियमों से मुक्त कर दिया जाये तो फिर ये 'आधार' ही व्यर्थ सिद्ध होंगें और आधाररहित रूप में किया गया कार्य कभी प्रामाणिक नहीं कहा जा सकता।
- २ महर्षि दयानन्द द्वारा उद्दृत जितने श्लोक प्रक्षेपान्तर्गत आये हैं, उनका मनुस्मृति की किसी मान्यता से विरोध नहीं है. अपितु वे प्रकरणविरोध के आधार पर प्रक्षिप्त कोटि में आते हैं । इसे महर्षि की तुटि नहीं कहा जा सकता और न ही इस बात पर कोई आपित की जा सकती है ; क्योंकि. एक तो महर्षि ने स्वतन्त्ररूप से मनुस्मृति के प्रक्षेप निकालने का कार्य नहीं किया और दूसरी बात यह है कि मनुस्मृति के उद्धरण लेते समय, प्रकरण इस दृष्टि से उनके विचार का विषय नहीं रहा । महर्षि स्वयं मनुस्मृति में अनेक प्रक्षेपों का होना मानते हैं । इसी अध्याय में इस विषय में उनकी सम्मितयां उद्दृत की जा चुकी हैं । इसी कारण उन्होंने अपने ग्रन्थों में मनुस्मृति केश्लोकों के साथ यह शैली अपनायी है कि उद्धृत श्लोकों के साथ अध्याय और संख्या का उल्लेख नहीं किया । इस प्रकार हमारा यह कार्य उनके विरुद्ध नहीं जाता ।
- ३ प्रक्षेपों के अन्तर्गत आने वाले महिष के कुछ श्लोक ऐसे हैं,जो प्रस्म की दृष्टि से अपने पूर्व श्लोकों से सम्बद हैं और, वे पूर्व के आधारभूत श्लोक प्रक्षिप्त सिद्ध होते हैं. अत : उनके साथ सम्बद्ध

होने के कारण महार्ष द्वारा उद्भन श्लोक भी प्रक्षेपान्तर्गन आ जाने हैं।

महर्षि दयानन्द द्वारा उदधत जो श्लोक प्रक्षेपान्तर्गत आये हैं, वे श्लोक तथा उनके प्रक्षेपान्तर्गमन के कारण या आधार निम्न हैं---

> आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसुनव : । ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायणः स्मृतः ।। [१ । १० ।।] (उद्भृत --स. प्र. प्र. १९)

े आर्थ — 'अप' तत्त्व का नाम नारा है. और अप तत्त्व परमात्मा से उत्पन्न होते हैं । वे अप तत्व परमात्मा के अयन = निवासस्यान है अर्थात परमात्मा उनमें व्यापक है, अत : परमात्मा का नाम 'नारायण' है ।।

आधार —महर्षि द्वारा उद्भात इस श्लोक का स्वतन्त्र रूप से किसी मान्यता से विरोध नहीं है. किन्तु जिस पूर्वापर प्रसंग से यह सम्बद्ध है,वह प्रसंग अनेक 'आधारों' के आधार पर प्रक्षिप्त सिद होता है, अत : . उससे जड़ा होने के कारण यह श्लोक भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाता है । वह प्रसंग निम्न प्रकार प्रक्षिप्त है -(१) मनस्मति में जगत की उत्पत्ति 'महत' आदि तत्वों के द्वारा सहम से स्थल स्थलतर और स्थलतम के क्रम से मानी है [१ । १४-२४] । ७-१३ श्लोकों के इस प्रसंग में अपने शरीर से प्रजाओं की सष्टि करने की इच्छा से 'अप :' की सष्टि, उनसे अण्डे का निर्माण [द-९ ], अण्डे से ब्रहमा की उत्पत्ति [९, ११ ], फिर अण्डे के दो टुकड़े करके चुलोक, मिमलोक आदि का निर्माण [१२-१३] आदि जगदत्पत्ति की प्रक्रिया उक्त मान्यता के विरुद्ध है । (२) ७ -१३ इलोकों का यह प्रसंग प्रसंगविरुद्ध भी है, यदो हि १४-१८ इलोकों में अभी सुक्ष्मतत्त्वों की उत्पत्ति कही जा रही है । उनकी उत्पत्ति के पश्चात ही स्थूल सृष्टि की उत्पत्ति संभव है । किन्तु इस प्रसंग में स्क्ष्मतत्त्वों की उत्पत्ति कहने से पूर्व ही स्थूलसृष्टि – समुद्र, बुलोक, पृथिवीलोक [१३] और अण्डाकाररूप ब्रह्माण्ड की उत्पत्ति प्रदर्शित कर दी । यह क्रमविरुद्ध वर्णन इसे प्रसंगविरोधी प्रक्षेप सिद्ध करता है । (3) यह प्रसंग इस प्रकार भी प्रसंगविकद सिद्ध होता है कि इस प्रसंग के 23 वे श्लोक की १४ वें से संगति नहीं जड़ती । १३ वें में लोकों की रचना का वर्णन है, जबिक १४ से प्रकृति से 'महत्' आदि की उत्पत्ति का वर्णन प्रारम्भ किया है । १४ वें के भाषा-प्रयोग को देखकर यह स्पष्ट हो जाता है कि यह श्लोक छटे से सम्बद है । क्योंकि छठे श्लोक में जगदुन्पत्ति के रूप में ही परमात्मा की प्रकटता दिखलाते हुए 'तमोनुद:' 'महामृतादि वृत्तीजा:' विशेषण पठित है। इससे यह संकेत मिलता है कि इसके बाद प्रकृति से 'महत्' 'पञ्चभूत' आदि महाभूतों की उत्पत्ति प्रदर्शित करना ही रचयिता को अभीष्ट है। अण्डे आदि की उत्पत्ति दर्शाना अभीष्ट नहीं है (जैसा कि ९ –१३ श्लोकों में वर्णित है). और वह उत्पत्ति १४ वें श्लोक से प्रदर्शित है, अत : छठे से १४वां क्लोक सम्बद्ध है । इस प्रकार बीच का यह ७-१३ क्लोकों का प्रसंग प्रसंगविरोधी सिद्ध होता है । प्रकरण-विरोध — इस श्लोक का प्रकरणविरोध सिद्ध होता है, यतो हि इसमें 'नारायण' शब्द की व्यत्यति दर्शायी गई है । यहां पर्वापर प्रसंग में 'नारायण' शब्द की कोई चर्चा नहीं है । यहां पूर्वापर प्रसंग सुष्टि-तत्त्वों की उत्पत्ति का है।उसके बीच में किसी नाम की त्र्युत्पत्ति दर्शाना प्रासंगिक प्रतीत नहीं होता । यदि यह कहा जाये कि द वें श्लोक में 'अप :' शब्द आया था, उसके प्रसंग मे नारायण शब्द की उत्पत्ति दशा दी, तो इसका स्पष्ट-सा उत्तर यह है कि मन की इस प्रकार की शैली नहीं है । यदि ऐसी शैली होती तो वे श्लोक में पठित 'स्वयंम :' 'भगवान' आदि नामों और विशेषणों की त्र्युत्पति भी दशित ।

- २. मरीचिमत्र्यक्शिरसौ पुलस्त्यं पुल**हं ऋतुम् ।** प्रचेतसं वसिक्ष्ठं च भृगुं नारदमेव च ।।[१ । ३५ ।।]
- ३. एते मनृंस्तु सैप्तान्यानसृजन्म्रितेजसः ।
   देवान्देवनिकार्याध्यं महर्षीश्चामितोजसः । । (१ । ३६ । ।)
  / (उद्देश्वत पुनाप्रवज्ञनः पु. ९४)

अर्थ — मनु ने जिन दश प्रजापित महिषयों को उत्पन्न किया. उनके नाम इस प्रकार है —मरीचि. अत्रि. अड़ि गरा. पुलस्त्य. पुलह. क्रनु. प्रचेतस. वसिष्ठ. भृगु और नारद। (१।३५)।। इन महिषयों ने सात दूसरे बहुत तेंजस्वी मनुजों को उत्पन्न किया और देव. देवसमूह तथा अपरिमित शक्तिसम्पन्न महिष्यों को उत्पन्न किया। [१।३६]

प्रकरण-विरोध — (१) सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन १४ —२२ श्लोकों में वर्णित हो चुका । उसके पश्चात् २५ — ३० श्लोकों में उत्पन्न प्रजाओं के कमों की व्यवस्था का भी वर्णन किया जा चुका है । इससे यह स्पष्ट होता है कि सृष्टि-उत्पत्ति का प्रसंग १४ —२२ श्लोकों में ही पूर्ण हो चुका । प्रसंग के पूर्ण होने के बाद पुन : भिन्न पद्धित से उसी सृष्टि-उत्पत्ति के प्रसंग को प्रारम्भ करना प्रसंगिवरुद्ध है। ३२-४१ श्लोकों में पुन : सृष्टिरचना का वर्णन है, ये श्लोक भी उसके अन्तर्गत हैं और उन्हीं से सम्बद्ध हैं. अत : प्रक्षेपान्तर्गत कहे जायेंगे।

ये श्लोक इस प्रकार भी प्रश्लेपान्तर्गत आते हैं कि ये ३३ – ३४ श्लोकों से सम्बद्ध हैं। (१) ३३ – ३४ श्लोकों में ब्रहमा के आधे शरीर से पुरुष की उत्पत्ति. आधे से स्त्री की. और उसमें विगट की उत्पत्ति. विराट से मनु और मनु से अन्य मनुओं की उत्पत्ति प्रदर्शित है। ये श्लोक १। १६. १९. १३. २६ – ३१ के विरुद्ध हैं. इन श्लोकों में एक साथ अनेक प्राणियों की उत्पत्ति का होना प्रदर्शित है. ब्रहमा के वंश से नहीं। (२) और फिर जब उक्त श्लोकों में सभी प्राणियों की उत्पत्ति दिखा ही दी है.तो यहां फिर प्राणियों की उत्पत्ति दिखा ही दी है.तो यहां फिर प्राणियों की उत्पत्ति दर्शाना स्वत: प्रसंगविरुद्ध है। (३) ३२-४१ श्लोकों के इस प्रसंग में मह वियों से चर-अचर. स्थावर-जगम अगत की उत्पत्ति कहना प्रकृतिविरुद्ध भी है। इस प्रकार इन श्लोकों का यह प्रसंग प्रक्षिप्त है और ये श्लोक पूर्वापर रूप से इस प्रसंग से सम्बद्ध हैं ये भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाने हैं।

४. निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैयंस्योदितो विधि: ।। (२ । १६)

(सं. वि. पृ. २७)

महर्षि ने इस श्लोक की यह एक ही पंक्ति उद्भुत की है । अग्रिमपंक्ति में सिद्धान्त-विरोध आने से उन्हें वह ग्राह्य नहीं थी । यहां महर्षि को केवल यह दिखलाना ही अभीष्ट है कि संस्कार निषेक से अन्येष्टि पर्यन्त, सोलाह होते हैं । मनुस्मृति में यह श्लोक पूर्वापर धर्ममूलवर्णन के प्रसंग के विरुद्ध है । यहां शास्त्राधिकार का प्रसंग नहीं है और न सोलाह संस्कारों का । इसमें मनुस्मृति को 'शास्त्र' संज्ञा से अभिहित करना भी इसे शैली की दृष्टि से परवर्ती सिद्ध करता है (द्र. शैलीगत आधार मनु. का पुन. द्वितीय अध्याय में) ।

असून् वदन्ति नु पितृन् रुद्राश्चेत्र पितामहान् ।
 प्रिपतामहास्तयादित्यांश्च्रुतिरेषा सनाननी ।।(३ । २८४ ।।)
 (उद्युत — पश्चमहायज्ञविषि)

<sup>—</sup> वसुओं को पितर, रुद्रों को पितामह और आदित्यों को प्रपितामह कहते हैं। यह प्राचीनकाल से सुनते आए हैं।

प्रकरण-विरुद्ध — (१) ११६ — ११ प्रश्लोकों में गृहस्थी के लिए अतिथि को खिलाकर खाने का विधान है, या फिर यज्ञश्रेष अन्न खाने का विधान है। २८५ वें श्लोक में 'यज्ञश्रेष' अन्न का लक्षण वर्णित है। यह कहना चाहिए कि ११६-११७ श्लोकों के ११८ और २८५ श्लोक अर्थवादरूप हैं या दूसरे शब्दों में यह भी कहा जा सकता है कि ११८ वें श्लोक की वाक्यपूर्ति २८५ वें में होती है। बीच के श्लोकों ने उस वाक्यक्रम को भग कर दिया है, अत: ये श्लोक प्रसगविरुद्ध हैं।

(२) इस श्लोक में मनु से विरुद्ध कोई मान्यता नहीं है, किन्तु यह श्लोक जिस पूर्व वर्णन से प्रसंग की दृष्टि से सम्बद्ध है, वह १२२ से २८३ श्लोकों का वर्णन मृतकन्नाद्ध का विधायक है। यह प्रसंग अनेक 'आधारों' के आधार पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। उस प्रकरण से जुड़ा होने के कारण यह श्लोक भी प्रक्षेपान्तर्गत आ जाता है।

# दशस्तासमं चक्र दशचक्रसमो ध्वज:। दशष्वजसमो वेशो दशवेशसमो नृप:।।[४।६५।]

(उद्धृत — सं. वि. १५१)

अर्थ — दस कसाइयों के समान एक तेली, दस तेलियों के समान एक कलार, दस कलारों के समान एक वेश्याजीवी और दस वेश्याजीवियों के समान एक राजा होता है।

आधार — यह श्लोक प्रसंग की दृष्टि से द्र४ वें श्लोक से सम्बद्ध है। द्र४ वें श्लोक में यह अक्षत्रिय से उत्पन्न राजा, कसाई, तेली, कलार एवं भेष बदलकर जीविका करने वाला, इनसे दान न लेने का विधान है। द्र५ वें में उनकी तुलनात्मक शैली में निन्दा है। द्र४ वें श्लोक में जन्मना वर्णव्यवस्था की मान्यता प्रदर्शित की है, जो मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था [१। द्र७ – ९१; २। ६६ (४३), १२६ (१०१), १४६ – १४६ (१२१ – १२३); ४। २४५] की मान्यता के विरुद्ध है। द्र४ वां श्लोक इस आधार पर प्रक्षिप्त है। उसके साथ जुड़ा होने के कारण द्र५ वां श्लोक भी प्रक्षिप्त कहा जायेगा।

## ७. गुरो: प्रेतस्य शिष्यस्तु पितृमेघं समाचरन् । प्रेतहारै: समं तत्र दशरात्रेण शुद्ध्यति ।।[५ ।६५ ।]] (उद्दत — स. प्र. ३० पत्रविज्ञा. १०१)

अर्थ — मृत गुरु के पितृमेघ (अन्त्येष्टि) को करने वाला शिष्य मृतशरीर को उठाने वालों के साथ दश रात-दिन में शुद्ध होता है ।।

प्रकरणिवरुद्ध — ५ । ५७ वें श्लोक में मनु ने देहशुद्धि और द्रव्यों की शुद्धि के विषय को कहने का कथन किया है । मूमिका रूप में शुद्धिकारक पदार्थों का वर्णन १०५ –१०७ श्लोकों में वर्णित है उसके बाद १०९ वें में शरीर-शुद्धि का उपाय विहित है । इस प्रकार प्रसंगक्रम की दृष्टि से ५७ के बाद उसकी मूमिकारूप १०५ –१०७ श्लोक होने चाहियें । बीच के ५८ से १०४ श्लोकों ने उस क्रम को मंग करके सिपण्ड-असिपण्ड भेदों से मृतकशुद्धि तथा सूतकशुद्धि का वर्णन किया है । शुद्धिकारक पदार्थों के कथन से पूर्व ही शुद्धि के उपायों का वर्णन करना प्रसंगक्रम की दृष्टि से असंगत है, अत : बीच के ये सभी श्लोक प्रक्षिप्त हैं । इनके अन्तर्गत आने से यह श्लोक भी प्रक्षिप्त कहलायेगा ।

 उपस्थमुदरं जिह्वा हस्तो पादौ च पञ्चमम् । चश्चनांसा च कर्णों च धनं देहस्तथैव च । [६ । १२५ । ] . (स. प्र. १८१ प्र. स उद्भत) अर्थ — मनु ने दण्ड के दस स्थान बताये हैं — जननेन्द्रिय, पेट, जीम, दोनों हाथ, दोनों पैर, आँख, नाक, दोनों कान, धन और शरीर ।

प्रकरणिवरुद्ध — (१) यहां पूर्वापर प्रसंग ६ । १२२ और १२६ —१३१ श्लोकों में अर्थदण्ड का चल रहा है । बीच में शरीरदण्डों का कथन करना पूर्वापर प्रसंगविरुद्ध है । (२) १२४ वां श्लोक गंगंन-शैली के आधार पर प्राक्षप्त सिद्ध होता है । उसमें प्रयोग — ''दश स्थानानि दण्डस्य पनु: स्वायम्भुवो 5 सवीत्'' । स्पष्ट है कि इस श्लोक का प्रवक्ता स्वयं मनु नृहीं है, कोई अन्य स्थित है । अत : इस आधार पर यह श्लोक भी प्रक्षिप्त है । १२५ वां श्लोक प्रसंग की दृष्टि से १२४ वें से सम्बद्ध है । उसका अर्थवाद है । अत : उसके प्रक्षिप्त होने पर १२५ वां स्वत : प्रक्षिप्त कहलायेगा ।

- अहन्यहन्यत्रेक्षेत कर्मान्तान्वाहनानि च।
   आयव्ययौ च नियतावाकरान्कोशमेव च।।(८।४१९।।)
- १०. एवं सर्वानिमान् राजा व्यवहारान् समापयन् । व्यपोह्य किल्विषं सर्वं प्राप्नोति परमांगतिम् ।।[८ । ४२० ।।]

(उद्दत — स. प्र. पृ. १७५)

अर्थ — राजा प्रतिदिन राज-कार्यों, हाथी आदि सवारियों, आय-व्यय के लेखों, खानों और खजानों का निरीक्षण करें (६।४१९)

इस प्रकार राजा इन सब विवादों को समाप्त कराता हुआ सब प्रकार के दोषों (पापों) को दूर कर देता है और उत्तम गति को प्राप्त करता है। [६।४२०]

प्रकरणविरुद्ध — ६ । ३ श्लोक से अठारह प्रकार के व्यवहारों (मुकहमों) का वर्णन शुरू हुआ था, जो ९ । २५० में समाप्त होता है । आठवें अध्याय के अन्त में केवल पन्द्रह व्यवहार ही समाप्त हो पाये हैं, और व्यवहारों के समाप्ति-सूचक ये श्लोक सभी व्यवहारों की समाप्ति का संकेत देकर उसका फलकथन कर रहें हैं । प्रसंग या विषय समाप्त होने से पूर्व ही उसकी समाप्ति का संकेत करना कभी मौलिक रूप से नहीं हो सकता, अत : ये प्रसंगविरुद्ध और असंगत है। अठारह व्यवहारों का समाप्तिसूचक मौलिक श्लोक ९ । २५० वा यथास्थान उपलब्ध है । ये अध्यायों की समाप्ति पर, समाप्ति या उपसंहार-सूचक श्लोकों की एकरूपता बनाये रखने के लिए प्रक्षेप किये प्रतीत होते हैं । यहां विषय समाप्त न होने के कारण अध्यायकार को कोई समाप्तिसूचक श्लोक नहीं दिखाई पड़ा, अत : उसने स्वयं इस प्रकार का श्लोक रचकर मिला दिया ।

इस प्रकार तटस्य आधारों के अनुसार प्रक्षिप्त सिद्ध हुए प्रकरणों के बीच में आने के कारण महिष्टिं के ये श्लोक मनुस्मृति के सन्दर्भ में प्रक्षिप्तकोटि में आ जाते हैं।



(होमैं:) यज्ञ से सम्पन्न किये जाने वाले संस्कारों से (दिजातीनाम्) दिज बालकों के (बैजिकम्) बोज-सम्बन्धी = परम्परागत पैतृक – मातृक ग्रंशों से उत्पन्न होने वाले (च) ग्रीर (गाभिकम्) गर्भकाल में माता-पिता से प्राप्त होने वाले (एनः) बुरे ग्राचरण के संस्कारजन्य दोष एवं शारीरिक ग्रगु-दियां (ग्रपमुज्यते) दूर हो जाते हैं ग्रर्थात् इन संस्कारों के करने से बालकों के बुरे संस्कार मिटकर शुद्ध-श्रेष्ठ संस्कार बनते हैं ॥२॥%

आनु शिल्डन : इस श्लोक के अर्थ की व्यापकता पर और संस्कारों की संख्या सम्बन्धी मान्यता पर विस्तृत विवेचन करना पाठकों के लिए उपयोगी सिद्ध होगा। क्योंकि, प्रचलित टीकाओं में इस श्लोक का अर्थ संकुचित एवं अपूर्ण मिलता है तथा मनु ने संस्कार कितने माने हैं, इस विषय में अनेक लेखकों को आन्ति हुई है।

- (क) 'गार्में:' ग्रादि पदों में अर्थव्यापकता (१) सर्वप्रथम संस्कारों के परि-गणन प्रसङ्ग में मनु की शैली को समक्ष लेना उपयोगी होगा। क्योंकि उस समय संस्कार बहुप्रचलित सर्वप्रसिद्ध कृत्य थे, ग्रतः मनु ने कहीं किसी संस्कार का केवल नामोल्लेख ही कर दिया, जैसे — निषेक संस्कार [२।१—२ में] किन्तु विधि नहीं दी। कहीं सांकेतिक रूप में एक सम्बन्ध के संस्कारों का परिगणन कर दिया है, जैसे 'गार्मेंं' कहने से सभी गर्भकालीन संस्कारों — गर्भाधान, पुंसवन, सीमन्तोन्नयन का ग्रन्तर्भाव हो गया, तो कहीं इस श्लोक में सबका नामोल्लेख न करके विधिवर्णन में उनका कथन कर दिया है, जैसे नामकरण, निष्क्रमण, ग्रन्नप्राशन का [२।४—१]। जिस संस्कार के विषय में मनु को जितना स्पष्टीकरण ग्रभीष्ट था, उतना ही किया है।
- (२) इस शैली के समक्षते के पश्चात् स्रव इस श्लोक के शब्दों के स्रथं की व्याप-कता पर विचार किया जाता है। (क) इस श्लोक में 'गार्भेंः' शब्द बहुवचनान्त है जिसका अर्थ है—'गर्भ-सम्बन्धी' या 'गर्भकालीन सभी संस्कार'। स्रगर मनु को केवल गर्भा-घान संस्कार का परिगणन करना ही स्रभीष्ट होता तो वे बहुवचन का प्रयोग नहीं करते। यह बहुवचनान्त प्रयोग ही यह सिद्ध करता है कि मनु इस शब्द से सभी गर्भ-कालीन संस्कारों के परिगणन की अभीष्टता का संकेत करना चाहते हैं। वे गर्भकालीन संस्कार तीन हैं—१. गर्भाधान, २. पुसवन, ३ सीमन्तोन्नयन।
- (स) इसी प्रकार इस क्लोक में 'जातकर्म' भी केवल एक संस्कार का वाचक न होकर जन्म के उपरान्त कैंशव काल में होने वाले सभी संस्कारों का उपलक्षण है। यह इस वात से सिद्ध होता है कि मनु ने विधिवर्णन प्रसंग में जातकर्म के पश्चात् उन सभी का पृथक्-पृथक् उल्लेख किया है। वे हैं—१. जातकर्म [२।४], २. नाम-करण [२।५-=]; निष्क्रमण [२।६], अन्तप्राक्षन [२।६]।

श्चि[प्रचलित अर्थ--गर्भ गुद्धिकारक हवन, चूडाकरण ग्रौर मौ खीबन्धन (यज्ञो-पवीत) संस्कारों से द्विजों के वीर्य एवं गर्भ से उत्पन्न दोष नष्ट हो जाते हैं।।२७॥

(ग) इसी प्रकार 'मौञ्जीबन्वन' भी अपने अन्तर्गत दो संस्कारों का अन्तर्भाव किये हुए है—एक उपनयन और दूसरा—वेदारम्भ। क्योंकि ब्रह्मचारी उपनयनदीक्षा के अवसरपर मेखला धारण करता है और वेदाध्ययन समाप्ति पर्यन्त उसे धारण कर रखता है। इस प्रकार इस नाम में व्यापक भाव है।

### (३) मनुस्मृति में सोलह संस्कार-

इस विवेचन के उपरान्त ग्रब इस जिज्ञासा का समाधान भी निकल ग्राता है कि मनु ने ग्रपनी स्मृति में कितने संस्कारों का उल्लेख किया है। कोई मनुसम्मत १२ संस्कार मानते हैं तो कोई कम-ग्रधिक। वास्तविकता यह है कि मनु ने सांकेतिक, नामोल्लेख या विधिवर्णन के रूप में १६ संस्कारों का वर्णन किया है। पाठकों के परि-ज्ञान के लिए उनके वर्णन स्थल एवं अर्थ का यहां तालिका के रूप में दिग्दर्शन कराया जाता है—

| सोलह संस्कारों की विवरग-तालिका |                  |                                                                                                                                     |                                                      |  |
|--------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--|
| संस्क।<br>संस्या               |                  | संस्कार का उद्देश्य एवं विधि                                                                                                        | मनुस्मृति में<br>वर्णनस्थल                           |  |
|                                |                  | (प्रत्येक संस्कार यज्ञपूर्वक सम्पन्न होता है)                                                                                       |                                                      |  |
| ₹.                             | गर्माधान संस्कार | सन्तानप्राप्ति के लिए वीर्यनिषेचन द्वारा<br>गर्भस्थापन करना (गृहाश्रमी होने पर)                                                     | [२।२ में 'गार्भेंंः'<br>पद से और २।१,<br>२।११७ में]। |  |
| ₹.                             | पुंसवन           | स्त्री के गर्भाघान के चिह्न प्रकट होने<br>पर दूसरे या तीसरे मास में पुत्रोत्पत्ति<br>के उद्देश्य से यज्ञपूर्वक की जानेवाली<br>विवि। | [२।२ में 'गार्मेंं.'<br>पद के अन्तर्गत]              |  |
| ₹.                             | सीमन्तोन्नयन     | गर्भ के चतुर्थ मास में गर्भस्थिरता,<br>पुष्टि एवं स्त्री के स्नारोग्य के लिए की<br>जाने वाली विधि।                                  | [ " "]                                               |  |
| ٧.                             | जातकर्म े        | शिशुजनम के समय किया जाने वाला<br>संस्कार जिसमें सोने की शलाका से<br>बालक को असमान मात्रा में थोड़ा-सा<br>मधु और घृत चटाया जाता है।  | [२।४ में]                                            |  |

# विशुद्ध-मनुस्मृति :

| <b>X</b> ., | नामकरण               | जन्म के १० वें, बारहवें या किसी भी             |                                              |
|-------------|----------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|             |                      | सुखमय दिन में बालक का नाम रखना।                | [२।५–६ में]                                  |
| ₹.          | निष्कमरण             | अधिक से ग्रधिक चतुर्य मास में बालक             |                                              |
|             |                      | को घर से बाहर भ्रमण कराने के लिए               | [२।६ में]                                    |
|             |                      | निकालना प्रारम्भ करना ।                        |                                              |
| <b>७</b> .  | <b>श्रन्नप्रा</b> शन | लगभग छठेमास में बालक को ग्रन्त                 |                                              |
|             |                      | <b>ग्रादि सुपाच्य पौष्टिक भोजन का</b>          | [२।६ में]                                    |
|             |                      | प्रारम्भ कराना ।                               |                                              |
| ٦.          | मुण्डन (चूडाकर्म)    | प्रथमया तृतीय वर्षमें बालक का                  |                                              |
|             |                      | मुण्डन संस्कार कराना ग्रथत् प्रथम              | [२।३४ में]                                   |
|             |                      | बार सिर के केश उतारना।                         |                                              |
| 8.          | उपनयन                | बालक को शिक्षा के लिए गुरु के समीप             |                                              |
|             |                      | गुरुकुल में ले जाकर छोड़ना श्रीर गुरु          | [२।११–४३ में]                                |
|             |                      | द्वारा उसे यज्ञोपवीत की दीक्षा देना।           |                                              |
| १०.         | वेदारम्भ             | गुरु के पास रहकर श्रेष्ठ शिक्षा-दीक्षा         | 5 83                                         |
| •           | <b>&gt;</b>          | ग्रहण करते हुए वेदों को पढ़ना।                 | [२।४४–२२४ में]                               |
| ११.         | केशान्त              | युवावस्था के प्रारम्भ में केशकर्त्तन<br>कराना। | [२।४०]                                       |
| <b>१</b> २. | समावर्तन             | वेदों का अध्ययन और शिक्षा प्राप्त              | [ ((0 - )                                    |
| • (         |                      | करके गृहाश्रम को घारण करने के लिए              | [३।१-३ में,                                  |
|             |                      | स्नातक बनकर गुरुकुल को छोड़ घर                 | रा२२०२२२                                     |
|             |                      | में ग्राना।                                    | भी द्रष्टव्य]                                |
| १₹.         | विवाह <sup>.</sup>   | गृहस्थाश्रम में जाने के लिए स्त्री ग्रीर       | -                                            |
|             |                      | पुरुष का सम्बन्ध होना (२५ वर्ष की              | [३।४–६२ में]                                 |
|             | एवं                  | आयु के पक्चात्)।                               |                                              |
|             | गृहोश्रम             | विवाहोपरान्त गृहस्थ के धर्म ग्रीर              |                                              |
|             | संस्कार              | कृत्यों का पालन करते हुए सन्तानो-              | [ ३।६७–२८६,                                  |
|             |                      | त्पत्ति करना ।                                 | सम्पूर्ण चतुर्थ ग्रीर<br>पंचमग्रघ्यायों में] |
|             |                      |                                                | •                                            |
| <b>8</b> 8. | वानप्रस्थ            | सन्तानों के स्वावलम्बी होने पर या ५०           |                                              |
|             |                      | वर्ष की ग्रायु के पश्चात् घर को त्याग          | [६।१-३२ में]                                 |
|             |                      | कर वन में रहते हुए तपस्या एवं                  |                                              |
|             |                      | ईश्वरभक्ति करना। वनस्य की दीक्षा               |                                              |
|             |                      | लेने कांसंस्कार।                               |                                              |

१५. शंन्यास

सांसारिक भोग घ्रादि की भावनाधों का और सर्वस्व का त्याग करके, पूर्ण वैरागी बन, परोपकारार्थ विचरण करने की दीक्षा लेना तथा ब्रह्म में लीन रहकर मोक्ष-प्राप्ति के लिए प्रयत्न करना। [६।३३-६७ में, १२।८२-१२५ भी द्रष्टव्य]

१६. श्रन्त्येष्टि

प्राणों के निकल जाने पर शरीर का [४।१६७ में] दाहकर्म होना।

(४) 'एनः' का स्रयं—एनः का स्रयं यहां पापक्षीणता नहीं है स्रिपतु 'बुरे साचरण से उत्पन्न दुष्ट संस्कार' यह अयं है। 'ईयते प्राप्यते दुःखम् स्रनेन इति एनः स्रयमीचरएाम् तज्जन्यः संस्कारदोषः वारीराशुद्धिरुच ।' 'इण्गती' धातु से 'इणः स्रागिति' (उणादि ४।१६८) सूत्र से स्रसुन् प्रत्यय श्रीर नुडागम से 'एनस्' शब्द सिद्ध होता है। इसकी पुष्टि २।७७ [२।१०२] क्लोक से भी हो जाती है। वहाँ 'एनस्' के प्रयोग के साथ 'मलम्' का भी पर्यायवाची रूप में प्रयोग है जिसका स्रयं संस्कारदोष की मिलनता का नष्ट हो जाना है।

वेदाध्ययन, यज्ञ, व्रत ग्रादि से ब्रह्म की प्राप्ति-

स्वाध्यायेन वर्तर्होंमेस्त्रेविद्येनेज्यया सुतै:। महायज्ञैस्च यज्ञैस्च बाह्यीयं क्रियते तनुः॥३॥ [२।२८] (३)

"(स्वाध्यायेन) सकल विद्या पढ़ने-पढ़ाने (त्रते ) ब्रह्मचर्य सत्यभाष-णादि नियम पालने (होमैं:) ग्रिग्नहोत्रादि होम, सत्य का ग्रहण, ग्रसत्य का त्याग ग्रीर सब विद्याग्रों का दान देने (त्रैविद्येन) वेदस्य कमं-उपासना-ज्ञान विद्या के ग्रहण (इज्यया) पक्षेष्टचादि करने (सुतै:) सुसन्तानोत्पत्ति (महायजै:) ब्रह्म, देव, पित, वंश्वदेव ग्रीर ग्रातिथियों के सेवन रूप पंचमहा-यज्ञ ग्रीर (यजै:) ग्रिग्निष्टोमादि तथा शिल्पविद्याविज्ञानादि यज्ञों के सेवन से (इयं तनु:) इस शरीर को (त्राह्मी क्रियते) ब्राह्मी ग्रर्थात् वेद ग्रीर परमे-श्वर की भित्त का ग्राधार रूप ब्राह्मण का शरीर बनता है। इतने साधनों के बिना ब्राह्मण-शरीर नहीं बन सकता"। ३।। (स० प्र०४८)

"(स्वाघ्यायन) पढ़ने-पढ़ाने (जपै:) विचार करने-कराने, नानाविध होम के अनुष्ठान, सम्पूर्ण वेदों को शब्द, अर्थ, सम्बन्ध, स्वरोच्चारणसहित पढ़ने-पढ़ाने (इज्यया) पौर्णमासी इष्टि आदि के करने, पूर्वोक्त विधिपूर्वक (सुतै:) धर्म से सन्तानोत्पत्ति (महायज्ञै: च) पूर्वोक्त ब्रह्मयज्ञ. देवयज्ञ, पितृ-यज्ञ, वैश्वदेवयज्ञ और अतिथियज्ञ (यज्ञैश्च) अग्निष्टोमादि यज्ञ, विद्वानों का मंग-सत्कार, सत्यभाषण, परोपकारादि सत्कमं भीर सम्पूर्णं शिल्पविद्यादि पढ़के दुराचार छोड़ श्रेष्ठाचार में वर्तने से (इयम्) यह (तनुः) शरीर (बाह्यी) बाह्यण का (क्रियते) किया जाता है।" (स॰ प्र॰ ८६)

"मनुष्यों को चाहिए कि धर्म में वदादिशास्त्रों का पठन-पाठन. गायत्रीप्रणवादि का धर्ष विचार, ष्यान, अग्निहोत्रादि होम, कर्म-उपासना जानविद्या, पीर्णमास्यादि इष्टि, पंचमहायज्ञ, अग्निष्टोम आदि, न्याय से राज्यपालन, सत्योपरेश और योगाम्यासादि उत्तम कर्मों से इस शरीर को (बाह्यी) अर्थात् ब्रह्मसम्बन्धी करें। (सं० वि० १=१) जातकर्म संस्कार का विधान—

> प्राङ्नामिवर्षनात्पुंसो जातकर्म विधोयते । मन्त्रवत्प्राञ्जनं चास्य हिरण्यमधुसपिवाम् ॥ ४ ॥ [२।२६] (४)

(पुसः) बालक का (जातकर्म) जातकर्म संस्कार (नाभिवर्धनात्-प्राक्) नाभि काटने से पहले (विधीयते) किया जाता है (च) ग्रोर इस संस्कार में (ग्रस्य) इस बालक को (मन्त्रवत्) मन्त्रोच्चारणपूर्वक (हिरण्य-मञ्जसिपवाम्) सुवर्ण, शहद ग्रीर घी ग्रर्थात सोने की शलाका से [ग्रसमान मात्रा में] शहद ग्रीर घी (प्राशनम्) चटाया जाता है।। ४।।

अश्नु श्री क्ष्य : 'वर्षन' शब्द का विवेचन— (१) 'वर्षनम्' शब्द 'वर्ष छेदनपूरणयोः' घातु से लयुट् प्रत्यय के योग से वना है, मतः उसका मर्थ 'काटना' है। बालक के उत्पन्न होने के पश्चात् नाभि काटने से पूर्व इस संस्कार की श्लोकोक्त प्रक्रिया सम्पन्न की जाती है। बालक के उत्पन्न होने पर, प्रथम गर्भाशय की झिल्ली से उसके नाभिस्च नाल की पृथक् किया जाता है, नाल के सिरे को बांध दिया जाता है। पुनः नाभि से कुछ इच छोड़कर उस नाल को दो स्थानों से अच्छी प्रकार बांधा जाता है, जिससे कि बालक का रक्त न बहे। शेष भाग को काटकर पृथक् कर दिया जाता है। इसी को 'नाभिवर्षन' किया कहते है। इस किया से पूर्व शहद और घी चटाना विहित है। दूसरा इसका अभिप्राय यह है कि नाभिवर्षन से पूर्व जातकमं संस्कार प्रारम्भ किया जाता है। प्रसव-समय निकट आने पर बालक का पिता असूता पर जल प्रोक्षण करता है। द्रष्टव्य पार॰ गृ० सू० १।१६।१; गो० गृ० सू० २।७१३-१७। उस समय पुरोहित यश-स्थल पर बँठकर पुण्याहवाचन करता है।

(२) महर्षि दयानन्द ने संस्कारविधि में इस प्रक्रिया को इस प्रकार विद्वित किया है—

"तत्पक्कात् घी भौर मधुदोनों बराबर मिलाके को अधम सोने की शलाका कर रक्ती हो उस से बालक की जीम पर—'मोक्ष्म' यह सक्तर निसके उस के दक्तिज कान में ''बेदोसीति''—तेरा गुप्त नाम वेद है, ऐसा सुनाके पूर्व मिलाये हुए बी भौर मधु की उस्सोने की शलाका से बालक को नीचे लिखे मन्त्र से चोड़ा-थोड़ा चटावे।'' (सं० वि० ४७)

> क्रों प्रते ददामि मधुनो घृतस्य वेद सवित्रा प्रसूतं मघोनाम् । ग्रायुष्मान् गुप्तो देवतामिः शतं जीव शरदो लोके ग्रस्मिन् ॥ [ग्राश्व गृ० सू० १ । ५१ । १] (सं० वि० ४०)

(३) जातकर्म में गृहसूत्रों के प्रमाण-

गृह्यसूत्रों ने मनुविहित विधि को ही ग्रहण किया है। ग्रास्वलायन गृह्यसूत्र १।१५।१ में जातकर्म में निम्न विधान विणित है —

"कुमारं जातं पुराऽन्यैरालम्भात् सर्पिमधुनी हिरण्यनिकाषं हिरण्येन श्राझ-येत् ॥"

ग्रथित-बालक के जनमें के पश्चात् दूसरों के हाथों में देने से पूर्व उसे स्वर्णपात्र में मिलाकर सोने की शलाका से शहद ग्रीर घी चटाये। नामकरण संस्कार-

> नामधेयं दशस्यां तु द्वादश्यां वाऽस्य कारयेत् । पुष्ये तिथी मुहुते वा नक्षत्रे वा गुर्णान्विते ॥५॥[२।३०](५)

(ग्रस्य) इस बालक का (नामधेयं तु) नामकरण संस्कार (दशम्यां वा द्वादश्याम्) दशवें वा बारहवें दिन (वा) ग्रथवा (पुण्ये तियौ वा मुहूर्त्ते, किसी भी पुण्य=ग्रनुकूल ग्रयात् सुविधाजनक तिथि या मुहूर्त्त में (वा) ग्रथवा (गुणान्विते नक्षत्रे) शुभगुण वाले नक्षत्र में (कारयेत्) करावे ॥५॥

अर्जु टरिटा : नामकरण में गृह्यसूत्रों के प्रमाण— गृह्यसूत्रों मे नाम-करण की विधि कुछ परिवर्तन के साथ मिलंती है—

(क) "नाम चास्मै दद्युः । घोषवदाद्यन्तरन्तःस्यमिमिनिष्ठानान्तं द्वयक्षरम् । चतुरक्षरं वा । युग्मानि त्वेव पुंसाम् । श्रयुजानि स्त्रीसाम् ।।"

(आर्व० गृह्य० १।१५।४-१० 🖠

(ख) "दशम्यामुत्याप्य पिता नाम करोति । द्वयक्षरं चतुरक्षरं वा घोषवदा-चन्तरन्तःस्यं दीर्घामिनिष्ठानान्तं कृतं कुर्यात् न तद्धितम् प्रयुजाक्षरम्-ग्राकारान्तं स्त्रिये ।" (पार० गृह्य० १ । १७ । १–४)

मावार्य—दशवें दिन पिता नामकरण संस्कार कराता है। बालक का नाम दो प्रक्षर का या चार प्रक्षर का हो ग्रीर वह घोषसंज्ञक ग्रथात् पांचों वर्गों के दो-दो ग्रक्षर छोड़ के तीसरे, चौथे, पाँचवें [ग, घ, ङ, ज, भ, ज, ड, ढ, ण, द, घ;-न, व, भ, म, ये स्पर्श] ग्रीर ग्रन्तस्य ग्रथात् य, र, ल, व से युक्त, दीर्घस्वरान्त नाम रत्वे। और नाम कृदन्त रखें तिद्धतान्त नहीं। विषमाक्षर ग्रीर आकारान्त नाम स्त्रियों के होने चाहिए।

#### (ग) महर्षि दयानन्द ने नामकरण का निम्न काल दिया है--

नामकरए का काल-"जिस दिन जन्म हो, उस दिन से लेके १० दिन छोड़ ११ में या १०१ एक सौ एक में अथवा दूसरे वर्ष के आरम्भ में जिस दिन जन्म हुआ हो नाम धरे"। (सं० वि० नामकरण संस्कार) वर्णानुसार नामकरण—

> मङ्गल्यं बाह्यणस्य स्यात्क्षत्रियस्यबलान्वितम् । वैश्यस्य चनसंयुक्तं शूद्रस्य तु जुगुष्तितम् ॥६॥[२।३१](६) शर्मवद्वाह्यणस्य स्याद्वाज्ञो रक्षासमन्वितम् । वैश्यस्य पुष्टिसंयुक्तं शूद्रस्य प्रष्यसंयुतम् ॥७॥ [२।३२](७)

(ब्राह्मणस्य मङ्गल्यं स्यात्) ब्राह्मण का नाम गुभत्व-श्रेष्ठत्व भाव-बोषक शब्दों से [जैसे—ब्रह्मा, विष्णु, मनु, शिव, श्राम्न, वायु, रिव, श्रादि] रखना चाहिए (क्षत्रियस्य) क्षत्रिय का (बल + श्राम्वितम्) बल-पराक्रम-भावबोषक शब्दों से [जैसे—इन्द्र, भीष्म, भीम, सुयोधन, नरेश, जयेन्द्र, युधिष्ठिर श्रादि] (वैश्यस्य धनसंयुक्तम्) वैश्य का धन-ऐश्वर्यं भाव-बोधक शब्दों से [जैसे—वसुमान, विसेश, विश्वम्भर, धनेश ग्रादि] ग्रीर (शूद्रस्य तु) शूद्र का (जुगुप्सितम्) रक्षणीय, पालनीय भावबोधक शब्दों से [जैसे— सुदास, श्राक्तचन] नाम रखना चाहिए। श्रर्थात् व्यक्ति के वर्णसापेक्ष गुणों के ग्राधार पर नामकरण करना चाहिए।।।।।।।

[स्रथवा] (ब्राह्मणस्य शर्मवद् स्यात्) ब्राह्मण का नाम श्मंवत् = कल्याण, शुभ, सौभाग्य, सुल, स्नानन्द, प्रसन्नता भाव वाले शब्दों को जोड़-कर रखना चाहिए। जैसे—देवशर्मा, विश्वामित्र, वेदन्नत, धमंदत्त, स्नादि] (राज्ञः रक्षासमन्वितम्) क्षत्रिय का नाम रक्षक भाव वाले शब्दों को जोड़-कर रखना चाहिए [जैसे—महीपाल, धनञ्जय, धृतराष्ट्र, देववर्मा, कृतवर्मा] (वैश्यस्य पुष्टिसंयुक्तम्) वैश्य का नाम पुष्टि-समृद्धि चौतक शब्दों को जोड़कर [जैसे—धनगुप्त, धनपाल, वसुदेव, रत्नदेव, वसुगुप्त] स्रौर (शूदस्य) शूद्ध का नाम (प्रेष्यसंयुतम्) सेवकत्व भाववाले शब्दों को जोड़कर रखना चाहिए [जैसे—देवदास, धर्मदास, महीदास।] स्रर्थात् व्यक्तियों के वर्णगत कार्यों के स्नाधार पर नामकरण करना चाहिए।।।।।।।%

<sup>% [</sup>प्रचलित ग्रर्थ — बाह्मण का मञ्जल-सूचक शब्द से युक्त, क्षत्रिय का बल-सूचक शब्द से युक्त, वैश्य का धन-वाचक शब्द से युक्त भीर शूद्र का निन्दित शब्द से युक्त नामकरण करना चिहए।।२।३१॥ बाह्मण का 'शर्मा' शब्द से युक्त, क्षत्रिय का रक्षा-शब्द से युक्त, वैश्य का पुष्टि शब्द से पुक्त ग्रीर शूद्र का प्रष्य (दास) शब्द से युक्त उपनाम (उपाधि) करना चाहिए।।२।३२॥]

''जैसे ब्राह्मण का नाम विष्णुशर्मा, क्षत्रिय का विष्णुवर्मा, वैश्य का विष्णुगुष्त और शूद्र का विष्णुदास, इस प्रकार नाम रखना चाहिये। जो कोई दिन शूद वनना चाहे तो प्रपना नाम दास शब्दान्त घर ले।''

(ऋ० प० वि० ३४१)

अर्जुटर्रिटडम्प : ६, ७ श्लोकों के संगत प्रर्थ- प्रवलित टीकामों में इन दोनों क्लोकों के अर्थों में निम्न मुटियां पायी जाती हैं—

- (१) प्रचित्त टीकामों में इन दोनों श्लोकों का जिस पद्धति से अर्थ किया गया है उससे दोनों श्लोकों का मन्तर स्पष्ट नहीं होता। इन टीकामों के अर्थ के अनुसार पहले श्लोक में वारों वर्णों का क्रमशः मञ्जलपुन्त, वलयुन्त, धनयुन्त और निन्दायुन्त नाम रखने का विधान है और द्वितीय में शर्मायुन्त, रक्षायुन्त, पुष्टियुन्त और वासयुन्त नाम रखने का कथन है। यहां सन्देह होता है कि पहले और दूसरे श्लोकों में ये निन्न-मिन्न विधान नयों हैं? तथा यह शक्का होती है कि इस प्रकार के शब्दों को संयुन्त करके नाम रखने की परम्परा प्राचीन काल में अधिक नहीं मिलती। स्वयं मनु का नाम भी इस परम्परा के प्रनुसार नहीं है और दूसरा कोई विधान मनु ने विया नहीं है, यह विशोध क्यों? इन प्रयों के प्रनुसार दूसरे श्लोक में एकक्पता नहीं वनती। शर्मा और दास तो उपाधियाँ मान लीं तथा रक्षा और पुष्टि को भाव मानकर अर्थ किया है। या तो सभी वर्णों के साय उपाधियों का ही कथन होना चाहिए या या भावों का ही।
- (२) कुछ टीकाकारों ने द्वितीय श्लोक में 'शर्मंतत्' का मर्थ 'शर्मा' उपाधि-धारी, 'रक्षासमन्वितम्' का 'वर्मा' उपाधिवारी ग्रीर 'पुष्टिसंयुक्तम्' का 'गुष्त' उपाधि-धारी तथा 'प्रेष्यसंयुतम्' का दास उपाधिवारी नामकरण, यह भ्रान्तिपूर्ण भ्रथं किया है।
- (३) प्राय सभी टीकाकारों ने 'जुगुप्सितम्' शब्द का 'निन्दायुक्त' यह प्रशुद्ध और मन्दिरुद्ध पर्य किया है।

इन त्रुटियों का निराकरण निम्नप्रकार से किया जा सकता है-

- (१) वस्तुतः इन क्लोकों में विकल्प पूर्वक दो विवान हैं स्रीर दोनों में पर्याप्त सन्तर है। इन विधानों में दो प्रकार से भिन्नता है—
- (क) प्रथम क्लोकमें इच्छित वर्णानुसार व्यक्तिपरक गुणों या प्रवृत्तियों के प्राधार पर नामकरण करने का विधान है। जैसे बाह्यण वर्ण के लोगों में शुभश्व प्रोर श्रेष्ठश्व के गुण होते हैं प्रतः उसी प्रकार के भावबोधक शब्दों से उनका नामकरण करना चाहिए सित्रय वर्ण के लोगों में बल-पराक्रम श्रधान गुण होना चाहिए, प्रतः उनका नामकरण भी ऐसे शब्दों से करना चाहिए जिनमें इन भावों का प्रामास हो। इसी प्रकार वैश्यों में धनयुक्त होना उनका मुख्य गुण होता है, प्रतः उनका नाम भी धनवान्-एश्वयंवान् होने के भावों को प्रकट करने वाले शब्दों हारा होना चाहिये। इसी प्रकार श्रूद्र हिजों के प्राश्रय में रहता है, उन्हीं के प्राश्रय से उसका पालन एवं रक्षा होती है। प्रतः उसका

नामकरण ऐसे शब्दों से किया जाना चाहिए जिनमें उसके रक्षणीय ग्रीर पासनीय होने के भाव असकें।

दूसरे श्लोक में व्यक्तियों के वर्णगत कर्मों के आधार पर नामकरण करने का विधान है, जैसे ब्राह्मण का कार्य उपकार द्वारा लोगों का कत्याण करना, विद्यादान द्वारा सुख देना आदि तो उसके नाम में भी इस प्रकार के भावों का बोधक शब्द जोड़ने का कथन है। इसी प्रकार क्षत्रिय का कार्य रक्षा करना, वैश्व का पालन-पोपण करना, शूद का सेवा करना है तो उनके नामों के साथ भी तत्तत् भावबोधक शब्दों को जोड़ने का विधान है। शुभ-श्रेष्ठ, बलवान्, धनवान् होना, और आश्रित या रक्ष्य होना, ये वर्णों के व्यक्तिसापेक्ष गुण या प्रवृत्तियां हैं और सुखी बनाना, कत्याण करना, रक्षा करना, पालन-पोषण करना, सेवा करना, ये व्यक्तियों के वर्णगत कार्य हैं। इस प्रकार प्रथम श्लोक में गुण और प्रवृत्ति के अनुसार नामकरण करने का विधान है और द्वितीय में कार्यानुसार।

- (ल) दूसरा अन्तर यह है कि प्रथम श्लोक में गुए। या प्रवृत्ति का बोव करने वाले शब्दों से ही नाम रखने का विधान है जबकि दूसरे श्लोक में कार्यानुसारी माव को प्रकट करने वाले शब्दों को नाम के साथ जोड़ने का कथन है। दोनों ही प्रकार की परम्परा प्राचीनकाल में चलती रही है। इनके उदाहरण श्लोकों के प्रथों के साथ दर्शाये जा चुके हैं। इस प्रकार अर्थ की स्पष्टता से सभी सन्देहों, शंकाग्रों व तृद्धियों का निराकरण हो जाता है।
- (२) जिन टीकाकारों ने 'शर्मवत, शब्द को शाब्दिक रूप में ग्रहण करके शर्मा, वर्मा, गूप्त और दास उपावि-संयुक्त करने सम्बन्धी अर्थ किया है, उन्होंने इस श्लोक के अर्थ को संकृत्वित बना दिया है और ठीक प्रकार से नहीं सेमका है। शायद उन्हें यह भ्रान्ति इस लिये हो गयी है कि अविचीन युग में केवल इन्हीं शब्दों का प्रयोग परम्परा में अधिक प्रचलित रहता रहा है। इस श्लोक में 'शर्मवत्, से अभिप्राय 'शर्मा' शब्द लगाने से नहीं है अपित इस भाव का कोई भी शब्द नाम के साथ जोड़ने से हैं। यहां इन शब्दों को शाब्दिक रूप में नहीं लेना चाहिये अपित इनके भाव को ग्रहण करना चाहिए। इस बात में इलोकोक्त 'रक्षा' ग्रीर 'पुष्टि' भाववाचक शब्दों का प्रयोग प्रत्यक्ष प्रमाण है। यदि मन को यहां 'शर्मा' शब्द अभीष्ट होता तो वे क्षत्रिय के साथ 'रक्षा' शब्द का उल्लेख न करके 'वर्मा' शब्द का ही उल्लेख करते। इसी प्रकार वैश्य के साथ 'गुप्त' का; किन्तु उन्होंने इन शब्दों को भाववाचक रूप में ग्रहण किया है, जिसका ग्रभिप्राय यह हुआ कि उक्त भावों वाले किन्हीं भी शब्दों को नाम के साथ जोडे । उनमें शर्मा. वर्मा. . गुप्त. दास भी अन्तर्गत हो जाते हैं। केवल इन्हीं शब्दों को जोडें ऐसा स्निमाय नहीं है जैसे --- ब्राह्मण के नाम में शर्मा जोडकर देवशर्मा भी रखा जा सकता है और मित्र, प्रिय ग्रादि जोडकर देविमत्र, देविप्रिय आदि भी। इसी प्रकार क्षत्रिय के नाम में वर्मा जीडकर प्रतापवर्मा भी रखा जा सकता है ग्रीर इन्द्र, पाल, निधि ग्रादि जोडकर प्रतापेन्द्र. विजयेन्द्र, महीपाल, बलनिधि ग्रादि भी। इस प्रकार इस क्लोक का व्यापक भाव है।

#### उसे संकुचित करना भागतपूर्ण है।

(६) चुगुप्सित का संगत धर्च-प्रयम श्लोक में 'जुगुप्सितम्' शब्द का 'निन्दा या 'चुनायुक्त' ग्रर्थ करना भी उचित नहीं है। यह शब्द 'गुपू-रक्षणे' घातु से स्वार्थ में 'सन्' प्रत्यय के योग से बना है। स्वार्य में होनेवाले प्रत्यय का ग्रपना कोई विशेष ग्रयं नहीं होता प्रपित धात के मूलार्च का ही बोच कराता है। यतः 'गुप्' धातु के 'रक्षा करने' मर्थं के प्रनुसार यहां 'जुगुप्सितम्' का रक्षणीय, पालनीय, माश्रय देने योग्य भाव वाला यह अर्थ बनता है ! इस शब्द का यही मूलायं है । निन्दावाचक अर्थ भी प्रचलित है किन्तु वह प्रचलन की रुष्टि से परवर्ती है। 'जुगुप्सा' शब्द का आज निन्दा, घृणा आदि अर्थ अधिक प्रचलित है। इसलिए हमारे मन में यही मर्थ पहले बैठ जाता है, किन्तु मनुस्मृति के स्लोक में यह अर्थ प्रमिप्रेत न होकर 'रक्षणीय' अर्थ अभीष्ट है। यही अर्थ मनुस्मृति की व्यवस्थाओं के अनुरूप है, यतो हि मनु ने शूद्र को जो सब वर्णों की सेवा का कार्य सींपा है (१। ६१) और वह उन्हीं के ग्राश्रय से या उन्हीं की सुरक्षा में ग्रपना निर्वाह करता है (१। ६१, ६। ३३४, १०। ६६)। इस शब्द का निन्दा अर्थ न होने में एक भीर प्रमाण यह है कि मनुस्पृति में शूद्र के प्रति चुखा या निन्दा की भावना कहीं नहीं है अपितु उसकी स्वत्पयोग्यता के अनुसार निर्तिप्त भाव से उसके कर्मों का कथन है और उसे शुद्ध-श्रेट्ठ श्रीर उत्तम गति के योग्य माना है (१। ३३५) बगले क्लोक में 'प्रेच्य-संयुतम्' शब्द से भी किसी प्रकार का निन्दा-बुणारूप भाव प्रकट न होकर शुद्र के 'सेव-कत्व' रूप कर्म का संकेत है। यतः यहां 'जुगुप्सितम्' का 'निन्दायुक्त' सर्च करना मनुसम्मत भीर उचित नहीं है।

स्त्रियों के नामकरण की विधि-

स्त्रीणां सुखोद्यमक्रूरं विस्पष्टार्यं मनोहरम् ।

मंगल्यं दीर्घवर्णान्तमाशीर्वादाभिघानवत् ॥ ८ ॥ [२।३३](८)

(स्त्रीणाम्) स्त्रियों का नाम (सुखोद्यम्) उच्चारण किया जा सकते वाला (ग्रक्रूरम्) कोमल वर्णों वाला (विस्पष्टायंम्) स्पष्ट ग्रर्थ वाला (मनोहरम्) मन को ग्राकर्षक लगने वाला (मंगल्यम्) मंगल ग्रर्थात् शुम-भावयुक्त (दीर्घवर्णान्तम्) ग्रन्त में दीर्घ ग्रक्षर वाला, तथा (ग्राशीर्वाद + ग्रिभघान-वत्) ग्राशीर्वाद का वाचक होना चाहिये [जैसे-कल्याणी, वन्दना, विद्यावती, कमला, विमला, सुशोला, सुषमा, भाग्यवती, सावित्री, यशोदा, प्रियंवदा ग्रादि] ॥ ८ ॥

"जो स्त्री हो तो एक, तीन वा पांच ग्रक्षर का नाम रखे श्री, ही, यशोदा, सुखदा, सौभाग्यप्रदा इत्यादि ।'' (सं० वि० नामकरण सं०) निष्क्रमण ग्रीर ग्रन्नप्राशन संस्कार—

> चतुर्ये मासि कर्त्तव्यं शिशोनिष्क्रमणं गृहात्। षष्ठेऽन्त्रप्राशनं मासि यद्वेष्टं मङ्गलं कुले ॥६॥ [२।३४](६)

(शिशोः) बालक का (गृहात् निष्क्रमण्णम्) घर से बाहर निकालने का 'निष्क्रमण संस्कार' (चतुर्थे मासि) चौथे मास में (कर्त्तं व्यम्) करना चाहिए और (अन्नप्राशनम्) अन्न खिलाने का संस्कार—'अन्नप्राशन' (षष्ठे मासि) छठे मास में (वा) अथवा (यत् कुले इष्टं मंगलम्) जब भी परिवार में अभीष्ट अथवा शुभ समय प्रतीत हो, तब करे।। १।।

"निष्क्रमण संस्कार उस को कहते हैं कि जो बालक को घर से जहां का वायुस्थान शुद्ध हो वहां अमण कराना होता है। उसका समय जब ग्रच्छा देखे तभी बालक को बाहर घुमावें श्रथवा चौथे मास में तो ग्रवश्य अमण करावें।" (सं० वि० ५५)

अर्जु श्री का निष्क्रमण भीर मन्त्रशान म गृह्यसूत्रों के प्रमाण— इन संस्कारों के विषय में गृह्यसूत्रों में निम्न उल्लेख मिलता है—

- (क) ''बतुर्ये मासि निष्क्रमिशका सूर्यमुदीक्षयति तच्चक्षुरिति ।" (पार० गृह्य० १।७५।५-६)
- = चतुर्यं मास में निष्क्रमण संस्कार करे। बालक को बाहर ले जाकर सूर्यंदर्शन कराये।
  - (ख) "जननाचास्तृतीयो ज्योस्स्नस्तस्य तृतीयायाम् ।" (गो० गृह्य० ४।८।१)
  - =या फिर जन्म के पश्चात् तीसरे शुक्लपक्ष की तृतीया को निष्क्रमण करे।
  - (ग) ''वष्ठे मासि झन्नप्राज्ञनम् । दिषमषुष्टतमिश्रितमन्नं प्राज्ञयेत् ।'' (म्राज्य० गृह्य० १।१६।१-५)
  - = छठे मास में बालक को अन्नप्राशन कराये और दही, शहद, घी मिश्रित मौजन चटाये।

"छठे महीने बालक को भ्रन्नप्राशन करावे।" (सं० वि० ५८)

मुण्डन संस्कार—

# चूडाकर्म द्विजातीनां सर्वेषामेव धर्मतः।

प्रथमे उन्दे तृतीये वा कर्त्तन्यं श्रुतिचोदनात् ॥१०॥ [२।३४] (१०)

(सर्वेषाम् + एव दिजातीनां चूडाकर्म) सभी दिजातियों = ब्राह्मण, कित्रय, वैश्य वर्णों के इच्छुकों का [माता-पिता की इच्छा के स्राघार पर यह प्रयोग है] चूडाकर्म = मुण्डन संस्कार (धर्मतः) धर्मानुसार (श्रुतिचोद-नात्) वेद की स्राज्ञानुसार (प्रथमे + श्रुब्दे) प्रथम वर्ष में (वा तृतीये) स्रथवा तीसरे वर्ष में [प्रपनी सुविधानुसार] (कर्त्तं व्यम्) कराना चाहिए।। १०॥ "यहचूडाक में सर्थात मृण्डन बालक के जन्म से तीसरे वर्ष वा एक

वर्ष में करना । उत्तरायराकाल शुक्लपक्ष में जिस दिन श्रानन्दमंगल हो उस दिन यह संस्कार करें।'' (सं० वि० ६०)

श्रान्तु श्री टिन् : पूडाकर्म में प्रमाश-गृह्यसूत्रों में चूडाकर्म अर्थात् मुण्डन का यही काल विहित है-

- (क) "तृतीये वर्षे चौलम्।" (आस्व॰ गृह्य॰ १।१७।१)
- =तृतीय वर्षं में मुण्डन संस्कार किया जाता है।
- (ख) "सांवत्सरिकस्य चूडाकरएाम्।" (पार० गृह्य० २।१।१)
- = एक वर्ष के बालक का मुण्डन किया जाता है।

उपनयन संस्कार का सामान्य समय---

## गभिव्टमेऽब्दे कुर्वीत ब्राह्मग्रस्योपनायनम्।

गर्भावेकावशे राज्ञो गर्भातु द्वावशे विशः ॥११॥ [२।३६](११) (ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण वर्ण के इच्छुक का [माता-पिता की इच्छा के ब्राह्मण पर प्रयोग है] (उपनायनम्) उपनयन च गुरु के पास पंहुचाना अर्थात् यज्ञोपवीत संस्कार (गर्भाष्टमे + ग्रब्दे) गर्भ से ग्राठवें वर्ष में (कुर्वीत) करे, (राज्ञः) क्षत्रिय वर्ण के इच्छुक की (गर्भात् + एकादशे) गर्भ से ग्यारहवें वर्ष में, ग्रीर (विशः) वैश्य वर्ण के इच्छुक का (गर्भात् द्वादशे) गर्भ से बारहवें वर्ष में उपनयन संस्कार करना चाहिए ॥११॥ ﴿﴿

## अन्य श्रीत्जनाः (१) 'बाह्यणस्य' आदि पदों का मनुसम्मत प्रयं-

- (क) ११-१३ श्लोकों में 'ब्राह्मणस्य' स्रादि पदों का प्रचलित टीकाओं में ब्राह्मण के बालक का, राज्ञः या क्षत्रियस्य स्थिय के बालक का, वैश्यस्य या विशः स्विश्य के बालक का, यह अर्थ मिलता है। यह अर्थ श्लोक के पदप्रयोग के विरुद्ध है और मनु की मान्यता के विरुद्ध भी। श्लोक के पदों में 'बालक' अर्थ देने वाला कोई पद नहीं है जिससे कि 'ब्राह्मण के बालक' आदि अर्थ किये जायें। इसी प्रकार मनु कर्मणा वर्ण-व्यवस्था मानते हुए कर्मणा वर्ण-परिवर्तन मानते हैं [देखिए१०।६५॥१।८७-६१।१।९०७ श्लोक और उन पर समीक्षा]। इन अर्थों से ऐसा प्रतिभासित होता है जैसे जन्म के आघार पर वर्णप्रवेश है और वह भी ब्राह्मण का ब्राह्मण वर्ण में, क्षत्रिय का क्षत्रिय वर्ण में, वैश्य का वैश्य वर्ण में। यह उक्त मान्यता से मेल नहीं खाता।
- (स) यहां ये पद वस्तुतः जातिवाचक न होकर वर्णसंज्ञावाचक हैं । जिनका अर्थ है 'ब्राह्मग्रा—वर्ण का दीक्षाकाल' 'क्षत्रियवर्ण का दीक्षाकाल' स्रादि । मनुसम्मत मान्यता

श्रि प्रचलित अर्थ — ब्राह्मण्-बालक का गर्भ से आठवें वर्ष में, क्षत्रिय-बालक का गर्भ से ग्यारहवें वर्ष में श्रीर वैदय-बालक का गर्भ से बारहवें वर्ष में 'उपवीत' (यज्ञोपवीत) संस्कार करना चाहिये ॥३६॥

के आघार पर अध्याहार से इनका अर्थ 'ब्राह्मण वर्ण को घारण करने के इच्छुक का' आदि अर्थ किये गये हैं। इस अर्थ का संकेत मनु के 'ब्रह्मवर्च सकामस्य' [२।१२] आदि पदों से भी प्राप्त होता है। इस अर्थ की व्यापकता के अन्तर्गत दोनों प्रकार के भावों का समावेश हो जाता है। जो वंशपरम्परानुसार अपने वर्ण में दीक्षा दिलाना चाहे वह भी इस व्यवस्थानुसार दीक्षा करा सकता है और जो परिवर्तनपूर्वक अपने बालक को दूसरे वर्ण में दीक्षित कराना चाहे तो, वह भी उस निर्घारित समय-व्यवस्थानुसार करा सकता है।

- (ग) यहां यह शंका हो सकती है कि इतने ग्रत्पवयस्क बच्चों के साथ 'इच्छुक' पद का सम्बन्ध नहीं बनता ? इसका स्पष्ट-सा उत्तर है कि माता-पिता की इच्छा के ग्राधार पर ये प्रयोग हैं। प्रारम्भ में माता-पिता अपने बच्चे को जैसा बनाना चाहते हैं उसी के ग्रनुसार सभी संस्कार करते हैं। पुनः उसकी शिक्षा-दीक्षा को परस्कर वर्ण का ग्रन्तिम निश्चय आचार्य करता है [२।१२१ (१४६), १२३ (१४८)]। देखिए मनु ने इसी व्यवहार के ग्राधार पर पांच वर्ष के बालक के लिए 'बह्मवर्चसकामस्य' 'बर्लायनः, 'वैश्यस्य इह श्रियनः' [२।१२] पदों का प्रयोग किया है, जबिक इतने अल्पवय बालकों को ब्रह्मवर्चसकामना आदि की इच्छा, गम्भीरता एवं परिणाम का ज्ञान नहीं होता। इस प्रमाण के आधार पर प्रस्तुत भाष्य का अर्थ भी मनु के वर्णनानुरूप ही है।
- (२) उपनथन में शूद्ध का उल्लेख क्यों नहीं ११-१३ श्लोकों में मनु ने उपनयन संस्कार का विधान करते हुए शूद्ध का उल्लेख नहीं किया। यहां प्रश्न उठता है कि यदि मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं तो शूद्ध का उल्लेख क्यों नहीं किया? इसका समाधान इस प्रकार है---
- (क) इस प्रक्त में ही उसका उत्तर भी निहित है। उपनयन में शूद्र का उल्लेख न करने से यह संकेत मिलता है कि मनु उपनयन और वेदारम्भ की दीक्षा से पूर्व किसी को जन्म से शूद्र नहीं मानते। यह द्विज-दीक्षा का संस्कार है और वे द्विज तीन ही प्रकार के होते हैं। जो व्यक्ति जिस वर्ण की दीक्षा दिलाना चाहे वह इन तीनों में से उसी वर्ण में प्रवेश ले सकता है। पुन: शिक्षा-दीक्षा के उपरान्त ग्राचार्य अन्तिम रूप से उनके वर्णों का निश्चय करता है [२।१२१ (१४६), १२३(१४८)]।
- (ख) जो व्यक्ति इन तीनों वर्णों के गुणों को घारण नहीं कर सकता और वेदारम्भ तथा उपनयन रूपी बहाजन्म को ग्रहण नहीं कर सकता वह श्रूद्ध रह जाता है। उपनयन से पूर्व ग्रर्थात् द्विजजन्म से पूर्व सभी वर्णों के बालक शूद्ध ही होते हैं—'जन्मना जायते शूद्धः, संस्कारात् द्विज उच्यते'। इस प्रकार कोई भी बालक किसी वर्णे में दीक्षित हो सकता है। मनुने स्पष्ट शब्दों में कहा है—

#### चतुर्यः एकजातिस्तु शूद्रः ॥१०।४॥

इस प्रकार उपनयन ग्रादिसे पूर्व शूद्र का कोई निर्घारण न होने से उसके उल्लेख

की आवश्यकता नहीं रहती। द्विजों के 'पतित' या 'शूद्र' होने की स्थिति बाद में श्राती है। [२।१४–१५ (३६-४०)]।

- (ग) मनु जन्मना वर्णव्यवस्था नहीं मानते, इसकी पुष्टि में यह भी एक प्रबल युक्ति है कि मनु ने यहां शूद्र के उपनयन का निषेध नहीं किया। अगर वे जन्मना शूद्र की स्थिति और वर्णव्यवस्था मानते तो यहां पृथक् से निषेध करते। दिष्टव्य १।३१, ८७-६१, १०७॥१०।६५ की कर्मणाव्यवस्था-सम्बन्धी समीक्षा]
  - (३) गृह्यसूत्रों में भी उपनयन का विधान मनु के अनुसार है, यथा --

"अष्टमे वर्षे द्वाह्मणमुपनयेत्। १। गर्माष्टमे वा। २। एकावते क्षत्रियम् ।३। द्वादते वैश्यम् ।४। (ग्राश्वलायन गृह्मसूत्र)—-जिस दिन जन्म हुग्रा हो प्रथवा जिस दिन गर्भे रहा हो उससे ग्राठवें वर्षे में ब्राह्मण के, जन्म वा गर्भे से ग्यारहवें वर्षे में क्षत्रिय के ग्रीर जन्म वा गर्भे से बारहवें वर्षे में वैश्य के बालक का यज्ञोपवीत करें॥"
(से वि ६५)

उपनयन का विशेष समय---

ब्रह्मवर्चसकामस्य कार्यं विप्रस्य पञ्चमे । राज्ञो बलायिनः षष्ठे वैश्यस्येहायिनोऽष्टमे ।।१२॥ [२।३७](१२)

(इह ब्रह्मवर्चस-कामस्य) इस संसार में जिसको ब्रह्मतेज = ईश्वर, विद्या ख्रादि की शोघ्र एवं अधिक प्राप्ति की कामना हो, ऐसे (विप्रस्य) ब्राह्मण वर्ण की इच्छा रखने वाले का [माता-पिता की इच्छा के ख्राचार पर प्रयोग है] उपनयन संस्कार (पञ्चमे कार्यम्) पांचवें वर्ष में ही करा देना चाहिये (इह बलाधिनः राज्ञः) इस संसारमें बल-पराक्रम ख्रादि क्षत्रिय-विद्याओं की शीघ्र एवं ग्रधिक प्राप्ति की कामना वाले क्षत्रिय वर्ण के इच्छुक का (पष्ठे) छठे वर्ष में ग्रीर (इह + ग्रधिनः वंश्यस्य) इस संसार में घन-ऐश्वयं की शोघ्र एवं ग्रधिक कामना वाले वंश्य वर्ण के इच्छुक का (ग्रष्टमे) ख्राठवें वर्ष में उपनयन संस्कार करा देना चाहिये।। १२।। %

"जिसको शीघ्र विद्या, बल ग्रीर व्यवहार करने की इच्छा हो ग्रीर बालक भी पढ़ने में समर्थ हुए हों तो बाह्मण के लड़के का जन्म वा गर्भ से पांचवें, क्षत्रिय के लड़के का जन्म वा गर्भ से छठे ग्रीर वैश्य के लड़के का जन्म वा गर्भ से ग्राठवें वर्ष में यज्ञोपवीत करें।" (सं० वि० पृ० ६५)

<sup>्</sup>रैं प्रचलित मर्थं — वेदाध्ययन श्रीर ज्ञानाधिक्य श्रादि तेज के लिये ब्राह्मण-बालक का गर्भ से पांचवें वर्ष में, हाथी, घोड़ा श्रीर पराक्रम श्रादि प्राप्ति के लिये क्षत्रिय -बालक का गर्भ से छठे वर्ष में ग्रीर श्रधिक धन तथा खेती श्रादि की प्राप्ति के लिये वैश्य-बालक का गर्भ से ग्राठवें वर्ष में 'यज्ञोपवीत' संस्कार करना चाहिये।। ३७॥

अस्तुर्शोत्डनः : श्लोकार्थं एवं मान्यता-सम्बन्धी समीक्षा ११ वें श्लोक नरदेखिए।

उपनयन की म्रन्तिम म्रवधि-

म्राषोडशाद्बाह्मणस्य सावित्री नातिवर्तते । म्राह्मविशात्सत्रवन्धोराचतुर्विशतेविशः ॥१३॥ [२।३८] (१३)

(ब्राह्मग्रस्य) ब्राह्मग्रा वर्ण को घारण करने की इच्छा रखने वाले का (ब्रा-षोडशात्) सोलह वर्ष तक (क्षत्रबन्धोः) क्षत्रिय वर्ण के इच्छुक का (ब्रा-द्वाविशात्) बाईस वर्ष तक (विशः) वैश्य वर्ण के इच्छुक का (ब्रा-चतुविशतेः) चौबीस वर्ष तक (सावित्री न + प्रतिवर्तते) यज्ञोपवीत का श्रतिक्रमण नहीं होता ग्रर्थात् इन श्रवस्थाग्रों तक उपनर्थन संस्कार कराया जा सकता है।।। १३।। ।

आनुवारिकनाः (१) श्लोकार्ष एवं मान्यता-सम्बन्धी समीक्षा ११ वें श्लोक पर देखिये।

(२) स्राक्वलायन गृह्यसूत्र में उपनयन काल के स्रतिक्रमण का विधान निम्न है—

"आषोडशात् बाह्मणस्यानतीतकालः ॥ ५ ॥ श्राद्वाविशात् क्षत्रियस्य, श्राचर्तुवि शाद्वैदयस्य ॥ ६ ॥ (श्राश्व० गृह्यसूत्र १।१६।६)—ब्राह्मण के सोलह, क्षत्रिय के बाईस श्रीर वैश्य के बालक का चौबीस वर्ष से पूर्व-पूर्व यज्ञोपवीत होना चाहिये।"

(सं० वि० ६५)

उपनयन से पतित बात्यों का लक्षण-

श्रत अर्ध्व त्रयोऽप्येते यथाकालमसंस्कृताः । सावित्रीपतिता ब्रात्या भवन्त्यार्यविगहिताः ॥१४॥ [२।३६] (१४)

(यथाकालम् + प्रसंस्कृताः) निर्धारित समय पर संस्कार न होने पर (ग्रतः + ऊर्ध्वम्) इस [२।१३] श्रवस्था के बीतने के बाद (एते त्रयः + ग्रपि) ये तीनों [ब्राह्मण, क्षत्रिय, ब्रेड्य] ही (सावित्रीपतिताः) सावित्रीयं यज्ञोपवीत से पतित हुए (ग्रायं विगहिताः) श्रायं = श्रेष्ठ व्यक्तियों द्वारा निन्दित (ब्रात्याः भवन्ति) ब्रात्यां = व्रत से पतित ब्रात्यसंज्ञक कहलाते हैं।। १४।।

<sup>% [</sup>प्रचितित प्रयं—सोलह वर्ष तक ब्राह्मण की, बाईस वर्ष तक क्षत्रिय की स्रीर चौबीस वर्ष तक वैश्य की सावित्री का उल्लंघन नहीं होता। (ग्रतः उक्त ग्रवस्था होने के पहले ही तीनों वर्णों का यज्ञोपवीत संस्कार हो जाना चाहिये)।।। ३८]

यदि पूर्वीक्त काल में इनका यज्ञोपवीत न हो तो वे पतित माने जावें।" (सं० वि० ६४)

वात्यों के साथ सम्बन्धविच्छेद का कथन--

## नैतेरपूर्तिविधवदापद्यपि हि कहिचित् । ब्राह्मान्योनांदच सम्बन्धानाचरेद् ब्राह्मणः सह ।।१५॥

[२।४०] (१५)

(ब्राह्मणः) द्विजों में कोई भी व्यक्ति (एतैः + श्रपूतैः सह) इन पिततों के साथ (किंहिचित् ग्रापित + ग्रिपि हि) कभी ग्रापत्काल में भी (विधिवत्) नियम पूर्वक (ब्राह्मान्) विद्याध्ययन-ग्रध्यापन-सम्बन्धी (च) ग्रीर (यौनान्) विवाह-सम्बन्धी (सम्बन्धान्) व्यवहारों को (न ग्राचरेत्) न करे ॥ १४॥

वर्णानुसार मृगचर्मी का विधान—

कार्ष्णरौरववास्तानि चर्मािग ब्रह्मचारिएाः । वसीरन्नानुपूर्व्येण शागाक्षौमाविकानि च ॥१६॥ [२।४१] (१६)

(ब्रह्मचारिएाः) तीनों वर्णों के ब्रह्मचारी (ब्रानुपूर्व्येण) क्रमशः (कार्ष्णरीरव-वास्तानि चर्मािएा) [ब्रासन के रूप में बिछाने के लिए] काला मृग, रुरुमृग ग्रीर बकरे के चर्म को (च) तथा [श्रोड़ने-पहरने के लिये] (शाणक्षौम-ग्राविकानि) सन, रेशम ग्रीर ऊन के वस्त्रों को (वसीरन्) धारण करें।। १६।।

''एक एक मृगचर्म उनके बैठने के लिए· देना चाहिए।'' (सं०वि०७४)

मेखला-विधान्--

मौञ्जी त्रिवृत्समा इलक्ष्णा कार्या वित्रस्य मेखला ।

क्षत्रियस्य तु मौर्वी ज्या वैदयस्य ज्ञागतान्तवी ॥१७॥[२।४२](१७)

(विप्रस्य) ब्राह्मण की (मेखला) मेखला = तगड़ी (मौञ्जी) 'मूंज' नामक घास की वनी होनी चाहिए (क्षत्रियस्य मौर्वी ज्या) क्षत्रिय की धनुष की डोरी जिससे बनती है उस 'मुरा' नामक घास की, भ्रौर (वैश्यस्य) वैश्य की (शणतान्तवी) सन के सूत की बनी हो जो (त्रिवृत्-समा) तीन लड़ों को एकत्र बांटकरके (श्लक्ष्णा कौर्या) चिकनी बनानी चाहिए॥१७॥

''ग्राचार्य सुन्दर चिकनी प्रथम बनाके रखी हुई मेखला को बालक के कटि में बांचे।''

"ब्राह्मण की मुज वा दर्भ की, क्षत्रिय की धनुष संज्ञक तृण या वल्कल की और वैश्य की ऊन वा शण की मेखला होनी चाहिए।"(सं० वि० ७४) मेखलाग्रों का विकल्प---

मुञ्जालामे तु कर्तव्याः कुशाइमन्तकबल्वजैः । त्रिवृता ग्रन्थिनैकेन त्रिभिः पश्वभिरेव वा ॥१८॥ [२।४३](१८)

(मुञ्जालाभे तु) यदि उपर्युंक्त मूंज भ्रादि न मिलें तो [क्रमशः] (कुश + ग्रश्मन्तक-बल्बर्जः) कुश, श्रश्मन्तक श्रीर बल्वज नामक धासों से (त्रिवृता) उसी प्रकार तिगुनी = तीन बटों वाली करके (एकेन ग्रन्थिना) फिर एक गांठ लगाकर (त्रा) श्रथवा (त्रिभिः पञ्चिभः + एव) तीन या पांच गांठ लगाकर (कर्त्तव्याः) मेखलाएं बनानी चाहिएँ।।१८।।

वर्णानुसार यज्ञोपवीत-

कार्पासमुपवीतं स्याद्विप्रस्योध्वंवृतं त्रिवृत् । शागसूत्रमयं राज्ञो वैश्यस्याविकसौत्रिकम् ॥१६॥[२।४४](१६)

(विप्रस्य) ब्राह्मण का (उपवीतम्) यज्ञोपवीत (कार्पासम्) कपास का बना (राज्ञः) क्षत्रिय का (श्णासूत्रमयम्) सन के सूत का बना और (वैश्यस्य) वैश्य का (म्राविक-सौत्रिकम्) भेड़ की ऊन के सूत का बना (स्यात्) होना चाहिए, वह उपवीत (ऊर्घ्वृतम्) दाहिनी म्रोर से बायीं म्रोर का बटा हुम्रा, मौर (त्रिवृत्) तीन लड़ों से तिगुना करके बना हुम्रा होना चाहिए।।१६।।

वर्णानुसार दण्डविधान---

ब्राह्मणो बेल्वपालाशौ क्षत्रियो वाटलादिरौ । पेलवौदुम्बरौ वैश्यो दण्डानर्हन्ति धर्मतः ॥२०॥ [२।४४](२०)

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (बैल्व-पालाशौ) बेल या ढाक के (क्षत्रियः) क्षत्रिय (वाट-लादिरौ) बड़ या खैर के (वैश्यः) वेश्य (पैलव + ग्रीदुम्बरौ) पीपल या गूलर के (दण्डान्) दण्डों को (घर्मतः) नियमानुसार (ग्रहंन्ति) घारण कर सकते हैं ॥२०॥

दण्डों का वर्णानुसार मान---

केशान्तिको ब्राह्मण्स्य दण्डः कार्यः प्रमाणतः । ललाटसंमितो राज्ञः स्यात्तु नासान्तिको विशः ।।२१।।[२।४६](२१)

(प्रमाणतः) माप के अनुसार (ब्राह्मणस्य दण्डः) ब्राह्मण का दण्ड (केशान्तिकः) केशों तक (राज्ञः ललाटसंमितः) क्षत्रिय का माथे तक (कार्यः) बनाना चाहिए (तु) और (विशः) वैश्य का (नासान्तिकः स्यात्) नाक तक ऊंचा होना चाहिये ॥२१॥

दण्डों का स्वरूप---

ऋजवस्ते तु सुत्रों स्युरव्यणाः सौम्यदर्शनाः । अनुद्वेगकरा नृणां सत्वचोऽनग्निदूषिताः ।।२२॥ [२।४७] (२२)

(ते तु सर्वे) वे सब दण्ड (ऋजवः) सीधे (ग्रव्रणाः) बिना गाँठ वाले (सौम्यदर्शनाः) देखने में प्रिय लगने वाले (नृगाम् ग्रनुद्धेगकराः) मनुष्यों को बुरे या डरावने न लगने वाले (सत्वचः) छालसहित ग्रौर (ग्रनिग्नदूषिताः) बिना जले-भुलसे (स्युः) होने चाहियें ॥२२॥

अन्य श्रीत्उनः २० से २२ तक के श्लोकों का भाव महर्षि-दयानन्द ने निम्न प्रकार दिया है—

"ब्राह्मण के बालक को खड़ा रख के भूमि से ललाट के केशों तक पलाश वा बिल्ववृक्ष का, क्षत्रिय को वट वा खिंदर का ललाट भ्रू तक, वैश्य को पीलू वा गूलर वृक्ष का नासिका के अग्रभाग तक दंड प्रमाण और वे दंड चिकने, सूधे हों, अग्नि में जले, टेढ़े, कीड़ों के खाये हुये नहीं हों।" (सं वि ७५)

भिक्षा-विधान---

प्रतिगृह्ये प्सितं दण्डमुपस्याय च भास्करम् ।

प्रदक्षिणं परीत्याग्नि चरेद्र भैक्षं यथाविधि ॥२३॥ ]२।४८ ] (२३)

(ईप्सितं दण्डं प्रतिगृह्य) ऊपरं वर्णित [२०-२२] दण्डों में अपने योग्य दण्ड घारण करके (च) और (भास्करम् उपस्थाय) सूर्यं के सामने खड़ा होके (अग्नि प्रदक्षिणं परीत्य) यज्ञाग्नि की प्रदक्षिणा —परिक्रमा करके (यथाविधि) विधि-प्रनुसार [२।२४-२४] (भैक्षं चरेत्) भिक्षा मांगे।।२३।।

भिक्षा-विधि---

भवत्पूर्वं चरेद् भैक्षमुपनीतो द्विजोत्तमः । भवन्मध्यं तु राजन्यो वैश्यस्तु भवदुत्तरम् ॥२४॥[२।४६](२४)

(उपनीतः द्विजोत्तमः) यज्ञोपवीत संस्कार में दीक्षित ब्राह्मण्(भवत्पूर्वं मेंसं चरेत्) 'भवत्' शब्द को वाक्य के पहले जोड़कर, जंसे—'भवान् भिक्षां ददातुं कहकर् भिक्षा मांगे (तु) ग्रौर (राजन्यः) क्षत्रिय (भवत्-मध्यम्) 'भवत्' शब्द को वाक्य के बीच में लगाकर, जैसे—'भिक्षां भवान् ददातुं या 'भिक्षां भवती ददातुं कहकर भिक्षा मांगे (तु) ग्रौर (वैश्यः) वैश्य (भवत्+उत्तरम्) 'भवत्' शब्द को वाक्य के बाद में जोड़कर जैसे—'भिक्षां ददातु भवान्' या 'भिक्षां ददातु भवती' कहकर भिक्षा मांगे ।।२४॥

"ब्राह्मण का बालक यदि पुरुष से भिक्षा मांगे तो 'भवान भिक्षां ददातु' ग्रीर जो स्त्री से मांगे तो 'भवती भिक्षां ददातु' ग्रीर क्षत्रिय का बालक 'भिक्षां भवान ददातु' ग्रीर स्त्री से 'भिक्षां भवती ददातु', वैश्य का बालक 'भिक्षां ददातु भवान्' ग्रीर 'भिक्षां ददातु भवती' ऐसा वाक्य बोले ।''
(सं० वि० ७७)

भिक्षा किन से मांगे-

मातरं वा स्वसारं वा मातुर्वा भगिनीं निजाम्। भिक्षेत भिक्षां प्रथमं या चैनं नावमानयेत्।।२४॥[२।४०](२४)

[इन ब्रह्मचारियों को] (मातरं वा स्वसारम्) माता या बहन से (वा मातुः निजा भगिनीम्) ग्रथवा माता की सगी बहन ग्रथीत् सगी मौसी से (च) ग्रौर (या एनं न + ग्रवमानयेत्) जो इस भिक्षार्थी का ग्रपमान न करे उससे (प्रथम भिक्षां भिक्षेत) पहले भिक्षा मांगे ॥२५॥

अन्य कारिन नाः इलोक २३ श्रीर २५ का भाव महर्षि-दयानन्द ने निम्न प्रकार ग्रहण किया है---

''तत्पश्चात् ब्रह्मचारी यज्ञकुण्ड की प्रदक्षिणा करके कुण्ड के पश्चिम भाग में खड़ा रहके माता-पिता, बहन-भाई, मामा-मौसी, चाचा ग्रादि से लेके जो भिक्षा देने में नकार न करें उनसे भिक्षा मांगे।'' (सं० वि० ७७)

गुरु को भिक्षा-समप्रा-

समाहृत्य तु तद्भैक्षं यावदन्नममायया। निवेद्य गुरवेऽदनीयादाचम्य प्राङ्मुखः शुचिः ॥२६॥ [२।५१] (२६)

(तत् भैक्षं तु समाहत्य) उस भिक्षा को ग्रावश्यकतानुसार लाकर (यावत् + ग्रन्नम्) जितनी भी वह भोज्य सामग्री हो उसे (ग्रमायया) निष्कपट भाव से (गुरवे निवेद्य) गुरु को निवेदित करके (ग्रुचिः) स्वच्छ होकर (प्राङ्मुखः) पूर्व की ग्रोर मुख करके (ग्राचम्य) ग्राचमन करके (ग्रश्नीयात्) खाये।।२६।।

"जितनी भिक्षा मिले वह श्राचार्य के श्राग धर देनी, तत्पश्चात् श्राचार्य उसमें से कुछ थोड़ा-सा श्रन्न लेके वह सब भिक्षा बालक को दे देवे श्रीर वह बालक उस भिक्षा को श्रपने भोजन के लिए रख छोड़े।"

(सं० वि० ७८)

मोनन से पूर्व ग्राचमन विधान-

उपस्पृत्रय क्षिजो नित्यमन्नमद्यात्समाहितः । भुक्तवा चोपस्पृत्रोत्सम्यगद्भिः लानि च संस्पृतेत् ॥२८॥[२।५३](२७)

(द्विज:) द्विज (नित्यम्) प्रतिदिन (उपस्पृश्य) ग्राचमन करके (समा-हित:) एकाग्र मन से (ग्रन्नम् मग्रद्यात्) भोजन खाये (च) ग्रीर (भुक्त्वा) खाकर (सम्यक्) ग्रच्छी प्रकार (उपस्पृशेत्) कुल्ला करे (च) तथा (ग्रद्भिः खानि संस्पृशेत्) जल से नाक, मुख, नेत्र ग्रादि इन्द्रियों का स्पर्श करे ग्रयीत् धोये।। २८।।

"नित्य" भोजन के पूर्व शुद्ध जल का ग्राचमन किया करे।" (सं० वि० ७६)

भोजन-सम्बन्धी म्रावश्यक विधान---

पूजयेदशनं नित्यमद्याच्चैतदकुत्सयन् । हष्ट्वा हुष्येत्प्रसीदेच्च प्रतिनन्देच्च सर्वशः॥ २६॥ [२। ५४] (२८)

(नित्यम्) प्रतिदिन खाते हुए (ग्रशनं पूजयेत्) भोज्य पदार्थं का ग्रादर करे (च) ग्रीर (एतद् + ग्रकुत्सयन् + ग्रद्धात्) इसे निन्दाभाव से रहित होकर ग्रर्थात् श्रद्धापूर्वक खाये (दृष्ट्वा हृष्येत् च प्रसीदेत्) भोजन को देख कर मन में उल्लास ग्रीर प्रसन्नता की भावना करे (च) तथा (सर्वशः प्रतिनन्देत्) उसकी सर्वदा प्रशंसा करे ।।२६।।

पूजितं ह्यशनं नित्यं बलमूर्जं च यच्छति । ग्रपूजितं तु तद् भुक्तमुभयं नाशयेदिदम् ॥ ३० ॥ [२।४४] (२६)

(हि) क्योंकि (पूजितम् प्रशनम्) श्रद्धा-भादरपूर्वक किया हुम्रा भोजन (नित्य बलं च ऊर्जं यच्छति) सदैव बल ग्रीर स्फूर्ति देने वाला होता है (तु तत् + ग्रपूजितम्) ग्रीर वह ग्रनादरपूर्वक (भुक्तम्) खाया हुग्रा (इदम् उभय नाशयेत्) इन दोनों बल ग्रीर स्फूर्ति को नष्ट करता है।।३०।।

> नोच्छिष्टं कस्यचिद्दद्याःन।द्याच्चेव तथान्तरा। न चैवात्यशनं कुर्यान्न चोच्छिष्टः क्वचिद् वजेत्।। ३१।।

[२। ४६](३०)

(न कस्यचित् + उच्छिष्टं दद्यात्) न किसी को अपना भूठा पदार्थ दे (च) और (तथा एव न अन्तरा अद्यात्) उसी प्रकार न किसी भोजन के बीच आप खावे (न चैव अति-अशनं कुर्यात्) न अधिक भोजन करे (च) और (न उच्छिष्टः क्वचिद् वजेत्) न भोजन किये पश्चात् हाथ मुख धोये बिना कहों इघर-उघर जाये ॥३१॥ (स० प्र० पृ० २६७)

आनुशील्डन: उच्छिष्ट साने में दोष—उच्छिष्ट भोजन के प्रसङ्ग में महर्षि दयानन्द ने विस्तृत प्रकाश डाला है, जो उल्लेखनीय है—

प्रश्न-एकसाथ खाने में कुछ दोष है वा नहीं?

उत्तर—दोष है। क्योंिक एक के साथ दूसरे का स्वभाव और प्रकृति नहीं मिलती। जैसे कुष्ठी आदि के साथ खाने से ग्रच्छे मनुष्य का रुचिर बिगड़ जाता है, उसे दूसरे के साथ खाने में भी कुछ विगाड़ ही होता है; सुघार नहीं।

प्रश्त--- "गुरोरु च्छिष्ट मोजनम्" इस वाक्य का क्या स्रयं होगा ?

उत्तर—इसका यह अर्थ है कि गुरु के भोजन किये पश्चात् जो पृथक् अन्न शुद्ध स्थित है, उसका भोजन करना अर्थात् गुरु को प्रथम भोजन कराके शिष्य को भोजन करना चाहिए।

प्रश्न—जो उच्छिष्ट मात्र का निषेध है तो मिक्सियों का उच्छिष्ट सहत, बछड़े का उच्छिष्ट दूध ग्रौर एक ग्रास खाने के पश्चात् अपना भी उच्छिष्ट होता है, पुनः उनको भी न खाना चाहिए।

उत्तर—सहत कथन मात्र ही उच्छिष्ट होता है परन्तु वह बहुत ही औषिषयों का सार ग्राह्म; बछड़ा ग्रपनी माँ के बाहर का दूघ पीता है भीतर के दूघ को नहीं पी सकता इसिलये उच्छिष्ट नहीं परन्तु बछड़े के पिये पश्चात् जल से उसकी माँ का स्तन घोकर शुद्ध पात्र में दोहना चाहिए। ग्रौर ग्रपना उच्छिष्ट ग्रपने को विकारकारक नहीं होता। देखो! स्वभाव से यह सिद्ध है कि किसी का उच्छिष्ट का कोई भी न खाये। जैसे ग्रपने मुख, नाक, ग्राँख, उपस्थ ग्रौर गुह्मो न्द्रियों के मलमूत्रादि के स्पर्श से घृणा नहीं होती वैसे किसी दूसरे के मलमूत्र के स्पर्श में होती है। इससे यह सिद्ध होता है कि यह व्यवहार मृष्टिक्रम से विपरीत नहीं है। इसलिये मनुष्यमात्र को उचित है कि किसी का उच्छिष्ट ग्रयांत् भूठा न खाय।

प्रक्त---भला स्त्री-पुरुष भी परस्पर उच्छिष्ट न खावें ? उत्तर---नहीं, क्योंकि उनके भी शरीरों का स्वभाव भिन्न-भिन्न हैं"। (स॰ प्र॰ दशम समुल्लास)

श्रनारोग्यमनायुष्यमस्वर्ग्यं चातिभोजनम् । अपुष्यं लोकविद्विष्टं तस्मात्तत्परियजेयेत् ॥३२॥[२।४७](३१)

(ग्रतिभोजनम्) ग्रधिक भोजन करना (ग्रनारोग्यम्) स्वास्थ्यनाशक (ग्रनायुष्यम्) श्रायुनाशक (ग्रस्वर्ग्यम्) सुख-नाशक (ग्रपुण्यम्) ग्रहितकर (च) ग्रौर (लोकविद्विष्टम्) लोगों द्वारा निन्दित माना गया है (तस्मात्) इसलिए (तत्) उस ग्रधिक भोजन करने को (परिवर्जयेत्) छोड़ देवे ॥३२॥ ग्राचमन-विधि—

> बाह्येण विप्रस्तीर्थेन निरयकालमुपस्पृशेत् । कायत्रैदशिकाभ्यां वा न पित्र्येश कदाचन ॥३३॥ [२।५५] (३२) ग्रङ्गुष्ठमूलस्य तले बाह्यं तीर्थं प्रचक्षते । कायमङ्गुलिमूलेऽग्रे देवं पित्र्यं-तयोरघः ॥३४॥ [२।५६] (३३)

(विप्रः) द्विज (नित्यकालम्) प्रतिदिन ग्राचमन करते समय (ब्राह्मे एा तीर्थेन) ब्राह्मतीर्थं [हाथ के ग्रंगूठे के मूलभाग का स्थान, जिससे कलाई भाग की ग्रोर से ग्राचमन ग्रहण किया जाता है] से (वा) ग्रथवा (काय-त्रेदिशकाम्याम्) कायतीर्थं = प्राजापत्य [किनिष्ठा ग्रंगुली के मूलभाग के पास का स्थान] से या त्रेदिशक = देवतीर्थं [-ग्रंगुलियों के ग्रंगभाग का स्थान] से (उपस्पृशेत्) ग्राचमन करे, (पित्र्येण कदाचन न) पितृतीर्थं [ग्रंगूठे तथा तर्जनी के मध्य का स्थान] से कभी ग्राचमन न करे।।३३॥

(ग्रंगुष्ठमूलस्य तले) ग्रंगूठे के मूलभाग के नीचे का स्थान (ब्राह्म-तीर्थं प्रचक्षते) ब्राह्मतीर्थं (ग्रंगुलिमूले कायम्) ग्रंगुलियों के मूलभाग का स्थान कायतीर्थं (ग्रग्ने देवम्) ग्रंगुलियों के ग्रग्नभाग का स्थान देवतीर्थं ग्रीर (तयो: +ग्रधः पित्र्यम्) ग्रंगुलियों ग्रीर ग्रंगुठे का मध्यवर्ती मूल भाग का स्थान पितृतीर्थं (प्रचक्षते) कहा जाता है ॥३४॥

> त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विः प्रमृज्यात्ततो मुलम् । लानि चैव स्पृशेदिद्भरात्मानं शिर एव च ॥३४॥ [२।६०] (३४)

(पूर्व ग्रपः त्रिः +ग्राचमेत्) पहले जल का तीन बार ग्राचमन करे (ततः) उसके बाद (मुखं द्विः प्रमृज्यात्) मुख को दो बार घोये (च) ग्रीर (खानि एव) नाक, कान, नेत्र ग्रादि इन्द्रियों को (ग्रात्मानं च शिरः एव) हृदय ग्रीर सिर को भी (ग्रद्भिः) जल से (स्पृशेत्) स्पर्श करे ॥३५॥

> उद्धृते दक्षिणे पाणावुपवीत्युच्यते द्विजः । सम्ये प्राचीन ग्रावीती, निवीती कष्ठसज्जने ॥३८॥[२।६३](३५)

(दिजः) दिज (दक्षिणे पाणौ उद्धृते) दाहिने हाथ को ऊपर रखने की अवस्था में [अर्थात् जब दिज यज्ञोपवीत को दायें हाथ और कन्धे के नीचे लटका कर तथा बायें कन्धे के ऊपर रखकर पहनता है, तब] (उपवीति) 'उपवीती' (सब्ये) बायें हाथ को ऊपर रखकर पहनने की अवस्था में (प्राचीन आवीतो) 'प्राचीन आवीतीं और (कण्ठसज्जने) गले में माला के

समान पहनने की भ्रवस्था में (निवीती) 'निवीती' (उच्यते) कहलाता है।। ३८ ।।

मेललादि क रहण-विधि---

मेखलामाजनं दण्डमुपवीतं कमण्डलुम् । श्रम् प्रास्य विनष्टानि गृह्णीतान्यानि मन्त्रवत् ॥३६॥[२।६४[(३६)

(मेखलाम् + म्राजनं दण्डम् + उपवीतं कमण्डलुम्) मेखला, मृगचर्म, दण्ड, यज्ञोपवीत, कमण्डलु (विनष्टानि) इनके बेकार होने पर (म्रप्सु प्रास्य) इन्हें बहते जल में फॅककर (म्रन्यानि) दूसरे नयों को (मन्त्रवत् गृह्होत) मन्त्रपूर्वक घारण करे।। ३६-॥

अप न्यू शिटा नि : नष्ट उपयीत, दण्ड म्रादि का जल में प्रक्षेपण क्यों— इस क्लोक में विणत पदार्थों को मनु ने जल में डालने का जो विधान किया है उससे 'बहते जल' से म्राभिप्राय हैं। क्योंकि स्थिर जल में किसी पदार्थ को डालने से गन्दगी बढ़ती हैं। स्थिर जल गन्दा भी होता हैं। इसी लिए मनु ने स्नान म्रादि सभी प्रयोगों के लिए बहते जल के प्रयोग का ही विधान किया हैं (द्रष्टव्य ४। २०३ क्लोक)। केशान्त-संस्कार कर्म-

केशान्तः षोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य विधीयते ।

राजन्यबन्धोद्वाविक्षे वैदयस्य द्वचिकि ततः ॥४०॥ [२६५[ (३७)

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण् के (षोडशे) सोलहवें (राजन्यबन्धोः द्वाविशे) क्षत्रिय के बाईसवें (वैश्यस्य) वैश्य के (ततः द्वचिषके) [उससे दो वर्ष प्रधिक] प्रर्थात् चौबीसवें (वर्ष) वर्ष में (केशान्तः विधीयते) केशान्त कर्म = क्षीर मुंडन हो जाना चाहिए।

श्रयात् इस विधि के पश्चात् केवल शिखा को रखके ग्रन्य डाढ़ी मूंछ श्रीर शिर के बाल सदा मुंडवाते रहना चाहिए श्रयात् पुनः कभी न रखना श्रीर जो शीतप्रधान देश हो तो कामचार है, चाहे जितना केश रखे। श्रीर जो ग्रति उष्ण देश हो तो सब शिखा सहित छेदन करा देना चाहिये, क्यों कि शिर में बाल रखने से उष्णता ग्रधिक होती है श्रीर उससे बुद्धि कम हो जाती है। डाढ़ी मूंछ रखने से भोजन पान ग्रच्छे प्रकार नहीं होता श्रीर उच्छिष्ट भी बालों में रह जाता है। ।। ४०।। (स० प्र० २४८)

उपनयन विधि की समाप्ति एवं ब्रह्मचारी के कर्मों का कथन-

एष प्रोक्तो द्विजातीनामौपनायनिको विधिः । उत्पत्तिव्यञ्जकः पुण्यः, कर्मयोगं निबोधत ॥४३॥ [२।६८](३८) (एषः) यह [२ । ११—४२] (द्विजातीनाम् उत्पत्तिव्यञ्जकः) द्विजा- तियों के द्वितीय जन्म को प्रकट करने वाली ग्रर्थात् मनुष्यों को द्विज = ब्राह्मण्, क्षत्रिय ग्रोर वैश्य बनाने वाली (पुण्यः) कल्याण्-कारक (ग्रोपनाय-निक: विधि) उपनयन संस्कार की विधि (प्रोक्तः) कही, (कर्मयोगं निबो-धत) [ग्रब उपनयन में दीक्षित होने वाले द्विज ब्रह्मचारियों के] कर्त्तव्यों को सुनो—।। ४३।।

अर्जुर्रीट्डन: 'उत्पत्तिव्यंजकः' के ग्रधिक स्पष्टीकरण एवं पुष्टि के लिए द्रष्टव्य हैं २।१२१—१२५ (१४६—१५०) क्लोक ग्रीर उनकी समीक्षाए ।

## (ब्रह्मचारियों के कर्त्तव्य) २। ३६ से २। १६४ तक

उपनयन के पदचात् ब्रह्मचारी को शिक्षा---

उपनीय गुरुः शिष्यं शिक्षयेच्छौचमादितः । म्राचारमग्निकार्यं च सन्ध्योपासनमेव च ॥४४॥ [२।६६](३६)

(गुरः) गुरु (शिष्यम् उपनीय) शिष्य का यज्ञोपवीत संस्कार करके (ग्रादितः) पहले (शौचम्) शुद्धि = स्वच्छता से रहने की विधि (ग्राचारम्) सदाचरण ग्रीर सद्व्यवहार (ग्रिग्निकार्यम्) ग्रिग्निहोत्र की विधि (संध्योपास-नम् + एव) ग्रीर सन्ध्या-उपासना की विधि (शिक्षयेत्) सिखाये।। ४४।।

''सन्ध्यायन्ति सन्ध्यायते वा परब्रह्म यस्यां सा सन्ध्या'' ग्रर्थात् भली-भांति जिसमें परमेश्वर का ध्यान करते हैं ग्रथवा जिसमें परमेश्वर का ध्यान किया जाये, वह 'सन्ध्या' है।

इस प्रकार गायत्री मन्त्र का उपदेश करके संघ्योपासन को जो स्नान, ग्राचमन, प्राणायाम आदि क्रिया हैं, सिखलावें। प्रथम स्नान, इसलिए है कि जिससे शरीर के बाह्य अवयवों की शुद्धि श्रीर ग्रारोग्य ग्रादि होते हैं।" (स॰ प्र०३६)

वेदाध्ययन से पहले गुरु को अभिवादन-

बह्मारम्भेऽवसाने च पादौ प्राह्मौ गुरोः सदा । संहत्य हस्तावध्येयं स हि ब्रह्माञ्जलिः स्मृतः ॥४६॥ [२।७१] (४०)

(ब्रह्मारम्भे च ग्रवसाने) वेद पढ़ने के ग्रारम्भ ग्रीर समाप्ति पर (सदा गुरो: पादौ ग्राह्मौ) सदैव गुरु के दोनों चरणों को खूकर नमस्कार करे [२।४७] (हस्तौ संहत्य ग्रध्येयम्) दोनों हाथ जोड़कर ग्रभिवादन करने के बाद [गुरु से] पढ़ना चाहिये; (सः हि ब्रह्माञ्जिलः स्मृतः) इसी [हाथ जोड़ने] को 'ब्रह्माञ्जिल' कहा जाता है।।४६।।

गुरु को अभिवादन करने की विधि-

क्यत्यस्तपाणिना कार्यमुपसंग्रहण गुरोः। सन्येन सन्यः स्प्रष्टच्यो, दक्षिणेन च दक्षिणः ॥४७॥[२।७२](४१)

(गुरो: उपसंग्रहणम्) गुरु के चरणों का स्पर्श (व्यत्यस्तपाणिना कार्यम्) हाथों को अदल-बदल करके [प्रणामकर्ता का बायां हाथ नीचे रह कर गुरु के बायों पर का स्पर्श करे श्रीर उसके ऊपर से दायां हाथ दायों चरण को स्पर्श करे] करना चाहिए (सब्येन सब्यः) बायें हाथ बायां चरण (च) श्रीर (दक्षिणेन दक्षिणः) दायें हाथ से दायां पर का (स्प्रष्टब्यः) स्पर्श करना चाहिए।। ४७।।

अध्ययन के आरंभ एवं समाप्ति की विधि---

श्रध्येष्यमाणं तु गुर्शनत्यकालमतिवृद्धतः । अधीष्य भो इति बूयाद्विरामोऽस्त्वित चारमेत् ॥ ४८॥ [२।७३] (४२)

(गुरुः नित्यकालम्) गुरु सदैव पढ़ाते समय (ग्रतन्द्रितः) ग्रालस्यरिहत होकर (ग्रघ्येष्यमाणं तु) पढ़ने वाले शिष्य को ('भो ग्रधीष्व' इति ब्रूयात्) 'हे शिष्य पढ़ो' इस प्रकार कहे (च) ग्रौर ('विरामः + ग्रस्तु' इति ग्रारमेत्) 'ग्रव विराम करो' ऐसा कहकर पढ़ाना समाप्त करे।। ४८।।

वैदाष्ययन के श्राद्यन्त में प्रणवोच्चारण का विधान---

ब्रह्मराः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोङ्कृतं पूर्वं, पुरस्ताच्च विशीर्यति ॥ ४६ ॥ [२।७४](४३)

(सर्वदा ब्रह्मण: आदी च अन्ते प्रणवं कुर्यात्) [शिष्य] सर्वव वेद पढ़ने के आरम्भ और अन्त में 'ओ३म्' का उच्चारण करे (पूर्वम् अनोंकृतम्) आरम्भ में श्रोंकार का उच्चारण न करने से (स्रवित) पढ़ा हुआ बिखर जाता है [=भलीभाँति ग्रहण नहीं हो पाता] (च) और (पुरस्तात् विशीयंति) बाद में 'ग्रो३म्' का उच्चारण न करने से पढ़ा हुआ स्थिर नहीं रहता।। ४६॥

अब्द्र करिट : अध्ययन के प्राचन्त में भोंकारो ज्वारण के लाम—(१) 'ओ ३म्' का उच्चारण करने से यहाँ मनु का अभिप्राय श्रोंकारो ज्वारणपूर्वक मन को एकाग्र या समाहित करने से हैं। श्रन्यत्र भी मनु ने सन्ध्योपासन श्रौर श्रध्ययन से पूर्व समाहित या एकाग्र वित्त होने के लिए कहा है [२।७६]। यह बिल्कुल सही मनोवैज्ञानिक बात है कि यदि छात्र मन को एकाग्र करके अध्ययन नहीं करता तो उसे पूर्णज्ञान ग्रहण नहीं होता, कुछ बिलरता रहता है श्रौर कुछ-कुछ ही ग्रहण होता है। इसी प्रकार श्रध्ययन

के पश्चात् भी एकाग्रता न रखने से पढ़ा हुआ स्थिर नहीं हो पाता। मन के एकदम ग्रन्यत्र जाने से संचित ज्ञान में गौणता ग्रीर मुलावा-सा ग्रा जाता है, जबिक ग्रघ्ययन की समाप्ति पर ग्रधीत विषय के प्रति एकाग्रता बनाये रखने से वह स्थिर हो जाता है। २।७४ में इसी भाव को दूसरे ढङ्ग से स्पष्ट किया है कि यदि एक भी इन्द्रिय एकाग्रता को छोड़कर अपने विषय में लग जाती है तो उसके साथ ही व्यक्ति की बुद्धि भी उतनी कम होने लगती है।

- (२) इसमें कुछ योगदर्शन के प्रमाण ग्रीर उन पर आधारित विचार उल्लेख-नीय हैं—
- (क) यह 'प्रणव' अर्थात् 'ग्रोम्' शब्द उस अनादि-अनन्त, सर्वव्यापक सृष्टि-रचियता परमात्मा का सबसे मुख्य नाम है। वह सबका श्रादि गुरु है। उसका स्मरण आदि-अन्त में करने से उसके सर्वेज्ञता के गुणों की श्रोर प्रवृत्ति होकर बहुज्ञ बनने की भावना श्राती है। ["स एषः पूर्वेषामिष गुरुः कालेनानवच्छेदात्" "तस्य वाचकः प्रग्गवः" योगदर्शन १।२६,२७]।
  - (ख) तज्जपस्तवर्थं मावनम् । योग १।२ = ।।

''इसी नाम का जप अर्थात् स्मरणः करना चाहिए कि जिससे उपासक का मन एकाग्रता, प्रसन्तता और ज्ञान को यथावत् प्राप्त होकर स्थिर हो।"

(ऋ० भू० उपासना विषय)

'स्रो३म्' एवं गायत्री की उत्पत्ति-

भ्रकारं चाप्युकारं च मकारं च प्रजापितः।

वेदत्रयान्तिरदुहद् मूर्भुवःस्वरितीति च॥ ४१॥ [२७६] (४४)

(प्रजापितः) परमात्मा ने (ग्रकारम् उकारं च मकारं) ग्रो३म् शब्द के 'ग्र' 'उ' ग्रोर 'म्' ग्रक्षरों को [ग्र+उ+म्=ग्रोम्] (च) तथा (भूः भुवः स्वः इति) 'भूः' 'भुवः' 'स्वः' गायत्रो मन्त्र की इन तीन व्याहृतियों को (वेदत्रयात् निरदुहत्) तीनों वेदों से दुहकर सारह्ण में निकाला है।

[द्वितीय 'इति' का प्रयोग पादपूर्च्यर्थ है] ॥ ५१ ॥

अर्जुटारिटिटा श्रोंकार धौर व्याहितियों का विवेचन—इस इलोक में प्रतिपादित मनु की मान्यता की, निरुक्तकार ने भी विभिन्न ग्राचायों के मतों का उल्लेख करते हुए पुष्टि की है। 'चत्वारि वाक् परिमिता पदानि" [ऋ० १।१६४।४५] मन्त्र की व्याख्या करते हुए लिखते हैं—"कानि तानि चत्वारि पदानि ? ग्रोंकारः, महाव्याहितयश्च इति न्नाष्म ।"[१३।६] ग्रथित् वाक्स्वरूप ब्रह्म या वेद का वर्णन करने वाले वे चार पद कौन से हैं ? ग्रोंकार ग्रथित् 'ग्रोम्' ग्रक्षर ग्रीर 'भूः' 'भूवः' 'स्वः' ये तीन महाव्याहितियाँ। इनको यास्क ने मनु के समान महत्त्व दिया है।

(१) 'स्रोम्' प्रक्षर के महत्त्व पर प्रकाश डालते हुए ''ऋचोऽक्ष**रे परमे** व्योमन्

यस्मिन् वेवा प्रचिविद्वे निषेतुः" [ऋ० १।१६४।३६] मन्त्र की व्याख्या में प्राचार्य शाकपूणि और ब्राह्मण ग्रन्थ का वचन उद्धृत करते हुए कहा है कि ग्रक्षर वह 'ग्रोम्' ही है और यह 'ग्रोम्' अक्षर त्रयी विद्यारूप चारों वेदों का प्रतिनिधि है—''कतमत्तदेतत् सक्षरम् ? ग्रोमित्येषा वागिति शाकपूणिः । 'एतद्ध वा एतदक्षरं यत्सवौ त्रयीं विद्यां प्रतिपत्तिः' इति च बाह्मणम् ।" [१३।६]।

महर्षि दयानन्द ने इसी श्राघार पर 'श्रोम्' को ईश्वर का सर्वप्रमुख नाम माना है—

"जो स्रकार उकार और मकार के योग से 'स्रोम्' यह सक्षर सिद्ध है, सो यह परमेश्वर के सब नामों में उत्तम नाम है। जिसमें सब नामों के अर्थ स्ना जाते हैं। जैसा पिता-पुत्र का प्रेम-सम्बन्ध है, वैसे ही स्रोंकार के साथ परमात्मा का सम्बन्ध है। इस एक नाम से ईश्वर के सब नामों का बोध होता है।" (द० ल० प० पृ० २३२)

(२) "ग्रब तीन महाव्याहृतियों के ग्रर्थ संक्षेप से इस प्रकार हैं—

'मूरिति वै प्राणः' 'यः प्राणयित चराचर जगत् सः भूः स्वयंभूरीःवरः'
—जो सब जगत् के जीवन का ग्राधार प्राण से भी प्रिय ग्रीर स्वयंभू है उस प्राण का वाचक होके 'भूः' परमेश्वर का नाम है। 'भुविरत्यपानः' यः सबं दुःखमपानयित सोऽपानः'—जो सब दुःखों से रहित जिसके सङ्ग से जीव सब दुःखों से छूट जाते हैं, इस लिये उस परमेश्वर का नाम 'भुवः' है। 'स्विरित व्यानः' 'यो विविद्यं जगद् व्यानयित व्याप्नोति स व्यानः'—जो नानाविध जगत् में व्यापक होके सबका धारण करता है, इसलिए उस परमेश्वर का नाम स्वः' है।" (स० प्र० ३८)

त्रिक्यः एव तु वेदेम्यः पादं पादमदूदुहत्। तिदित्यृचोऽत्याः सावित्र्याः परमेष्ठी प्रजापतिः ॥५२॥[२।७७](४५)

(परमेष्ठी प्रजापितः) सबसे महान् परमात्मा ने (तत्+इति+
ग्रस्याः सावित्र्याः ऋचः) 'तत्' इस पद से प्रारम्भ होने वाली सावित्री
ऋचा [=गायत्री मन्त्र] का (पादं पादम्) एक-एक पाद [प्रथम पाद है—
'तत्सवितुवंरेण्यम्,' द्वितीय पाद—'भगों देवस्य घीमहि', तृतीय पाद—'घियो
यो नः प्रचोदयात्'] (त्रिम्यः+एव तु वेदेम्यः) तीनों वेदों से (ग्रदूदुहत्)
दुहकर सार रूप में बनाया है।।४२॥

'ग्रो३म्' एवं गायत्री के जप का फल---

एतदक्षरमेतां च जपन्य्याहृतिपूर्विकाम् । संघ्ययोर्वेदविद्विप्रो वेदपुण्येन युज्यते ॥ ५३ ॥ [२।७८] (४६)

(एतत् + ग्रक्षरम्) इस [ग्रोम्] ग्रक्षर को (च) ग्रौर (व्याहृतिपूर्विक् काम्) 'भूः भुवः स्वः' इन व्याहृतियों सहित (एताम्) इस गायत्रो ऋचा [ सन्त्र] की ['ग्रो३म् भूभुवः स्वः। तत्सवितुर्वरेण्यम्, भर्गो देवस्य घीमिहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ।' इस मन्त्र को ] (वेदवित् विप्रः) वेद-पाठी द्विज (सन्ध्ययोः जपन्) दोनों संध्याग्रों—प्रातः, सायंकाल में जपते हुए (वेदपुण्येन युज्यते) वेदाध्ययन के पुण्य से ही युक्त होता है ।। ५३ ।।

अप्रन्युटारिटा : 'ओम्' ईश्वर का मुल्यनाम—(१) यह 'ग्रोम्' ग्रक्षर परमेश्वर का सब से मुख्य वाचक नाम है। पुष्टि के लिए इसमें योगदर्शन का प्रमाण है—

(क) तस्य वाचकः प्रगावः ॥ १ । २७ ॥

"जो ईश्वर का श्रोंकार नाम है, सो पिता-पुत्र के सम्बन्ध के समान है, श्रौर यह नाम ईश्वर को छोड़के दूसरे अर्थ का वाची नहीं हो सकता। ईश्वर के जितने नाम हैं, उनमें श्रोंकार सब से उत्तम नाम हैं।"

#### (ख) तज्जपस्तवर्थमावनम् । १ । २८ ॥

"इसलिए इसी नाम का जब अर्थात् स्मरण श्रीर उसी का अर्थ विचार सदा करना चाहिए कि जिससे उपासक का मन एकाग्रता, प्रसन्नता, श्रीर ज्ञान को यथावत् प्राप्त होकर स्थिर हो।" (ऋ० भू० उपासना विषय)

इसमें अन्य शास्त्रों के प्रमाण भी उल्लेखनीय हैं---

- (ग) "श्रोमित्येतदक्षरमुद्गीषमुपासीत"। (छान्दोग्य उपनिषद्)
- (घ) "श्रोमिति-एतदक्षरमिदं सर्वं तस्योपाल्यानम् ।"(माण्ड्रक्य उपनिषद्)
- (क) ''म्रों खम्बह्म''। यजु० ४०। ९७॥ (कभी नष्ट न होने वाले उपासनीय परमेश्वर का 'ग्रोम्' यह नाम है।)
- (२) मनुस्मृति में श्रन्यत्र भी श्रनेक स्थानों पर श्रोम् श्रौर सावित्री के जप का विशेष विधान है। तुलनार्थ द्रष्टव्य है—११। २२२, २२५, २६५ इलोक।
  - (३) गायत्री मनत्र श्रीर उसका अर्थ-

स्रोश्म भूर्भुवः स्वः। तत्सवितुर्वरेण्यं मर्गो देवस्य धीमहि। षियो यो नः प्रचोदयात्। (यजुर्वेद ३६। ३॥ ऋग्वेद ३। ६२। १०)॥

ग्नर्थ — '(ओ३म्) यह मुख्य परमेश्वर का नाम है, जिसनाम के साथ अन्य सब नाम लग जाते हैं (भू:) जो प्राण का भी प्राण (भुव:) सब दुःखों से छुड़ाने हारा (स्व:) स्वयं सुख-स्वरूप और अपने उपासकों को सब सुखों की प्राप्ति कराने हारा है, उस (सिवतु:) सब जगत् की उत्पत्ति करने वाले, सूर्य ग्नादि प्रकाशकों के भी प्रकाशक, समग्र ऐश्वर्य के दाता (देवस्य) कामना करने योग्य, सर्वत्र विजय कराने हारे परमात्मा का जो (वरेण्यम्) अतिश्रेष्ठ ग्रहण और घ्यान करने योग्य (भर्गः) सब क्लेशों को भस्म करने हारा, पिवत्र, शुद्धस्वरूप है (तत्) उसको हम लोग (धीमिह्) धारण करें (यः) यह परमात्मा (नः) हमारी (धियः) बुद्धियों को उत्तम गुण कर्म, स्वभावों में (प्र-चोदयात्) प्रेरणा करे। ' (सं० वि० ७४) (४) २। ५१ की समीक्षाभी द्रष्टव्य है। उससे इस श्लोक का भाव और ग्रिमिक स्पष्ट हो सकेगा। इन्द्रिय-संयम का निर्देश—

> इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्वपहारिषु। संयमे यत्नमातिष्ठेद्विद्वान्यन्तेव वाजिनाम्।।६३।। [२।८८](४७)

(विद्वान् यन्ता वाजिनाम् इव) जैसे विद्वान्-सारिष घोड़ों को नियम में रखता है वैसे (विषयेषु + प्रपहारिषु) मन ग्रीर ग्रात्मा को खोटे कामों में खेंचने वाले विषयों में (विचरताम्) विचरती हुई (इन्द्रियाणां संयमे) इन्द्रियों के निग्रह में (यत्नम्) प्रयत्न (ग्रातिष्ठेत्) सब प्रकार से करे ॥६३॥ (स० प्र० पृ० ४८)

"मनुष्य का यही मुख्य ग्राचार है कि जो इन्द्रियाँ चित्त को हरण करने वाले विषयों में प्रवृत्त कराती हैं उनको रोकने में प्रयत्न करे, जैसे घोड़े को सारिथ रोककर शुद्ध मार्ग में चलाता है; इस प्रकार इनको ग्रपने वश में करके ग्रधर्म-मार्ग से हटाकर धर्ममार्ग में सदा चलाया करें।

(स॰ प्र॰ पु० २५६)

जैसे सारिथ घोड़े को कुपथ में नहीं जाने देता वैसे विद्वान ब्रह्मचारी ग्राकर्षण करने वाले विषयों में जाते हुए इन्द्रियों के रोकने में सदा प्रयत्न किया करें''। (सं० वि० पृ० ८४)

अवन्य हारिटा ना 'इन्द्रिय की व्युत्पत्ति'—'इदि—परमैश्वयें' धातु से ऋष्य न्वाप्रवाय के '(उणादि० २।२०) सूत्र से रन् प्रत्यय के योग से 'इन्द्र' शब्द सिद्ध होता है। 'इन्द्र' प्रातिदिक से 'इन्द्रियमिन्द्रित्स्त्रिमन्द्रहष्टिमिन्द्रः \*\* इति वा' (अ० ४।२।६३) से 'यच्' प्रत्यय निपातित है। इन्द्रियवान् इन्तः, म्रात्मा तत्करणं मानकर्म-ऐश्वयंप्राप्तेः साधनम् लिङ्गं चिह्नं वा तिविन्द्रियम्, शरीराव्यवम्। अर्थात् =शरीर के वे अवयव जो आत्मा के ज्ञान-कर्म-ऐश्वयंदि की प्राप्ति के साधन या चिह्न हैं वे इन्द्रिय हैं। आंख, नाक, कान, व हाथ, पर, आदि मन सहित ग्यारह इन्द्रियां हैं।

ग्यारह इन्द्रियों की गराना—

एकादशेन्द्रियाण्याहुर्यानि पूर्वे मनीषिणः । तानि सम्यक्त्रवक्ष्यामि यथावदनुपूर्वशः ॥ ६४ ॥ [२।८६] (४८)

(पूर्वे मनीषिएाः) पहले मनीषि-विद्वानों ने (यानि एकादश + इन्द्रियािएा + ब्राहुः) जो ग्यारह इन्द्रियां कहीं हैं (तािन यथावत् + ब्रुतुपूर्वशः) उनको यथोचित क्रम से (सम्यक् प्रवक्ष्यािम) ठीक-ठीक कहता हूँ ॥ ६४ ॥

श्रोत्रं त्वब्वक्षुषी जिह्वा नासिका चैव पञ्चमी । पायूपस्यं हस्तपादं वाक्चैव दशमी स्मृता ॥६५॥ [२।६०](४६)

(श्रोत्र त्वक्च क्षुषी जिह्वा) कान, त्वचा, नेत्र, जीभ, (च) ग्रौर (पञ्चमी) पांचवीं (नासिका) नासिका [ = नाक ] (पायु-उपस्थं हस्त-पादम्) गुदा, उपस्थ (= मूत्र का मार्ग) हाथ, पग (वाक्) वाणी (दशमी स्मृता) ये दश इन्द्रिय इस शरीर में हैं।। ६५।। (सं० वि० पृ० ८४)

बुद्धीन्द्रियाणि पञ्चेषां श्रोत्रादीन्यनुपूर्वशः । कर्मेन्द्रियाणि पञ्चेषां पाय्वादीनि प्रचक्षते ॥६६॥ [२।६१](५०)

(एषाम्) इनमें क्ष्र (श्रोत्रादीनि पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि) कान ग्रादि पांच ज्ञानेन्द्रिय ग्रीर (पायु-ग्रादीनि पञ्च कर्मेन्द्रियाणि) गुदा ग्राप्टि पांच् कर्मे-न्द्रिय, (प्रचक्षते) कहाती हैं ॥ ६६ ॥ (सं वि० पृ० ५४)

क्ष (ग्रन्पूर्वशः) क्रमशः .....

ग्यारहवीं इन्द्रिय मन----

एकादशं मनो ज्ञेयं स्वगुणेनीभयात्मकम् । यस्मिञ्जिते जितावेतौ भवतः पंचकौ गर्गौ ॥६७॥ [२।६२] (४१)

(एकादशं मनः) ग्यारहवां मन है ÷ (स्वगुणेन उभयात्मकम्) वह अपने स्तुति आदि गुणों से दोनों प्रकार के इन्द्रियों से सम्बन्ध करता है (यस्मिन जिते) जिस मन के जीतने में (एती) ज्ञानेन्द्रिय तथा कर्मेन्द्रिय दोनों अ (जिती) जीत लिये जाते हैं ।। ६७ ।। (स० वि० पृ० ६४) ÷ (ज्ञेयम्) ऐसा समक्षना चाहिए ।।। अ (पञ्चकी गणी) पांचों-पांचों इन्द्रियों के दोनों समुदाय अर्थात् दसों इन्द्रियों • ।।।

अप्रमुख्यित्जन्म: चरक में इन्त्रियां एवं इन्त्रियों के विषय—इन्द्रियों के प्रिष्ठान एवं विषयों पर चरक शास्त्र में प्रकाश डाला गया है। विशेष ज्ञानकारी के लए विवरण प्रस्तुत है। ज्ञानेन्द्रियां हैं—

(क) "तत्र चक्षुः श्रोत्रं घ्राणं रसनं स्पर्शनम्-इति पञ्चिन्द्रियाणि । पञ्चेन्द्रियद्रव्याणि खं वायुज्योतिरापः भूरिति ।

पञ्चेन्द्रियाधिष्ठानान्यक्षिर्णी कर्णो नासिके जिह्ना त्वक् खेति ॥ पञ्चेन्द्रियार्थाः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः॥

(सूत्रस्थाने) (ग्र० ८। ४-६)

अयित — चक्षु, श्रवण, घ्राण, रसना, स्पर्श ये पांच इन्द्रियां हैं। क्रमशः तेज, आकाश, पृथ्वी, जल और वायु ये पांच इन्द्रियों के द्रव्य हैं। क्रमशः स्रांख, कान, नाक, जीभ श्रीर त्वचा इनके श्रिषठान हैं। रूप, शब्द, गंध, रस, स्पर्श क्रमशः इन्द्रियों के श्रर्थं == विषय हैं।

### (ल) कर्मेन्द्रियां —

हस्तपावं गुरोपस्यं जिह्ने न्वियमथापि च । कर्मेन्वियाणि पञ्चेव, पादौ गमनकर्मेणि ॥ पायूपस्यौ विसर्गार्थे, हस्तौ ग्रहणधारणे । जिह्ना वाग् इन्बियं वाक् च ॥

स्रयात्—हाथ, पैर, गुदा, उपस्य, स्रीर जिह्वा ये पांच कर्नेन्द्रिय हैं। हाथों का कार्य ग्रहरण करना, पावों का चलना, गुदा का मलत्याग, उपस्थ का मूत्रत्याग स्रीर जिह्वा का कार्य बोलना है। (शारीरस्थान १।२३-२४)

(ग) मन ग्यारहवीं इन्द्रिय है। उसका कार्य चिन्तन, विचार, संकल्प ग्रादि करना है—

> चिन्त्यं विचार्यमूहां च ध्येयं संकल्प्यमेव च। यत्किञ्चिन्मनसी न्नेयं तत्सवं हार्यसन्नकम् ॥

> > (विमानस्थान १। १६)

इन्द्रिय-संयम से प्रत्येक कार्य में सिद्धि-

इन्द्रियाणां प्रसङ्ग्नेन दोषमृच्छत्यसंशयम् । संनियम्य तु तान्येव ज्ञतः सिद्धि नियन्छति ॥६८॥ [२।६३](५२)

(इन्द्रियाणा प्रसङ्गेन) जीवात्मा इन्द्रियों के साथ मन लगाने से (ग्रसंशयम्) निःसंदेह (दोषम् + ऋच्छति) दोषी हो जाता है (तु तानि सन्नियम्य एव) ग्रीर उन पूर्वोक्त [२।६५-६७] दश इन्द्रियों को वश में करके ही (ततः) पश्चात् (सिद्धि नियच्छिति) सिद्धि को प्राप्त होता है।।६८।।

"जीवात्मा इन्द्रियों के वश होके निश्चित बड़े-बड़े दोशों की प्राप्त होता है।" (स॰ प्र० पृ० ४८)

"जो इन्द्रिय के वश होकर विषयी, धर्म को छोड़कर ग्रधर्म करने हारे ग्रविद्वान हैं, वे मनुष्यों में नीचजन्म बुरे-बुरे दुःखरूप जन्म को पाते हैं।" (स॰ प्र॰ पृ० २५४)

"इन्द्रियों की विषयासक्ति ग्रीर ग्रधमें में चलाने से मनुष्य निश्चित दोष को प्राप्त होता है ग्रीर जब इनको जीतकर धमें में चलाता है तभी ग्रभीष्ट सिद्धि को प्राप्त होता है।" (स॰ प्र॰ पृ० २४६) विषयों के सेवन से इच्छा श्रों की वृद्धि-

न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । हविषा कृष्णवर्त्मेव सूय एवामिवर्षते ॥६६॥ [२।६४] (५३)

यह निश्चय है कि (कृष्णवर्तमा हिवषा एव) जैसे श्रांग्न में ईन्धन श्रीर घी डालने से (भूय एव + श्रीमवर्धते) [श्रांग्न] बढ़ता जाता है (कामानाम् + उपभोगन कामः न जातु शाम्यति) वैसे ही कामों के उपभोग से काम शान्त कभी नहीं होता किन्तु बढ़ता ही जाता है। इसलिए मनुष्य को विषयासकत कभी नहीं होना चाहिए।। ६६।। (स० प्र० पृ० २५८)

विषय त्याग ही श्रेष्ठ है---

यवेश्तान्त्राप्नुयात्सर्वान्यश्चेतान्केवलांस्त्यजेत् । प्रापत्तात्सर्वकामानां परित्यागो विशिष्यते ॥७०॥ [२।६५](५४)

(य: + एतान् सर्वान् प्राप्नुयात्) जो इन सब इच्छाभ्रों या सब विषयों का उपभोग करे (च) भ्रौर (य: एतान् केवलान् त्यजेत्) जो इन सब को त्याग दे (सर्वकामानां प्रापर्गात्) [इन दोनों बातों में] सब इच्छाभ्रों या विषयों को प्राप्त = उपभोग करने से (परित्यागः) सर्विया त्याग देना (विशिष्यते) भ्रधिक भ्रच्छा है।। ७०।।

न तर्यतानि शक्यन्ते संनियन्तुमसेवया । विषयेषु प्रजुष्टानि यथा ज्ञानेन नित्यशः ॥७१॥ [२।६६] (५५)

(विषयेषु प्रजुष्टानि एतानि) विषयों में श्रासक्त इन इन्द्रियों को (श्रसेवया) विषयों के सेवन के बिना (तथा संनियन्तुं न शक्यन्ते) वैसे श्रासानी से वश में नहीं किया जा सकता। (यथा नित्यशः ज्ञानेन) जैसे कि नित्यप्रति ज्ञानपूर्वक वश में किया जा सकता है। मनुष्य विषयसेवन से दोषों को प्राप्त होता है श्रीर विषयत्याग से सिद्धि को प्राप्त करता है [२।६८] इत्यादि विषयत्याग के ज्ञान से इन्द्रियों को वश में किया जा सकता है।। ७१।।

विषयी व्यक्ति को सिद्धि नहीं मिलती-

वेदास्त्यागञ्च यज्ञाञ्च नियमाञ्च तपांसि च।

न वित्रदुष्टभावस्य सिद्धि गच्छन्ति किहैचित्।।७२।। [२।६७] (५६) (वित्रदुष्टभावस्य) जो ग्रजितेन्द्रिय दुष्टाचारी पुरुष है, उस पुरुष के (वेदाःत्यागःयज्ञाः नियमाः तपांसि) वेद पढ़ना,त्याग करना, यज्ञ [=ग्रिनि होत्रादि] करना, नियम (ब्रह्मचर्याश्रम) ग्रादि करना, तप [=िनन्दास्तुति, ग्रीर हानि-लाभ ग्रादि द्वन्द्वों का सहन] करना ग्रादि कर्म (किहिचित्)

कदापि (सिद्धिन गच्छन्ति) सिद्ध नहीं हो सकते ।।७२।। (सं० वि० पृ० ६४)
"जो दुष्टाचारी मजितेन्द्रिय पुरुष है उसके वेद, त्याग, यज्ञ, नियम
भीर तप तथा म्रस्य मच्छे काम कभी सिद्धि को प्राप्त नहीं होते।"

(सं० वि० पृ० ४६)

"जो ग्रजितेन्द्रिय पुरुष है उसको विष्रदुष्ट कहते हैं। उसके करने से न वेदज्ञान, न त्याग, न यज्ञ, न नियम ग्रीर न घर्माचरण सिद्धि को प्राप्त होते हैं। किन्तु ये सब जितेन्द्रिय घार्मिक जन को सिद्ध होते हैं।"

(स॰ प्र॰ पृ॰ २४८)

अर्जुर्शिटा इस भाव की पुष्टि ग्रीर तुलना के लिए देखिए १।१०६ ग्रीर २।१३५ इलोक।

जितेन्द्रिय की परिभाषा-

भुत्वा स्वृष्ट्वा च हष्ट्वा च भुक्त्वा घ्रात्वा च यो नरः । न हृष्यति ग्लायति वा, स विज्ञेयो जितेन्द्रियः ॥७३॥[२।६८](५७)

(जितेन्द्रियः स विज्ञेयः) जितेन्द्रिय उसको कहते हैं कि (यः नरः) जो [मनुष्य] (श्रुत्वा) स्तुति सुनके हर्ष ग्रीर निन्दा सुनके शोक (स्पृष्ट्वा) ग्रन्छा स्पर्श करके सुख ग्रीर दुष्ट स्पर्श से दुःख (ध्ष्ट्वा) सुन्दर रूप देख के प्रसन्न ग्रीर दुष्टरूप देख ग्रप्रसन्न (भुक्त्वा) उत्तम भोजन करके ग्रानन्दित ग्रीर निकृष्ट भोजन करके दुःखित (घ्रात्वा न हृष्यित ग्लायित) सुगन्ध में रुचि दुर्गन्ध में ग्ररुचि न करता।। ७३।। (स॰ प्र० पृ० २५८) एक भी इन्द्रिय के ग्रस्यम से प्रजाहानि—

इन्द्रियागां तु सर्वेषां यद्येकं क्षरतीन्द्रियम्।

तेनास्य क्षरित प्रज्ञा हतेः पादादिवोदकम् ॥७४॥ [२।६६ [(४८) (सर्वेषाम् इन्द्रियाणां तु) सब इन्द्रियों में यदि (एकम् इन्द्रियं क्षरित) एक भी इन्द्रियं प्रपने विषय में ग्रासक्त रहने लगती है तो (तेन) उसी के कारण (ग्रस्य प्रज्ञा क्षरित) इस मनुष्य की बुद्धि ऐसे नष्ट होने लगती है (हतेः पादात् + उदकम् इव) जैसे चमड़े के बत्तन = मशक में छिद्र होने से सारा पानी बहकर नष्ट हो जाता है ॥ ७४॥

इन्द्रिय-संयम से सब ग्रथों की सिद्धि-

वशे कृत्वेन्द्रियग्रामं संयग्य न मनस्तथा। सर्वान्संसाधयेदर्थानक्षिण्वन्योगतस्तनुम् ॥७४॥ [२।१००] (५६) (इन्द्रियग्रामम्) पांच कर्मेन्द्रिय, पांच ज्ञानेन्द्रिय [इन दश इन्द्रियों के समूह को] (च) ग्रीर (मनः) ग्यारहर्वे मन को (वशे कृत्वा) वश में करके (योगतः तनुम् = प्रक्षिण्वन्) युक्ताहार विहार रूप योग से शरीर की रक्षा करता हुमा (सर्वान् प्रयोन् संसावयेत्) सब प्रयों को सिद्ध करे।। ७५।। (स॰ प्र॰ पृ॰ २५८)

"ब्रह्मचारी पुरुष सब इन्द्रियों को वश में करके भीर भारमा के साथ मन को संयुक्त करके योगाम्यास से शरीर को किचित्-किचित् पीड़ा देता हुन्ना त्रपने सब प्रयोजनों को सिद्ध करे।" (सं० वि० पृ० ८४)

अस्तुरारित्ङन्तः 'योग' के अर्थ के सम्बन्ध में विवेचन देखिए ६।६५ पर मनुशीलन में।

सन्ध्योपासन-समय---

पूर्वां सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्सावित्रीमकंदर्शनात् । पश्चिमां तु समासीनः सम्यगृक्षविभावनात् ॥७६॥ [२।१०१] (६०)

(ग्रकंदर्शनात् पूर्वा संघ्याम्) दो घड़ी रात्रि से लेके सूर्योदय पर्यन्त प्रातः संघ्या (सम्यक् + ऋक्षविभावनात् तु पश्चिमाम्) सूर्यास्त से लेकर [ग्रच्छी प्रकार] तारों के दर्शन पर्यन्त सायंकाल में [(समासीनः) भली-भाति स्थित होकर] (सावित्री जपन् तिष्ठेत्) सविता प्रयात् सब जगत् की उत्पत्ति करने वाले परमेश्वर की उपासना गायत्र्यादि मन्त्रों के प्रयं विचारपूर्वक नित्य करें।। ७६ ।। (द० ल० प० प० २३६)

संघ्योपासना का फल---

पूर्वी संघ्यां जपंस्तिष्ठन्नैशमेनो ध्यपोहति । पश्चिमां तु समासीनो मलं हन्ति दिवाकृतम् ॥७७॥ [२।१०२] (६१)

[मनुष्य] (पूर्वी संघ्यां जपन् तिष्ठन्) प्रातःकालीन संघ्या में बैठकर जप करके (नेशम् + एनः व्यपोहित) रात्रिकालीन मानसिक मिलनता या दोषों को दूर करता है (तु पिश्चमां समासीनः) ग्रीर सायंकालीन संघ्या करके (दिवाकृतं मलं हिन्त) दिन में सिञ्चित मानसिक मिलनता या दोषों को नष्ट करता है। [अभिप्राय यह है कि दोनों समय संघ्या करने से पूर्ववेला में ग्राये दोषों पर चिन्तन-मनन ग्रीर पश्चात्ताप करके उन्हें ग्रागे न करने के लिए संकल्प किया जाता है तथा गायत्रो-जप से ग्रपने संस्कारों को शुद्ध पितत्र बनाया जा सकता है]।। ७७।। १३

<sup>% [</sup>प्रचलित अर्थ — प्रातःकाल की संघ्या में बैठकर जप करता हुमा मनुष्य रात्रि में किये हुए पापों को नष्ट करता है, तथा सायंकाल की संघ्या में बैठकर अप करता हुमा मनुष्य दिन में किये पापों को नष्ट करता है।। १०२।।]

अद्भुर्शिट्डन्द्र : 'एनः' शब्द का यहाँ 'संस्कारजन्य दोष' श्रथं है। इस पर विस्तृत समीक्षा २। २[२।२७] पर द्रष्टव्य है। संध्योपासन न करनेवाला शुद्रवत्—

> न तिष्ठति तु यः पूर्वां नोपास्ते यद्य पश्चिमाम् । स ज्ञुब्रवर् बहिष्कार्यः सर्वस्माद् द्विजकर्मणः ॥७८॥ [२।१०३](६२)

(यः) जो मनुष्य (पूर्वी न तिष्ठित च पश्चिमां न उपास्ते) नित्य प्रातः ग्रीर सायं संघ्योपासन को नहीं करता (सः शूद्रवत्) उसको शूद्र वे समान समभकर (सर्वस्मात् द्विजकर्मणः बहिष्कायः) [समस्त] द्विजकुल से ग्रलग करके शूद्रकुल में रख देना चाहिए।। ७८।। (द०ल० पं०पृ० २ः१) प्रतिदिन गायत्री-जप का विधान—

अपां समोपे नियतो नैत्यकं विधिमास्थितः । सावित्रीमप्यधीयीत गत्वाऽरण्यं समाहितः ॥७६॥ [२।१०४](६३)

(ग्ररण्यं गत्वा) जंगल में ग्रर्थात् एकान्त देश में जा (समाहितः) सावधान होके (ग्रद्यां समीपे नियतः) जल के समीप स्थित होके (साविन्त्रीम् + ग्रिपि + ग्रधीयीत) सावित्री ग्रर्थात् गायत्री मन्त्र का उच्चारण, ग्रर्थ ज्ञान ग्रीर उस के ग्रनुसार ग्रपने चाल-चलन को करे।। ७६।।

(स॰ प्र॰ पृ॰ ४१)

※(नैत्यकं विधिम् + आस्थितः) नित्य चर्या का अनुष्ठान करता हुआ अर्थात् नित्यकर्मों के समान अनिवार्य रूप से ····

वेद, ग्रग्निहोत्र ग्रादि में ग्रनध्याय नहीं होता ---

वेदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके । नानुरोघोऽस्त्यनघ्याये होममन्त्रेषु चैव हि ॥८०॥ [२।१०५] (६४)

(वेदोपकरणे चैव) वेद के पठन-पाठन में (च) ग्रीर (नैत्यके स्वा-ध्याये) नित्यकर्म में ग्राने वाले गायत्री जप या संघ्योपासना [२।७६] में (होम-मन्त्रेषु चैव) तथा यज्ञ करने में (ग्रन्ध्याये ग्रन्रोध: न ग्रस्ति) ग्रन-ध्याय का विचार या ग्राग्रह नहीं होता ग्रथात् इन्हें प्रत्येक स्थिति में करना चाहिए, इनके साथ ग्रनध्याय का विचार लागू नहीं होता ॥ ६०॥

"वेद के पढ़ने-पढ़ाने, संघ्योपासनादि पंचमहायज्ञों के करने भीर होममंन्त्रों में अनघ्यायविषयक अनुरोध (आग्रह) नहीं है।" (स॰ प्र॰ पृ० ४६)

"वेद-पाठ, नित्यकर्म ग्रीर होम-मन्त्रों में ग्रनध्याय नहीं है। नित्य-कर्म का ग्रमिश्राय यह है कि अपने मन का लक्ष्य परमेश्वर को बनाया जावे, इसलिए प्रत्येक कर्म की समाप्ति पर यह कहा जाता है कि मैं इस कर्म या इसके फल को परमेश्वर के प्रपंण करता हूँ।'' (पू० प्र॰ पृ० १४४-१४४)

नैत्यके नास्त्यनघ्यायो, ब्रह्मसत्रं हि तत्स्मृतम् । ब्रह्माहृतिहृतं पुण्यमनघ्यायवषद्कृतम् ॥६१॥ [२।१०६] (६४)

(नैत्यके अनव्यायः न म अस्ति) नित्यकमं में अनव्याय नहीं होता जैसे व्वासप्रक्वास सदा लिये जाते हैं, बन्ध नहीं किये जाते, वैसे नित्यकमं प्रतिदिन करना चाहिये, न किसी दिन छोड़ना (हि) क्योंकिश्च (ग्रनव्याय-वषट्कृतं ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यम्) अनव्याय में भी अग्निहोत्रादि उत्तमकमं किया हुआ पुण्यरूप होता है।।

क्ष (तत् ब्रह्मसत्रं स्मृतम्) उसे ब्रह्मयज्ञ माना गया है .....। जैसे भूठ बोलने में सदा पाप श्रीर सत्य बोलने में सदा पुण्य होता है, वैसे ही बुरे कर्म करने में सदा श्रनध्याय श्रीर श्रच्छे कर्म करने में सदा स्वाध्याय ही होता है।। दश्।। (स० प्र०४१)

श्चिन् श्विटिं न् : 'वषट्कार' की च्युत्पत्ति— 'वह्' घातु से 'डषिट' के योग से 'वषट्' शब्द बनता है। यह अव्यय है। वषट् का अर्थ यज्ञादि धार्मिक क्रिया या आहुति है। इस प्रकार 'अनव्यायवषट्कृतम् ब्रह्माहृतिहृतं पुण्यम्' पंक्ति का अर्थ बना— 'अनव्याय की स्थिति में भी की गई धार्मिक क्रिया' या अग्निहोत्रादि में आहुति दान आदि कमं' ब्रह्मयज्ञ में दी गई उपासना रूप आहुति के सदृश पुण्यकारक होता है। ईश्वर का स्मरण होने से वह पुण्यदायक ही होता है। स्वाच्याय का फल—

यः स्वाध्यायमधोतेऽब्दं विधिना नियतः शुचिः । तस्य निरुपं क्षरत्येष पयो दिध घृतं मधु ॥८२॥

[२।१०७] (६६)

(यः) जो व्यक्ति (ग्रन्दं स्वाघ्यायम्) जलवर्षक मेघस्वरूप स्वाध्याय को विदों का ग्रध्ययन एवं गायत्री का जप यज्ञ, उपासना ग्रादि [२।७६—द१] (ग्रुचिः) स्वच्छ-पवित्र होकर, (नियतः) एकाग्रचित्त होकर (विधिना) विधिपूर्वक (ग्रधीते) करता है (तस्य एषः) उसके लिए यह स्वाघ्याय (नित्यं) सदा (पयः दित्र घृतं मधु क्षरित) दूध, दही, घी ग्रीर मधु को वरसाता है।

स्रभिप्राय यह है कि जिस प्रकार इन पदार्थों का सेवन करने से शरीर तृष्त, पुष्ट, बलशाली स्रोर नोरोग हो जाता है, उसी प्रकार स्वा-ध्याय करने से भी मनुष्य का जीवन शान्तिमय, गुरामय, ज्ञानमय स्रोर पुण्यमय या ग्रानन्दमय हो जाता है, ग्रथवा धर्म, ग्रर्थ, काम, मोक्ष इनकी सिद्धि हो जाती है।। ८२।। अ

अर्जुटारिटा : (१) स्वाध्याय से अभिप्राय—इस श्लोक में प्रालंकितिक वर्णन है। यहाँ दूध, घी और मधु को उपलक्षण या प्रतीक रूप में लिया गया है और इस वाक्य का मुहावरे के रूप में प्रयोग है। प्रायुर्वेद के अनुसार दूध का मुख्य गुण तृष्ति करना, दही का पुष्टि करना, घी का बल-प्रायु को बढ़ाना और शहद का शरीर-दोषों का नाश करना मुख्य गुण है। इनके अनुसार वेद के स्वाघ्याय में भी मानवजीवन को शान्तिमय, गुणमय, ज्ञानमय, आनन्दमय बनाने वाले गुण हैं। यही आलंकारिक वर्णन का अभिप्राय है। कुछ टीकाकारों ने इन्हें क्रमशः धर्म, प्रथं, काम, मोक्ष का प्रतीक माना है। यहाँ मनु ने वेद के मन्त्र का भाव ज्यों का त्यों अपने शब्दों में प्रस्तुत किया है। तुलना कीजिए; वेद का मन्त्र है—

पावमानीर्यो ग्रध्येत्यृषिमिः संभृतं रसम् । तस्मै सरस्वती बुहे क्षीरं सिंपः मयूदकम् ॥ ऋ०६। ६७। ३२॥

(२) 'ग्रव्सम्' का संगत ग्रर्थ—इस क्लोक में 'ग्रब्दम्' शब्द का प्रयोग भी यौगिक है [ग्रगो ददाति इति ग्रव्सम् मेघस्वरूपम्] और इसका ग्रर्थ 'वर्ष' न होकर 'वृष्टिकारक मेघस्वरूप' यहां संगत होता है। 'ग्रब्दम्' शब्द का 'वर्ष' अर्थ करते हुए टीकाकारों ने जो यह अर्थ किया है 'कि 'जो मनुष्य जितेन्द्रिय तथा पित्रत्र होकर एक वर्ष तक भी विधिपूर्वक वेदाध्ययन करता है, उसे वह सर्वदा दूध, दही, घृत तथा मधु देता है' यह ग्रर्थ मनु के ग्रभिप्राय के ग्रनुकूल और प्रसंगानुकूल नहीं जंचता। यह ग्रर्थ करने से निम्न ग्रापित्यां रह जाती हैं—(क) वेदाध्ययन, यज्ञ, उपासना को मनु ने द्विजमात्र का ग्रावश्यक कर्म माना है [१। ५६—-६०] ग्रौर सभी स्थानों पर उसे ग्रनिवार्य घोषित करते हुए सदैव करते रहने का ग्रादेश है [२। ७७—-६१ (१०२—१०६)]। ग्रतः मनु द्वारा उसके कुछ समय के महत्त्व को दर्शाने की आवश्यकता ही नहीं प्रतीत होती। (ख) मनु ने ये सभी कर्म ब्रह्मचारियों के नौ, अठारह या छत्तीस वर्ष तक नित्य-कर्म के रूप में विहित किये हैं [३। १—२]।

जब इतने वर्षों तक ब्रह्मचारी-द्विजों को ये कर्म ग्रनिवार्य रूप से करने ही हैं तो यहाँ एक वर्ष तक के सीमित काल का उल्लेख करने का कोई प्रसंग ही नहीं बनता। (ग) 'अब्दम्' का ग्रर्थ 'वर्ष' करने से क्लोक में 'नित्यम्' शब्द का प्रयोग भी संगत नहीं बैठता। यदि वर्ष भर की सीमाका निर्धारण ही कर दिया है तो ये लाभ स्वाध्यायी

<sup>% [</sup>प्रचलित धर्य—जो मनुष्य जितेन्द्रिय तथा पितृत्र होकर एक वर्ष तक भी विधि पूर्वक वेदाघ्ययन करता है उसे यह सर्वदा दूध, दही, घी, तथा मधु देता है (जिन से वह देवों तथा पितरों को तृष्त करता है और वे सब इच्छा तथा जपयज्ञ को पूर्ण करने वाले होते हैं) ॥ २ । १०७ ॥]

को वर्ष भर ही मिलेंगे, सदा कैसे मिल सकते हैं? यदि एक वर्ष तक स्वाघ्याय करने से ये लाभ सदा मिल सकते हैं तो किर एक वर्ष से अधिक स्वाघ्याय की आवश्यकता और विधानों की क्या जरूरत है? शायद इसी उलभन को अनुभव करते हुए कुछ टीकाकारों ने तो श्लोकार्थ में 'नित्यम्' शब्द का अर्थ ही छोड़ दिया। वस्तुतः यहाँ यौगिकार्थ रूप में 'अब्द' का प्रयोग है। जैसे बादल वर्ष यिता है, वैसे ही स्वाघ्याय को भी इन लाभों का वर्ष यिता = दाता माना है। श्लोक में 'क्षरित' क्रिया का प्रयोग भी इस शब्द के 'मेघ' अर्थ का पोषक है। आलंकारिक क्रिया का प्रयोग होने से अर्थ तदनु-रूप ही ग्रहण करना उचित है।

(३) 'स्वाघ्याय' शब्द से मनु का अभिप्राय वेदों का निरन्तर साङ्गोपाङ्ग अध्ययन, संघ्योपासना और अग्निहोत्र से है। यह उन्होंने स्वयं २। ७६—६१ [२। १०४—१०६] इलोकों में स्पष्ट कर दिया है। इसके अतिरिक्त निम्न इलोकों में भी स्पष्टतः वेदाघ्ययन आदि को ही 'स्वाघ्याय' कहा है—[२।१४०—१४३(२।१६४—१६६); ४।१७—२०,१४७—१४६;११।२४४॥]

समावर्तन तक होमादि कर्त्तव्य करने का कथन-

ब्रग्नीन्वनं भैक्षचर्यामधःशब्यां गुरोहितम् । आसमावर्तनात्कुर्योत्कृतोपनयनो द्विजः ॥६३॥ [२।१०८](६७)

(कृतः + उपनयनः द्विजः) यज्ञोपवीत संस्कार में दीक्षित द्विज (श्रग्नी-न्धनम्) श्रग्निहोत्र करना (भैक्षचर्याम्) भिक्षावृत्ति (श्रधःशय्याम्) भूमि में शयन (गुरोः हितम्) गुरु की सेवा (श्रासमावर्तनात्) समावर्तन संस्कार [वेदाष्ययन समाप्त करके घर लौटने तक ३।१—३] तक (कुर्यात्) करता रहे ।। ६३ ।।

पढ़ाने योग्य शिष्य---

आचार्यपुत्रः शुश्रूषुर्ज्ञानदो धार्मिकः शुचिः। श्राप्तः शक्तोऽर्थेदः साधुः स्वोऽध्याप्या दश धर्मतः ॥ ८४॥ २।१०६ (६८)

(ग्राचार्यपुत्रः) ग्रपने ग्राचार्य [गुरु] का पुत्र (गुश्रूषुः) सेवा करने वाला (ज्ञानदः) किसी विषय के ज्ञान का देने वाला (धार्मिकः) धर्मनिष्ठ व्यक्ति (ग्रुचिः) छल-कपटरिहत ग्राचरण वाला (ग्राप्तः) धनिष्ठ व्यक्ति मित्र ग्रादि (शक्तः) विद्या ग्रहण करने में समर्थ ग्रयीत् बुद्धिमान् पात्र (ग्रयंदः) धन देने वाला (साधुः) हितेषो (स्वः) ग्रपने परिवार का, सम्बन्धी ग्रादि (दश धर्मतः ग्रध्याप्याः) ये दश धर्म से ग्रवश्य पढ़ाने योग्य हैं ॥दश। आनु शिल्डन : ग्राप्त का प्रयं श्रीर व्याकरण—ग्राप्त का शास्त्रों में अधिक प्रचलित ग्रयं 'यथार्थवक्ता' 'सत्यवक्ता' है, किन्तु साथ ही घनिष्ठ व्यक्ति भी अर्थ प्रचलित है। मनु० में देखिए अ० ६। १ श्लोक। 'ग्राप्लू-व्याप्तौ' धातु से 'क्त' प्रत्यय के योग से 'ग्राप्त' शब्द सिद्ध होता है। यत् प्रत्ययान्त शब्द ग्राप्त्या का निर्वचन करते हुए निरुक्तकार ने लिखा है—''ग्राप्त्या—ग्राप्नोते'' [१६।२।१६] इस प्रकार उक्त ग्रथमें आप्त की व्युत्पत्ति हुई—'आप्नोति हृदये ग्रास्मीयत्येन स ग्राप्तः।'

प्रश्नादि के बिना उपदेश निषेध---

नापृष्टः कस्यचिद् ब्रूयाग्न चान्यायेन पृच्छतः। जानन्नपि हि मेधावी जडवल्लोक आचरेत्।। ८५॥ [२।११०](६६)

(न, अपृष्टः) कभी बिना पूछे (च) वा (अन्यायेन पृच्छतः) अन्याय से पूछते वाले को जो कि कपट से पूछना हो (कस्यचिद् न ब्रूयात्) ऐसे किसी को उत्तर न देवे (मेधावी) उनके सामने अबुद्धिमान् + (जडवत् आचरेत्) जड़ के समान रहे, हाँ जो निष्कपट और जिज्ञासु हो उनको बिना पूछे भी उपदेश करे।। ५४।। (स० प्र० पृ० २५६)

(जातन् ग्रिप हि) जानते हुए भी .....

+ (लोके) लोक में .....।

दुर्भावनापूर्वक प्रश्न-उत्तर से हानि —

अधर्मेण च यः प्राह यश्चाधर्मेण पृच्छति । तयोरन्यतरः प्रैति विद्वेषं वाऽधिगच्छति ॥ ६६॥ [२।१११] (७०)

"(यः) जो (अधर्मेण) अन्याय, पक्षपात, स्रसत्य का ग्रहण, सत्य का परित्याग, हठ, दुराग्रह "इर्यादि अधर्म कर्म से युक्त होकर छल-कपट से (पृच्छिति) पूछता है (च) और (यः) जो (अधर्मेण) पूर्वोक्त प्रकार से (प्राह) उत्तर देता है, ऐसे व्यवहार में विद्वान् मनुष्य को योग्य है कि न उससे पूछे और न उसको उत्तर देवे। जो ऐसा नहीं करता तो (तयोः + अन्यतरः प्रैति) पूछने वा उत्तर देने वाले दोनों में से एक मर जाता है अर्थात् निन्दित होता है। (वा) अथवा (विद्वेषम्) अत्यन्त विरोध को (अधिगच्छित) प्राप्त होकर दोनों दुःखी होते हैं॥" द ॥ (द० ल० अ० पृ० ३४७)

आनुवारिकना: प्रैति से मिप्राय—'प्रैति' का प्रयोग यहाँ मुहावरे के रूप में हुआ है। मरजाने से स्रिभिप्राय यह भी है कि बिना उत्तर दिये सम्बन्ध तोड़ कर चले जाना। यह स्वाभाविक ही है कि जब कोई दुर्भावना से पूछता या उत्तर देता है, तो उनमें से कोई एक व्यक्ति किनारा कर लेता है। यदि ऐसा नहीं करते तो उनमें दूसरी भ्रवस्था विवाद भौर विरोध की भ्रा जाती है।

विद्या-दान किसे न दें--

धर्मार्यो यत्र न स्यातां शुश्रूषा वाऽपि तद्विधा । तत्र विद्या न वक्तव्या शुभं बीजमिवोषरे ॥८७॥ [२।११२](७१)

(यत्र धर्माथौं न स्याताम्) जहाँ धर्म ग्रौर ग्रथंप्राप्ति न हो (वा) ग्रौर (तद्विधा शुश्रूषा ग्राप्) गुरु के ग्रनुरूप सेवाभावना भी न हो (तत्र विद्या न वक्तव्या) ऐसे को विद्या का उपदेश नहीं करना चाहिए, क्योंकि (ऊषरे शुभं बीजम् + इव) वह ऊसर भूमि में श्रेष्ठ बीज बोने के समान है। जैसे बंजर भूमि में बोया हुग्रा बीज व्यर्थ होता है उसी प्रकार उक्त व्यक्ति को दी गई विद्या भी व्यर्थ जाती है।। ८७।।

कुपात्र को विद्यादान का निषेध---

विद्ययेव समं कामं मर्तव्यं ब्रह्मवादिना। स्रापद्यपि हि घोरायां न त्वेनामिरिणे वपेत्।। ८८॥

[२।११३<u>]</u> (७२)

(कामम्) चाहे (ब्रह्मवादिना) वेद का विद्वान् (विद्यया + एव समं मत्तंव्यम्) विद्या को साथ लेकर मरजाये (हि) किन्तु (घोरायाम् ग्रापदि + ग्राप) भयंकर ग्रापत्तिकाल में भी (एनाम् इरिणे तुन वपेत्) इस विद्या को बजर भूमि में न वोये ग्रयात् जहां विद्या फलवती न हो, जो उसका विनाश या दुख्ययोग करे, ऐसे कुपात्र के लिये न दे, उसे न पढ़ाये।। पदा।

विद्यादान-सम्बन्धी आख्यान एवं निर्देश-

विद्या बाह्मणमेत्याह ज्ञेविधस्तेऽस्मि रक्ष माम् । असूयकाय मां मा दास्तथा स्यां वीर्यवत्तमा ॥ ८६॥ [२।११४] (७३)

[एक स्राख्यान प्रचलित है कि एक बार] (विद्या ब्राह्मणम्+एत्य +स्राह) विद्या विद्वान् ब्राह्मण् के पास स्राकर बोली—(ते शेवधि: स्रस्मि, माम, रक्ष) "मैं तेरा खजाना हूँ, तू मेरी रक्षा कर (माम् स्रसूयकाय मा दाः) मुक्ते मेरी उपेक्षा, निन्दा या ईंध्या द्वेष करने वाले को मत प्रदान कर (तथा वीर्यवत्तमा स्याम्) इस प्रकार से ही मैं वीर्यवती = महत्त्वपूर्ण स्रौर शक्तिसम्पन्न बन सक्गी"।। ८६।। यमेव तु शुचि विद्यान्नियतब्रह्मचारिणम् । तस्मै मां बृहि विप्राय निषिपायाप्रमादिने ॥६०॥ [२।११५] (७४)

(यम् + एव तु शुनि नियतब्रह्मचारिणम्) "जिसे तुम छल-कपट रहित शुद्ध श्रद्धाभाव से युक्त, जितेन्द्रिय ग्रीर ब्रह्मचारी (विद्यात्) समभो (तस्मै ग्रप्रमादिने निधिपाय मां ब्रूहि) उस ग्रालस्यरहित ग्रीर इस खजाने की रक्षा एवं वृद्धि करने में समर्थं विष्र वेदभक्त जिज्ञासु शिष्य को मुभे पढ़ाना"।। ६०।।

अद्भुश्री टा : विद्या के ग्राख्यान का निरुत्त में वर्णन— ५-६० श्लोकों में मनु ने जिस विद्या के ग्राख्यान को वर्णित किया है, यह प्राचीन काल में बहु-प्रचलित मार्गनिर्देशक ग्राख्यान था। निरुत्त शास्त्र में महर्षि यास्क ने किसी प्राचीन ग्रन्थ के कुछ श्लोक उद्धृत किये हैं जिनमें कुछ विस्तार से इसी ग्राख्यान का वर्णन है। भाव एवं शब्दसाम्य द्रष्टिक्य है। श्लोक इस प्रकार हैं—

- विद्याह वै बाह्यएमाजगाम गोपाय मा शेवधिष्टेऽहमस्मि।
   असुयकायानुजवेऽयताय न मा बूया वीयंवती तथा स्याम्॥
- २ य श्रावृर्गोत्यवितथेन कर्णावदुःखं कुर्वन्नमृतं संप्रयच्छन् । तं मन्येत पितरं मातरं च तस्मै न द्रुद्धोत् कतमञ्चनाह ॥
- त्रघ्यापिता ये गुदं नाद्वियन्ते विश्रा वाचा मनसा कर्मणां वा ।
   यर्षव ते न गुरोर्मोजनीयास्तर्यव तान्न भुनवित श्रृतं तत् ॥
- ४. यमेव विद्याः शुचिमप्रमसं मेघाविनं ब्रह्मचर्योपपन्नम् । यस्ते न द्रुह्मे तृ कतमञ्चनाह तस्मै मा ब्रूया निधिपाय ब्रह्मन् ॥ (निरु०२।१।४)

गुरु को प्रथम श्रभिवादन-

लौकिकं वैदिकं वाऽपि तथाऽघ्यात्मिकमेव च । आदवीत यतो ज्ञानं तं पूर्वमभिवादयेत् ॥६२॥ [२।११७] (७५)

(यतः) जिससे (लौिकिकम्) लोक में काम ग्राने वाला—शस्त्रविद्या, ग्रथंशास्त्र, इतिहास, राजनीति विज्ञान ग्रादि सम्बन्धी (वा) ग्रथवा (वैदि-कम्) वेदविषयक (तथा) तथा (ग्राध्यात्मिकम् + एव) ग्रात्मा-परमात्मा सम्बन्धी (ज्ञानम्) ज्ञान (ग्राददीत) प्राप्त करे (तम्) उसको (पूर्वम् + ग्रभि-वादयेत्) पहले नमस्कार करे ॥ ६२॥

गुरु की शय्या और ग्रासन पर न बैठे---

शय्यासनेऽध्याचरिते श्रेयसा न समाविशेत् । शय्यासनस्यश्चेवेनं प्रत्युत्यायाभिवादयेत् ॥ ६४ ॥ [२।११६](७६) (श्रेयसा) गुरुजन ग्रादि बड़ों द्वारा (ग्रघ्याचरिते) प्रयोग में लायी जाने वाली (शय्या—ग्रासने) शय्या पलंग ग्रादि ग्रीर ग्रासन पर (न समा-विशेत्) न बैठे (च) ग्रीर (शय्यासनस्यः) यदि ग्रपनी शय्या ग्रीर ग्रासन पर लेटा या बैठा हो तो (एनम्) इन गुरुजन ग्रादि बड़ों को (प्रत्युत्थाय + ग्रिभवादयेत्) उनके ग्राने पर उठकर नमस्कार करे।। १४।।

बड़ों को अभिवादन से मानसिक प्रसन्नता-

ऊर्ध्वं प्राणा ह्युत्कामन्ति यूनः स्थविर आयित । प्रत्युत्थानाभिवादाम्यां पुनस्तान्प्रतिपद्यते ।।६५।।[२।१२०](७७)

(स्थिवरे+ग्रायित) विद्या, पद, ग्रायु ग्रादि में बड़ों के ग्राने पर (यूनः प्राणाः) छोटों के प्राण (उत्क्रामित) उत्तर को उभरने-से लगते हैं ग्रथीत् प्राणों में हलचल, घवराहट-सी उत्तरन होने लगती है (हि; किन्तु (प्रत्यु-त्थान-प्रभिवादाभ्याम) उठने ग्रौर नमस्कार करने से (पुनः) फिर से (तान् प्रतिपद्यते) शिष्य प्राणों की सामान्य-स्वाभाविक स्थिति को प्राप्त कर लेता है ग्रथीत् प्राणों की घबराहट, हलचल ग्रौर उभराव दूर हो जाते हैं ॥६५॥॥ अभिवादन और सेवा से ग्राय, विद्या, यह, बल की वृद्धि—

अभिवादनशीलस्य नित्यं वृद्धोपसेविनः।

चत्वारि तस्य वर्वन्ते आयुर्विद्यायशो बलम् ॥६६॥[२।१२१](७८)

(म्रिभवादनशीलस्य) म्रिभवादन करने का जिसका स्वभाव मौर (नित्यं वृद्धोपसेविनः) विद्या वा म्रवस्था में वृद्ध पुरुषों का जो नित्य सेवन करता है (तस्य म्रायुः विद्या यशः बल चत्वारि वर्धन्ते) उसकी म्रायु, विद्या, कीर्त्ति म्रोर बल, इन चारों की नित्य उन्नति हुम्रा करती है।। ६६।।

(सं० वि० पृ० ६४)

"जो सदा नम्र सुशील विद्वान् श्रीर वृद्धों की सेवा करता है उसका श्रायु, विद्या, कीर्ति श्रीर बल ये चार सदा बढ़ते हैं श्रीर जो ऐसा नहीं करता उनके श्रायु ग्रादि चार नहीं बढ़ते"। (स॰ प्र॰ पृ॰ ४९)

आन्युर्गोट्डन्य: प्रभिवादनादि से श्रायु विद्या-बल-यश की वृद्धि कैसे ? यहां प्रवन उठता है कि अभिवादनशील ग्रौर नित्यवृद्धोपसेवी व्यक्ति के आयु, विद्या, यश ग्रीर बल कैसे बढ़ते हैं ? इनका प्रस्पर क्या सम्बन्ध है ? इन मान्यताग्रों का उत्तर

<sup>ि</sup> प्रचित्ति प्रयं — युवा लोगों के प्राण वृद्ध लोगों के ग्राने पर ऊपर चढ़ते हैं और अस्युत्यान तथा प्रणाम करने से बह युवा पुरुष उन्हें पुनः प्राप्त कर लेता है।। १२०॥

मनु के मार्वा से खोजकर यहां स्पष्ट किया जाता है। उससे पूर्व, उत्तर से सम्बन्धित दी बातों को स्पष्ट करना आवश्यक है—एक तो यह कि जो व्यक्ति अभिवादनशील और सेवा करने की प्रवृत्ति का होता है, वह स्वभाव से ही विनम्न एवं मनोवैज्ञानिक दृष्टि से अधिक गुणग्राही होता है। उस पर सेव्य और ग्रभिवाद्य व्यक्तियों के गुणों का प्रभाव आता रहता है। दूसरी बात यह है कि वृद्ध व्यक्तियों से यहां वयोवृद्ध व्यक्तियों के साथ-साथ विशेषरूप से विद्या-प्रनुभववृद्ध विद्वान् व्यक्तियों से अभिप्राय है। मनु ने यह मान्यता २। १२६-१३१ [२।१४१ — १४६] श्लोकों में स्पष्ट कर दी है, विशेष रूप से निम्न श्लोक में तुलनात्मक रूप में—

न तेन वृद्धो अवित येनास्य पिलतं शिरः।
यो वं युवाऽप्यभीयानस्तं देवा स्यविरं विदुः॥२॥१३१ [२।१६६]
इनके स्पष्टीकरणके उपरान्त अब उन चार लाभो पर विचार कियाजाता है—

- (१) मनु ने २।६७ से १०१ [२।१२२ से १२६] में स्रिभवादन का विघान किया है और इसे प्रत्येक विद्यार्थी और व्यक्ति के निए श्रच्छा गुए। माना है। स्रिभ-वादनशील और वृद्धसेवी व्यक्ति विनम्न होता है। उसके स्रादर करने के स्वभाव, विनम्नता और सेवा-सुश्रूषा, सुशीलता बादि गुणों के कारण उसकी सभी स्थानों पर प्रशंसा होती है। इस प्रकार उसका यश बढ़ता है।
- (२) ग्रभिवादनशील और सेवा शुश्रूषा करने वाले व्यक्ति के इन गुणों से प्रमावित होकर विद्वानों की स्वाभाविक रूप से अधिक विद्या प्रदान करने की भावना बनती है। वह अपने इन गुणों के प्रभाव से विद्या-अनुभव-वयोवृद्ध विद्वानों से उनकी बुद्धि में अन्तिनिहित ज्ञान को जैसे स्वतः श्राकृष्ट कर लेता है। एक बहुत उपयुक्त उदाहरण द्वारा मनु ने इस बात को स्वयं समकाया है—

यथा सनन् सनित्रेण नरोवार्यधिगच्छति। तथा गुरुगतां विद्यां शुक्र बुरुधि गच्छति॥२।१६३ [२।२१८]

इन गुणों से रहित व्यक्ति को विद्या नहीं प्राती। यही कारण है कि विद्या प्राप्ति के इच्छुक व्यक्तियों में मनु ने ग्रीर सभी शास्त्रों ने सेवा भावना को ग्रावश्यक माना है—"धर्मायाँ यत्र न स्यातां शुष्पूषा वाऽिष तिहृषा। तत्र विद्या न वक्तव्या—॥" शाद७ [२।११२], "शुष्पूषुः " ग्राव्याच्या वश धर्मतः" । शाद४ [२।१०६]। इस प्रकार विद्यावृद्धि होती है। ग्राभवादनशील ग्रीर सेवाभावी के प्रति प्रत्येक व्यक्ति का स्नेह उमड़ पड़ता है ग्रीर वह चाहता है कि मैं इसका जितना हो सके भला करूं।

(३-४) जो विद्यार्थी या व्यक्ति ग्रभिवादनशील, शुश्रृषु होकर विद्या-ग्रनुमव-वयोवृद्ध व्यक्तियों के सान्तिष्य में रहेगा तो उसे उनसे धर्म ग्रर्थात् सदाचार शुद्धि, ईश्वरोपासना, श्रेष्ठ गुंग श्रीर श्रनुमव, योगसिद्धि श्रादि का ज्ञान एवं शिक्षा- दीक्षा प्राप्त होगी। घ्यान देने योग्य बात है कि यहां 'उपसेविनः' पद का प्रयोग है जिसका विशेष अर्थ है—'वृद्धों के समीप रहकर सेवा करना'। इन बातों को स्पष्ट करने के लिए मनु के उदाहरण प्रस्तुत हैं—

> उपनीय गुरः शिष्यं शिषयेत् शौचनावितः । श्राचारमन्निकार्यं च संस्थीपासममेव च ॥ २ । ४४ [२ । ६६]

यही शिक्षाएं स्रिमिवादनशील श्रीर विद्या-वयोवृद्धों के समीप गुरुवत् प्राप्त होती रहती हैं। तन, मन की शुद्धि से [४। १०६] नीरोग होकर, सदाचार, श्रानिहोत्र-सन्ध्योपासना स्रादि धर्मपालन से स्राय एवं बल की वृद्धि होती है। इसकी पुष्टि में मनु के कुछ उदाहरए। प्रस्तुत हैं—

- (क) शुद्धि एवं संन्ध्योपासना ब्रादि से बायुक्दि-
  - १ उत्यायावश्यकं कृत्वा कृतशौचः समाहितः । पूर्वा संघ्या जपन् तिष्ठेत् स्वकाले चापरा चिरम् ॥
  - २ ऋषयो बीर्घसन्ध्यत्वात् बीर्घमायुरवाप्नुयुः । प्रज्ञां यशस्त्र कीर्ति च ब्रह्मवर्षसमेव च ॥ ४ । ६३-६४ ॥
- (ख) सदाचार से श्रायु-बल बृद्धि-
  - १. ग्राचाराल्लमते ह्यायुः ग्राचाराबीप्सताः प्रजाः ॥
  - २. सर्वेसक्षराहीनोऽपि यः सवाचारवान्नरः। श्रद्धवानोऽनसूयश्व श्रतं वर्वोशि बीवति ॥ ४।१५६, १५८॥

सदाचार से मायुवृद्धि भौर दुराचार से म्रत्यायु-वर्णन सम्बन्धी मन्य श्लोक ४। १५७, ४। १३४, १। ४१-४२ भी द्रष्टव्य हैं।

- (ग) घार्मिक-सात्त्विक वतों से ग्रायु-यश ग्रादि की वृद्धि-
- १. स्वर्गायुष्ययशस्यानि वतानीमानि घारयेत् ॥ ४ । १३ ।

(वे व्रत ४।१४ से २५ म तक विहित हैं)

इन सब बल-ग्रायु-वर्षक बातों का ज्ञान-ग्रनुभव, विद्या-ग्रनुभव-वयोवृद्ध व्य-क्तियों के सान्निध्य से प्राप्त होता है, ग्रीर उनका सान्निध्य ग्रिभवादनकीलता, सेवा-गुश्रूषा से प्राप्त होता है। इस प्रकार क्लोकोक्त गुणों से बल ग्रीर ग्रायु की वृद्धि होती है।

श्रभिवादन-विघि---

म्रभिवादात्परं वित्रो ज्यायांसमभिवादयन् । म्रसो नामाहमस्मीति स्वं नाम परिकोर्तयेत् ॥६७॥ [२।१२२](७६)

भोःशब्दं कीर्तयेदन्ते स्वस्य नाम्नोऽभिवादने।

नाम्नां स्वरूपभावो हि भो भाव ऋषिभिः स्मृतः ॥६६॥ [ २।१२४] (८०)

[२। ६७ में विहित प्रक्रिया पूरी होने के बाद फिर] (ग्रिभिवादने) श्रिभवादन में (स्वस्य नाम्नः ग्रन्ते) ग्रपना नाम बताने के पश्चात् ('भोः' शब्दं कीर्तयेत्) 'भोः' यह शब्द लगाये (हि) क्योंकि (ऋषिभिः) ऋषियों ने (भोभावः नाम्नां स्वरूपभावः स्मृतः) 'भोः' के ग्रिभिग्नय को नामों के स्वरूप का द्योतक ही माना है ग्रर्थात् 'भोः' सबोधन के उच्चारण में ही नाम का श्रन्तर्भाव स्वतः हो जाता है [२।१०३] । 'जैसे—''ग्रभिवादये ग्रहं देवदत्तः 'भोः'।।६६।

प्रभिवादन का उत्तर देने की विधि-

आयुष्मान्भव सौम्येति वाच्यो विप्रोऽभिवादने ।

अकारक्चास्य नाम्नोऽन्ते वाच्यः पूर्वाक्षरः प्लुतः ॥१००॥ [२।१२४ [(६१) (ग्रिभवादने) ग्रिभवादन का उत्तर देते समय (विप्रः) द्विज को

(म्राभवादन) ग्राभवादन का उत्तर दत् समय (विशः) ग्रहल का (सीम्य 'ग्रायुष्मान् भव' 'इति वाच्यः) 'हे सौम्य ! ग्रायुष्मान् हो' ऐसा कहना चाहिए (च) ग्रीर (ग्रस्य नाम्नः +ग्रन्ते ग्रकारः पूर्वाक्षरः प्लुतः) नमस्कार करने वाले के नाम के ग्रन्तिम ग्रकार ग्रादि स्वरों को पहले ग्रक्षर सहित प्लुत की घ्वनि [तोन मात्राग्रों के समय] में उच्चारण करे। जैसे—'देवदत्त' नाम में ग्रन्तिम स्वर ग्रकार है, जो 'त' में मिला हुग्रा है। इस प्रकार 'त' सहित ग्रकार को ग्रर्थात् ग्रन्तिम 'त' को ही प्लुत बोले। उदाहरण है—"ग्रायुष्मान् भव सीम्य देवदत्त ३" ग्रथवा "ग्रायुष्मान् भव सीम्य यग्रदत्त३"। १००४।

अभिवादन का उत्तर न देने वाले को अभिवादन न करें-

यो क वैत्त्यभिवादस्य विषः प्रत्यभिवादनम्।

नाभिवाद्यः स विदुषा यथा शूद्रस्तथैव सः ॥१०१॥ [२।१२६] (८२)

(यः विष्रः) जो द्विज (ग्रिभिवादस्य प्रत्यभिवादनम्) ग्रिभिवादन करने के उत्तर में ग्रिभिवादन करना नहीं जानता ग्रर्थात् नहीं करता (विदुषा सः न + ग्रिभिवाद्यः) बुद्धिमान् ग्रादमी को उसे नमस्कार नहीं करना चाहिए, क्योंकि (सः यथा शूद्रः तथा + एव) वह शूद्र के समान है ।। १०१ ।। वर्णानुसार कुशल प्रश्नविधि—

बाह्मणं कुशलं पृच्छेत्क्षत्रबन्धुमनामयम् । वैश्यं क्षेमं समागम्य शूद्रमारोग्यमेव च।।१०२॥[२।१२७](८३)

[मिलने पर, नमस्कार के बाद] (ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्) ब्राह्मणं कुशलता—प्रसन्नता एवं वेदाघ्ययन ग्रादि की निविध्नता, (क्षत्रबन्धुम् म्रानामयम्) क्षत्रिय के बल ग्रादि की हिट्ट से स्वास्थ्य के विषय में, (वैश्यं क्षेमम्) वैश्यं से क्षेम—धन ग्रादि की सुरक्षा ग्रीर ग्रानन्द के विषय में, (च) ग्रीर (शूद्रम् +ग्रारोग्यम् +एव) शूद्र से स्वस्थता के विषय में (पृच्छेत्) पूछे। ग्रिभिप्राय यह है कि वर्णानुसार उनके मुख्य उद्देश्यसाधक व्यवहारों की निविध्नता के विषय में प्रधानता से पूछे॥ १०२॥

दीक्षित के नामोच्चारण का निषेध—

म्रवाच्यो दीक्षितो नाम्ना यवीयानिष यो भवेत् । भोभवत्पूर्वकं त्वेनमभिभाषेत धर्मवित् ॥१०३॥ [२।१२८] (८४)

(दीक्षितः) उपनयन में दीक्षित (यः यवीयान् + ग्रिप भवेत्) यदि कोई छोटा भी हो तो उसे (नाम्ना ग्रवाच्यः) नाम लेकर नहीं पुकारना चाहिए (धर्मवित्) व्यवहार में चतुर व्यक्ति को चाहिए कि वह (एनं 'भो' 'भवत्' पूर्वकम् ग्रभिभाषेत) ग्रपने से छोटे व्यक्ति को 'भो' 'भवत्' जैसे ग्रादरबोधक शब्दों से सम्बोधित करे।। १०३।।

परस्त्री के नामोच्चारण का निषेध-

परपत्नी तु या स्त्री स्यावसम्बन्धा च योनितः । तां ब्र्याद्भवतीत्येवं सुभगे भगिनीति च ॥१०४॥ [२।१२६](८४)

(या परपत्नी च योनितः ग्रसम्बन्धा स्त्री स्यात्) जो कोई दूसरे की पत्नी ग्रौर योनि से सम्बन्ध न रखने वाली स्त्री ग्रर्थात् बहन ग्रादि न हो (ताम्) उसे ('भवति' 'सुभगे' 'भिगनी' इति +एवं ब्रूयात्) 'भवति!' [=ग्राप] 'सुभगे!' [=सौभाग्यवति!] 'भिगनी!' [=बहन] इस प्रकार के शब्दों से सम्बोधित करे।। १०४।। सम्मान के ग्राधार—

वित्तं बन्धुर्वयः कर्मे विद्या भवति पञ्चमी। एतानि मान्यस्थानानि गरीयो यद्यदुत्तरम् ॥१११॥[२।१३६](८६) (वित्तं बन्धुः वयः कर्म) एक—धन, दूसरे—बधु, कुटुम्ब, कुल, तीसरी—ग्रायु, चौथा—उत्तम कर्म (पञ्चमी विद्या भवति) ग्रीर पांचवीं—श्रेष्ठविद्या (एतानि मान्यस्थानानि) ये पांच मान्य के स्थान हैं, परन्तु (यद्-यद्+उत्तरं गरीयः) [जो-जो परला है वह ग्रातिशयता से उत्तम हैं] धन से उत्तम बन्धु, बन्धु से ग्राधिक ग्रायु, ग्रायु से श्रेष्ठ कर्म ग्रीर कर्म से पवित्र विद्या वाले उत्तरोत्तर ग्राधिक माननीय हैं।। १११।।

(स॰ प्र॰ पृ० २५६)

अर्जुटरीट्डन: विशिष्ट विद्वान सर्वाधिक सम्मान्य—लीकिक ग्रीर वैदिक क्षेत्र, दोनों में ही विशिष्ट विद्वान्व्यक्ति सर्वाधिक सम्मान्य होता है। ग्रन्य प्रमाणों से भी यह बात स्पष्ट होती है—

"यथा जानपदीषु विद्यातः पुरुषविशेषो भवति, पारोवर्यवित्सु खलु वेदितृषु भूयोविद्यः प्रशस्यो भवति ।" (निरु० १ । १४) = जगत् में अधिक विद्याश्चाता सबसे विशेष माना जाता है, इसी प्रकार वेदिवद्यावेत्ताओं में भी जो अधिक वेदिवद्या का शाता है वह अधिक सम्मान्य एवं महान् है।

पञ्चानां त्रिषु वर्णेषु सूयांसि गुणवन्ति च। यत्र स्युः सोऽत्र मानाहं: शूद्रोऽपि दशमीं गतः।।११२॥ [२।१३७] (८७)

(त्रिषु वर्णेषु) तीनों वर्णों में स्रयीत् ब्राह्मण, क्षत्रिय स्रीर वैश्यों में परस्पर (पञ्चानां यत्र भूयांसि गुणावन्ति स्युः) उक्त [२।१११] पांच गुणों में उत्तरोत्तर स्तर वाले स्रधिक गुण जिसमें हों (स्रत्र सः मानार्हः) समाज में वह कम गुणावालों के द्वारा सम्मान करने योग्य है (दशमीं गतः सूदः + ग्रिप) तथा दशमी स्रवस्था स्रयीत् नब्बे वर्ष से स्रधिक स्रायुवाला सूद्र भी सब के द्वारा सम्मान देने योग्य है।।११२।।

किस-किस के लिए मार्ग दें-

चिक्रणो दशमीस्थस्य रोगिणो भारिणः स्त्रियाः । स्नातकस्य च राज्ञश्च पंथा देयो वरस्य च ।।११३॥[२।१३८](८८)

(चिक्रिणः) सवारी ग्रर्थात् रथ, गाड़ी ग्रादि में बैठे हुए को (दशमी-स्थस्य) दशमी ग्रवस्था वाले ग्रर्थात् नब्बे वर्ष से ग्रिधिक ग्रायु वाले को (रोगिणः) रोगो को (भारिणः) बीभ उठाये हुए को (स्त्रियः) स्त्री को (च) ग्रीर (स्नातकस्य) स्नातक को (राज्ञः) राजा को (च) तथा (वरस्य) दूहहे को (पन्था देयः) पहले रास्ता दे देना चाहिए।। ११३।।

राजा श्रीर स्नातक में स्नातक श्रधिक मान्य— तेषां तु समवेतानां मान्यौ स्नातकपार्थियौ । राजस्नातकयोश्चेव स्नातको नृपमानभाक् ॥११४॥[२।१३६] (८६)

(तेषाम् तु) उन [२। ११३] सब के (समवेतानाम्) एकत्रित होने पर (स्नातक-पाथिवौ मान्यौ) स्नातक भौर राजा सबके सम्मान के योग्य हैं (च) भौर (राजस्नातकयोः एव) राजा तथा स्नातक में भी (स्नातकः) स्नातक ही (नृपमानभाक्) राजा के द्वारा सम्मान पाने योग्य है श्रर्थात् स्नातक विद्वान् सबसे ग्रधिक सम्मान का पात्र है ॥ ११४॥

ग्राचार्यका लक्षण---

उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद् द्विजः । सकत्पं सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते ॥ ११४ ॥ [२ । १४०] (६०)

(यः उपनीय तु) जो यज्ञीपवीत कराके (सकल्पंच सरहस्यम्) कल्पसूत्र श्रीर वेदान्तसिहत (शिष्यं वेदम् + ग्रघ्यापयेत्) शिष्य को वेद पढ़ावे (तम् + ग्राचार्यं प्रचक्षते) उसको 'ग्राचार्यं कहते हैं।। ११५।। (द० ल० वे० पृ० ४)

''जो बाह्यएा, क्षत्रिय ग्रथवा वैश्य गुरु ग्रपने शिष्य को यज्ञोपवीत ग्रादि धर्म क्रिया कराने के बाद वेद को ग्रर्थ ग्रीर कलासहित पढ़ावे तो ही उसको ग्राचार्य कहना चाहिए।'' (द० ल० शि० पृ० ८९)

अन्तु श्री का कल्प से श्रमिश्राय — यहां 'कल्प' से किसी ग्रन्थ-विशेष से ग्रभिश्राय नहीं है ग्रपितु वेदोक्त यज्ञ, धर्मक्रियाग्रों ग्रादि का निरूपण जिसमें होता है, उस विद्या विशेष से है। उपाध्याय का लक्षण —

एकदेशं तु वेदस्य वेदाङ्गान्यपि वा पुनः।

योऽध्यापयति वृत्त्यर्थमुपाध्यायः स उच्यते ॥ ११६ ॥ [२।१४१] (६१)

(यः) जो (वृत्ति + अर्थम्) जीविका के लिए (वेदस्य एकदेशम्) वेद के किसी एक भाग या ग्रंश को (अपि वा पुनः वेदांगानि) या फिर वेदांगों = शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्दशास्त्र ग्रौर ज्योतिष विद्याग्रों को (अध्यापयित) पढ़ाता है (सः उपाध्यायः उच्यते) वह 'उपाध्याय' कहलाता है ।। ११६ ।।

अनुश्रीत्जना : वेदांगों से यहां तत्तत् विद्याविशेष ग्रहण करनी चाहिए, कोई ग्रन्थविशेष नहीं।

पिता-गुरु का लक्षण-

निषेकादीनि कर्माणि यः करोति यथाविधि । सम्भावयति चान्नेन स वित्रो गुरुरुच्यते ॥ ११७ ॥

[२।१४२] (६२)

(यः) यथाविधि) जो विधि-स्रनुसार (निषेकादीनि कर्माण करोति) गर्भाधान स्रादि संस्कारों को करता है (च) तथा (स्रन्नेन संभावयित) भ्रन्न स्रादि भोज्य पदार्थों द्वारा बालक का पालन-पोषण करता है (स विप्रः) वह विद्वान् द्विज (गुरुः + उच्यते) 'गुरु' कहलाता है ॥ ११७॥

"जो वीर्यदान से लेके भोजनादि कराके पालन करता है, इससे पिता को 'गुरु' कहते हैं।'' (द० ल० ग्रा० पृ० २७६)

"निषेक—प्रथात् ऋतु-प्रदान यह प्रथम संस्कार है। पिता निषेक करता है, इसलिए पिता ही मुख्य गुरु है।" (पू० प्र० पृ० ७७) ऋतिक का लक्षण—

श्रान्याधेयं पाकयज्ञानग्निष्टोमादिकान्मलान्।

यः करोति वृतो यस्य स तस्य तस्यित्विगिहोच्यते ॥११८॥[२।१४३](६३)

(यः वृतः) जो ब्राह्मण किसी के द्वारा वरण किये जाने पर (तस्य) उस वरण करने वाले के (अग्न्याधेयम्) अग्निहोत्र (पाकयज्ञान्) बलिवैश्वदेव आदि तथा पूर्णिमा आदि विशेष उपलक्ष्यों पर किये जाने वाले यज्ञों को (अग्निष्टोम + आदिकान् मखान्) अग्निष्टोम आदि बड़े यज्ञों को (करोति) करता है (सः तस्य ऋत्विक् उच्यते) वह उस वरण करने वाले का 'ऋत्विक्' कहलाता है ।। ११८ ।।

अनुरीला : ऋत्विज् का अधिकारी कौन—ऋत्विज् कैसे होने चाहिए, इस पर महर्षि दयानन्द ने प्रकाश डाला है, जो उद्धरणीय है—"ऋत्विजों के लक्षण—ग्रच्छे विद्वान, धार्मिक, जितेन्द्रिय, कर्म करने में कुशल, निर्लोंभ, परोपकारी, दुर्व्यसनों से रहित, कुलीन, सुशील वैदिक मत वाले, वेदवित् एक, दो, तीन ग्रथवा चार का वरण करें।" (सं० वि० सामान्य प्र०)

ग्रघ्यापक या ग्राचार्य की महत्ता-

य ग्रावृणोत्यवितथं ब्रह्मणा श्रवणावुभौ।

स माता स पिता ज्ञेयस्तं न द्रुह्यत्कदाचन ॥ ११६ ॥ [२।१४४ [ (६४)

(यः ब्रह्मणा) जो गुरु या ग्राचार्य वेदज्ञान के द्वारा (उभी श्रवणी ग्रवितथम् ग्रावृणोति) दोनों कानों को भलीभांति परिपूर्ण करता है [सुनाता-पढ़ाता है] (सः माता सः पिता ज्ञेयः) उसे माता, पिता समभना चाहिए

(तं कदाचन न द्रुह्योत्) श्रीर उससे कभी द्रोह [=ईर्ष्या-श्रपमान] न करे।। ११६।।

आनुर्यो टान्य: ११६ की निरुक्त से तुलना—निरुक्त शास्त्र में महर्षि यास्त्र ने किसी प्राचीन ग्रन्थ का श्लोक उद्धृत किया है, जो मनु के श्लोक से भाव श्रीर शब्दों की इष्टि से पर्याप्त मिलता-जुलता है। तुलना की जिए—

य त्रावृणोत्यवियेन कर्णो-ब्रदुःखं कुर्वन्नमृतं संप्रयच्छन् । तं मन्येत पितरं मातरं च तस्में न दुह्येत् कतमञ्चनाह ।। (निरु० २।१।४) पिता से वेदज्ञानदाता ग्राचार्यं बड़ा होता है-

उत्पादकब्रह्मदात्रोगंरीयान्ब्रह्मदः पिता। ब्रह्मजन्म हि विप्रस्य प्रेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ १२१॥ [२।१४६](६५)

(उत्पादक-ब्रह्मदात्रोः) उत्पन्न करने वाले पिता श्रीर विद्या या वेद-ज्ञान देनेवाले पिता श्राचार्य [११५] में (ब्रह्मदः पिता गरीयान्) वेदज्ञान देनेवाला आचार्य रूप पिता ही श्रधिक बड़ा श्रीर माननीय है (हि) क्योंकि (विप्रस्य) द्विज का (ब्रह्मजन्म) [शरीर-जन्म की श्रपेक्षा] ब्रह्मजन्म = उप-नयन में दीक्षित करके वेदाघ्ययन एवं ईश्वर्ज्ञान कराना ही (इह च प्रेत्य शाश्वतम्) इस जन्म श्रीर परजन्म में स्थिर रहने वाला है श्रर्थात् शरीर तो इस जन्म के साथ ही नष्ट हो जाता है किन्तु योग तथा विद्या के संस्कार मुक्तिप्राप्ति तक साथ देते हैं ॥ १२१॥

अवस्तु श्री त्उन्तः बहाजन्म से अभिशय—श्राचार्यं उपनयन संस्कार के द्वारा वेदाध्ययन ग्रोर ईश्वरज्ञान कराके एक जन्म प्रदान करता है, जिसे इस श्लोक में 'ब्रह्मजन्म' की संज्ञा दी है। यह जन्म शाश्वत मुखदायक है श्रयीत् मुक्तिपर्यन्त इस जन्म श्रीर परजन्मों में सुखदायक है। इसी जन्म के कारण ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य को द्विज (द्विजीयते इति द्विजः) कहा जाता है। यह अनुष्ठान वेदाधारित ही है; द्वष्टव्य है प्रमाणरूप में एक मन्त्र — जिसका भाव मनुस्मृति के २।११-१२, ४३, ४४ श्रादि में भी ग्राता है—

म्राचार्य उपनयमानी बह्यचारिएां कृत्युते गर्भमन्तः। तं रात्रोस्तिस्र उदरे बिमर्तिं तं जातं ब्रष्टुमर्मिसं यन्ति देवाः॥ (ग्रयवं०११।५।१)

"ग्राचार्य ब्रह्मचारी को प्रतिज्ञापूर्वक समीप रखके तीन रात्रि पर्यन्त संघ्यो-पासनादि सत्पुरुषों के ग्राचार की शिक्षा कर उसके ग्रात्मा के भीतर गर्भेरूप विद्या-स्थापन करने के लिए उसको पूर्ण विद्वान् करदेता और जब वह पूर्ण ब्रह्मचर्य ग्रीर विद्या को पूर्ण करके घर को ग्राता है तब उसको देखने के लिए सब विद्वान् लोग सम्मुख जाकर बड़ा मान्य करते हैं (सं० वि० ६४) कामान्माता पिता चेनं यदुत्पादयतो मिथः।

संसूति तस्य तां विद्याद्यद्योनावभिजायते ।। १२२ ॥[२।१४७](६६)

(माता च पिता यत् एनं मिथः उत्पादयतः) माता स्रोर पिता जो इस बालक को मिलकर उत्पन्न करते हैं, वह (कामात्) सन्तान-प्राप्ति की कामना से करते हैं (यत् + योनौ + प्रिभजायते) वह जो माता के गर्भ से उत्पन्न होता है (तस्य तां संभूति विद्यात्) उसका वह साधारणरूप से संसार में प्रकट होना मात्र जन्म है स्रर्थात् वास्तविक जन्म तो उपनयन में दीक्षित करके शिक्षा के रूप में आचार्य ही देता है जिससे मनुष्य वास्तव में मनुष्य बनता है।।१२२॥

ग्राचार्यं द्वारा प्रदत्त ब्रह्मजन्म स्थिर होता है--

ब्राचार्यस्त्वस्य यां जाति विधिवद्वेदपारगः। उत्पादयति सावित्र्या सा सत्या साऽजरामरा ॥१२३॥ [२।१४८](६७)

(वेदपारगः श्राचार्यः) वेदों में पारगत श्राचार्य [२।११५ (२।१४०)] (विधिवत्) विधि-प्रनुसार (सावित्र्या) गायत्रीमन्त्र की दीक्षापूर्वक [२।४४, ४६, ५१-५३] ग्रर्थात् उपनयन संस्कार से [२।११-१२] (ग्रस्य) इस विद्यार्थी या व्यक्ति के (यां जातिम् उत्पादयति) जिस जन्म अर्थात् ब्रह्म-जन्म को प्रदान करता है [द्रष्टव्य २।१२१,१२२,१२५ श्लोक] (सा तु) वही जन्म तो (सत्या) वास्तविक मनुष्य जन्म है, (सा + ग्रजरा + श्रमरा) वह जन्म तो (सत्या) वास्तविक मनुष्य जन्म है, (सा + ग्रजरा + श्रमरा) वह जन्म ग्रजरता = कभी क्षीण न होना ग्रौर ग्रमरता — मृत्यु ग्रर्थात् विनाश को न प्राप्त होना ग्रादि गुगों से युक्त है ग्रर्थात् वेद ग्रौरं ईश्वर-ज्ञान-रूपी जन्म में दीक्षित होकर मनुष्य ग्रजर-ग्रमर मुक्ति पद को प्राप्त कर लेता है। यही मनुष्य का सत्य ग्रर्थात् वास्तविक उद्देश्य, है। सुशिक्षा के बिना मनुष्य 'मनुष्य' नहीं बनता ॥ १२३॥

अद्भुट्रिटिन ना: 'जाति' शब्दार्थं का विवेचन—'जन्' धातु से 'क्तिन्' प्रत्यय के योग से 'जाति' शब्द निष्पन्न होता है। यहां यह 'जन्म' के पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त है और 'ब्रह्मजन्म' के प्रयं में प्रयुक्त हुआ है, अन्य किसी जातिविशेष के लिए नहीं—

(क) पूर्वापर क्लोकों यें इन्हीं गुए। वाले ब्रह्मजन्म का प्रसंग है। १२१ में माता से प्राप्त जन्म की प्रपेक्षा ब्रह्मजन्म को उत्कृष्ट एवं शाक्वत बतलाया है। १२२ ग्रीर १२३ क्लोक उसके ग्रथंबाद हैं। १२२ में माता-पिता से प्राप्त जन्म कम महत्त्व वाला किस कारण से है यह स्पष्ट किया है। १२३ में ब्रह्मजन्म किस कारए। से उत्कृष्ट है, यह स्पष्ट किया है। इस प्रकार उसी ग्रथं की इसमें क्रमशः श्रनुवृत्ति है।

- (ल) १२५ में भी ब्रह्मजन्म का कथन है, जो म्राचार्य या गुरु द्वारा प्राप्त होता है, उसे ही 'जाति' कहते हैं।
- (ग) इस क्लोक में 'जाति' ब्रह्मजन्म के अर्थ में प्रयुक्त है। इसकी सिद्धि मनु द्वारा प्रयुक्त विशेषणों से ही हो जाती है। 'सत्या, अजरा, अमरा' विशेषण अन्य किसी जाति में नहीं घटते अपितु ब्रह्मजन्म में ही घटते हैं, क्योंकि यही मुक्तिप्राप्ति में साधक होता है। देखिए—

"बाह्मीयं कियते तनुः" [२।३(२।२८), २।४३ (२।६८); २।२२४ (२।२४६); ४।१४८, १४६; ६।८१-८५ म्रादि]।

(घ) जाति का अर्थ 'जन्म' है। इसकी पुष्टि मनुस्वयं १।२०१ व्लोक द्वारा करते हैं। वहां "जात्यन्धविधरो" अर्थात् 'जन्म से अधे और बहरे' यह प्रयोग 'जन्म' अर्थ में है। इस प्रकार यहां भी 'जाति' शब्द का 'जन्म' अर्थ ग्रहण करना ही मनु-सम्मत है। इसी अर्थ में १०। ४ में भी इसका प्रयोग है—

१. ''**चतुर्थः एकजा**तिस्तु शूद्रः'' [१०।४॥] गुरु का सामान्य लक्षण—

> अत्पं वा बहु वा यस्य श्रुतस्योपकरोति यः । तमपीह गुरुं विद्यात् श्रुतोपक्रियया तया ।।१२४।। [२।१४६](६८)

(यः यस्य) जो कोई जिस किसी का (श्रुतस्य ग्रर्ल् वा बहुउप-करोति) विद्या पढ़ाकर थोड़ा या ग्रधिक उपकार करता है (तम् + ग्रपि + इह) उसको भी इस संसार में (तया श्रुत + उपक्रियया) उस विद्या पढ़ाने के उपकार के कारण (गुरुं विद्यात) गुरु समभना चाहिए।। १२४।। विद्वान् बालक वयोवृद्ध से बड़ा होता है—

ब्राह्मस्य जन्मनः कर्त्ता स्वधर्मस्य च शासिता । बालोऽपि विप्रो वृद्धस्य पिता भवति धर्मतः ॥१२५॥[२।१५०](६६)

(ब्राह्मस्य जन्मनः कर्ता) ईश्वरज्ञान एवं वेदाघ्ययन के जन्म को देने वाला (स्वधर्मस्य च शासिता) श्रीर उसके श्रपने धर्म का उपदेश देने वाला (विप्रः) विद्वान् (बालः +श्रपि) वालक श्रर्थात् श्रत्पायु होते हुए भी (धर्मतः) धर्म से (वृद्धस्य पिता भवति) शिक्षा प्राप्त करने वाले दीर्घायु व्यक्ति का पिता श्रर्थात् गुरु के समान वड़ा होता है।। १२५।। उक्त विषय में श्राङ्गिरस का दण्टान्त—

भ्रध्यापयामास पितृञ्ज्ञिशुराङ्गिरसः कविः । पुत्रका इतिहोवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ।।१२६॥[२।१५१](१००) [इस प्रसंग में एक इतिवृत्त भी है] (ग्राङ्गिरसः शिशुः कविः) ग्राङ्गि- बंशी 'शिशु' नामक बासक विद्वान् ने (पितृन्) अपने पिता के समान चाचा आदि पितरों को (अध्यापयामास) पढ़ाया (ज्ञानेन परिगृह्य) ज्ञान देने के कारण (तान् 'पुत्रकाः' इति ह उवाच) उनको 'हे पुत्रो' इस शब्द मे सम्बोधित 'किया ॥ १२६॥

अद्भुर्टिक कर्र (शृक्षि काब की 'ब्युत्पत्ति काब का काब्द 'कु-शब्दे' (श्रदादि) धातु से 'श्रव इः' (उणादि ४। १३६) सूत्र से 'इः' प्रत्यय लगने से बनता है।

इसकी निरुक्ति है--

'कान्तवर्शनाः कान्तप्रका वा विद्वांतः' (ऋ० द० ऋ० भू०)
''कविः कान्तवर्शनो मवति'' (निरुक्त १२ । १३)

इस प्रकार विद्याओं के सूक्ष्म तत्त्वों का द्रष्टा, बहुश्रुत ऋषि व्यक्ति कवि होता है। इसे 'अनुचान' भी इस प्रसंग में कहा है [२।१२६] बाह्मणों में भी कवि के इस अर्थ पर प्रकाश डाला है — ''ये वा अनुचानास्ते कवयः'' (ऐ०२।२)।

"एते वै कवयो यहस्यः" (२०१।४।२।६)।
"ये विद्वांसस्ते कवयः" (७।२।२।४)।
शुद्र्युवांसो वै कवयः" (तै०३।२।२।३)।

(२) शिशु आङ्गिरस-यह अगिराबंश का एक विद्वान् वालक बा। बाल्याबस्था में मन्त्रद्रष्टा होने के कारण यह गुणासिषान 'शिशु' नाम से ही प्रसिद्ध हो गया। इसका यह आस्यान ताण्डच बाह्यण १३।३।२३-२४ और पञ्च बा० १३।३।२४ में यथावत् आता है। वहां इसे "मन्त्रकृतां मन्त्रकृत्" कहा है। ऋ० ६।११२ सूक्त,, इसी शिशु ऋषि द्वारा दृष्ट है। सामवेद में "यत्सोम चित्रम् " "" [उ० ३।२।१३] तृच् को इसके द्वारा दृष्ट होने के कारण ही "शैशव साम" कहा गया है।

त्ने तमर्यमपृच्छन्त देवानागतमन्यवः । देवादचैतान्समेत्योचुर्न्याय्यं वः शिशुरुक्तवान् ॥१२७॥[२।१५२] (१०१)

(ग्रागतमन्यवः ते) [उनत संबोधन को सुनकर] गुस्से मे ग्राये हुए उन पितरों ने (तम् स्थर्ष देवान् ग्रपृच्छन्त) उस 'पुत्र' सम्बोधन के ग्रायं ग्रयवा ग्रीचित्य के विषय में देवताग्रों = बड़े विद्वानों से पूछा (च) ग्रीर तब (देवाः समेत्य एतान् ऊचुः) सव विद्वानों ने एकमत होकर् इनसे कहा कि (शिजुः वः न्याय्यम् उन्तवान्) तत्त्वदर्शी 'शिशु' ग्राङ्गिरस ने तुम्हारे लिए 'पुत्र' शब्द का सम्बोधन ठोक ही किया है।। १२७॥

विद्वता के ब्राधार पर बालक ब्रौर पिता की परिभाषा-

म्रज्ञो भवति व बालः पिता भवति भन्त्रदः । म्रज्ञ हि बालमित्याहुः पितेत्येव तु मन्त्रदम् ॥१२८॥[२।१४३](१०२) (ग्रज्ञ: व बाल: भवति) चाहे सौ वर्ष का भी हो परन्तु जो विद्या-विज्ञान से रहित है वह बालक ग्रीर (मन्त्रद: पिता भवति) जो विद्या-विज्ञान का दाता है उस बालक को भी वृद्ध [=पिता] मानना चाहिए (हि) क्यों कि सब शास्त्र, ग्राप्त विद्वान् (ग्रज्ञ बालम् + इति) ग्रज्ञानी को बालक (मन्त्रदंतु पिता इत्येव ग्राहुः) ग्रीर ज्ञानी को पिता कहते हैं ॥ १२६॥ (स॰ प्र० २५६)

"ग्रज्ञ ग्रर्थात् जो कुछ नहीं पढ़ा वह निश्चय करके बालक होता है, ग्रीर जो मन्त्रद ग्रर्थात् दूसरे को विचार देनेवाला विद्या पढ़ा विद्याविचार में निपुण है वह पिता-स्थानीय होता है, क्योंकि जिस कारण सत्पुरुषों ने ग्रज्ञजन को बालक कहा ग्रीर मन्त्रद को पिता हो कहा है, इससे प्रथम ब्रह्मचर्माश्रम सम्पन्न होकर ज्ञानवान् ग्रवश्य होना चाहिए।

(सं वि व प द्र)

श्रवस्था श्रादि की अपेक्षा वेदज्ञानी की श्रेष्ठता---

न हायनेनं पलितेनं वित्तेन न बन्धुभिः।

ऋषयव्यक्तिरे धर्मं योऽनूचानः स नो महान् ॥१२६॥ [२।१५४](१०३) (हायनैः) ग्रधिक वर्षों के वीतने (पिलतैः) श्वेत बाल के होने (वित्तेन) ग्रधिक धन से (बन्धुभिः) बड़े कुटुम्ब के होने से (न) वृद्ध नहीं होता (ऋषयः धर्मं चिक्ररे) किन्तु ऋषि-महात्माग्रों का यही नियम है कि (नः यो ग्रनूचानः स महान्) जो हमारे बीच में विद्या-विज्ञान में ग्रधिक है, वही बुद्ध पुरुष कहाता है ॥ १२६ ॥ (स० प्र० प्र० २५६)

धमंवेत्ता ऋषिजनों ने न वर्षों, न पके केशों वा भूलते हुए अङ्गों न घन ग्रीर न बन्धु-जनों से बड़प्पन माना किन्तु यही धर्म निश्चय किया कि जो हम लोगों में वाद-विवाद में उत्तर देनेवाला अर्थात् वक्ता हो, वह बड़ा है।" (सं० वि० पृ० ८५)

अर्जुटरी ट्या : 'सनूचान' सबसे महान्—ग्रनु में वच् + लिट् उसको कानच् होकर शब्दिविद्ध होती है। इस श्लोक में स्थापित मान्यता वैदिक क्षेत्र में यथा-वत मान्य रही है। निरुक्त के निम्न वचनों में यही भाव है —

(क) ''यया जानपदीबु विद्यातः पुरुषित्रशेषो मदित, पारोवर्यं वित्सु तु स्रतु वैदितृषु भूयोविद्यः प्रशस्यो मदित ।'' (१ । १४) ''तस्माद् यदेव किञ्चिदनूसानः अम्पूहित प्रार्वं तद् मदित ।'' (परिशिष्ट १३ ।११) ।

अर्थात्—जैसे जगत् में अधिक विद्याभ्रों का ज्ञाता विशेष व्यक्ति माना जाता है उसी प्रकार वेदवेत्ताओं में वेदविद्याओं का अधिक ज्ञाता प्रशंसनीय अर्थात् सबसे महान् माना जाता है। वेद-वेदांगों में पारगत विद्वान् तक द्वारा जिस मन्त्रार्थ का अनुसन्वान करता है वह ऋषिदृष्ट अर्थ ही होता है।

(स) शतपय बाह्यण में भी 'स्रनूचान' व्यक्ति को विद्वानों में महान् माना है— ''यो वे बाह्यणानामनूचानतमः स एवा वीर्यवसमः''।। ४। ६। ६। ६।।

श्रयति — जो बाह्यणों में परम विद्वान है वही इनमें श्रत्यन्त बलवान् श्रयीत् सब से महान् है।

वर्णों में परस्पर ज्येष्टता के आधार--

वित्रात्मां ज्ञानतो ज्येष्ठयं क्षत्रियाणां तु वीर्यतः । वैश्यानां घान्यधनतः शृदाणामेव जन्मतः ॥१३०॥ [२।१४५] (१०४)

(विप्राणां ज्ञानतः) ब्राह्मण ज्ञान से (क्षत्रियाणां तु वीर्यतः) क्षत्रिय बल से (वैश्यानां धनधान्यतः) वेश्य धन-धान्य से ख्रौर (शूद्राणां जन्मतः एव ज्येष्ठ्यम्) शूद्र जन्म ग्रर्थात् ग्रधिक ग्रायु से वृद्ध [ =बड़ा] होता है।।१३०॥ (स० प्र० पृ० २४६)

अवस्था की अपेक्षा ज्ञान से वृद्धत्व---

न तेन वृद्धो भवति येनास्य पलितं शिरः। यो वै युवाऽप्यथोयानस्तं देवाःस्थविरं विदुः॥१३१॥[२।१५६](१०५)

(तेन वृद्धः न भवित) उस कारण से वृद्ध नहीं होता (येन + ग्रस्य शिरः पिलतम्) कि जिससे इसका शिर फूल जाये, केश पक जावें (यः + वै युवा + ग्रिप + ग्रिधीयानः) किन्तु जो जवान भी पढ़ा हुग्ना विद्वान् है (तं देवा स्थिवरं विदुः) उसको विद्वानों ने वृद्ध जाना ग्रीर माना है।। १३१।।
(सं० वि० प० ६५)

'शरीर के बाल क्वेत होने से बूढ़ा नहीं होता किन्तु जो युवा विद्या पढ़ा हुआ है. उसी को बिद्वान् लोग बड़ा जानते हैं।'' (स० ४० पृ० २५६) मूर्खता की निन्दा तथा मूर्ख का जीवन निष्कल—

यथा काष्ठमयो हस्ती यथा चर्ममयो मृगः।

यश्च विप्रोऽनथीयानस्त्रयस्ते नाम विभ्रति ॥१३२॥ [२।१५७] (१०६)

(यथा काष्ठमयः इस्ती) जैसे काठ का कठपुतला हाथी, वा (यथा-चर्ममयः मृगः) जैसे चमड़े का बनाया हुग्रा मृग हो (यः +च श्रनधीयान विप्रः) वैसे बिना पढ़ा हुग्रा विष्र ग्रयांत् बाह्मण वा बुद्धिमान् जन होता है (ते त्रयः नाम बिश्रति) उक्त वे हाथी, मृग ग्रीर विष्र तीनों नाममात्र धारसा करते हैं ॥ १३२ ॥ (सं० वि० पृ० ६४)

ंजो विद्या नहीं पढ़ा है वह जैसा काठ का हाथी, चमड़े का मृग

होता है, वैसा अविद्वान् मनुष्य जगत् में नाममात्र मनुष्य कहाता है।"
(स॰ प्र॰ पृ॰ २५६)

यथा वण्ढोऽफलः स्त्रीषु यथा गौगंवि चाफला । यथा चाज्ञेऽफलं दानं तथा विद्रोऽनुचोऽफलः ॥१३३॥ [२।१५८] (१०७)

(यथा स्त्रीषु षण्ढः ग्रफ्लः) जैसे स्त्रियों में नपुंसक निष्फल है ग्रथीत् सन्तानरूपी फल को नहीं प्राप्त कर सकता (यथा गिव गौः ग्रफ्ला) ग्रीर जैसे गायों में गाय निष्फल है ग्रथीत् जैसे गाय गाय से सन्तानरूपी फल को नहीं प्राप्त कर सकती (च) ग्रीर (यथा ग्रज्जे दानम्) जैसे ग्रज्ञानी व्यन्ति को दान निष्फल होता है (तथा) वैसे ही (ग्रनृचः विप्रः ग्रफलम्) वेद न पढ़ता हुग्रा ग्रयवा वेद के पाण्डित्य से रहित बाह्मण् निष्फल है ग्रथीत् उसका बाह्मणत्व सफल नहीं माना जा सकता क्योंकि वेदाध्ययन ही बाह्मण का सबसे प्रधान कर्म है।। १३३।।

गूरु-शिष्यों का व्यवहार---

श्रहिसयैव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम् । वाक्वैव मधुरा इलक्ष्मा प्रयोज्या धर्ममिच्छता ॥१३४॥[२।१५६](१०००)

(ग्रहिसया + एव भूतानाम्) (विद्वान् ग्रीर विद्यार्थियों को योग्य है कि) वैरबुद्धि छोड़ के सब मनुष्यों के (श्रेयः + ग्रनुशासनं कार्यम्) कल्याण के मार्ग का उपदेश करें (च) ग्रीर (मधुरा श्लक्षणा वाक् प्रयोज्या) उपदेष्टा मधुर, सुशीलतायुक्त वाणी बोलें (धर्मम् + इच्छता) जो धर्म की उन्नति चाहे वह सदा सत्य में चले ग्रीर सत्य ही का उपदेश करे ॥ १३४॥ (स० प्र० प्र० ४६)

"इसलिये विद्या पढ़ विद्वान् धर्मात्मा होकर निर्वेरता से सब प्राणियों के कल्याएं का उपदेश करे और उपदेश में वाणी मधुर ग्रीर कोमल बोले। जो सत्योपदेश से धर्म की वृद्धि ग्रीर ग्रधमं का नाश करते हैं वे पुरुष धन्य हैं।" (स॰ प्र० पृ० २५६)

पवित्र मन वाला ही वैदिक कर्मों के फल को प्राप्त करता है-

यस्य वाङ्मनसो शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा । स व सर्वमवाप्नोति वेदान्तोषगतं फलम् ॥१३४॥[२।१६०](१०६)

(यस्य वाङ्मनसी) जिस मनुष्य के वाणी श्रीर मन (शुद्धे च सम्य-ग्गुप्ते सर्वदा) शुद्ध तथा सुरक्षित सदा रहते हैं (सः वे) वही (सर्व वेदान्तोप- गतं फलं प्राप्नोति) सब वेदान्त प्रर्थात् सब वेदों के सिद्धान्तरूप फल को प्राप्त होता है।। १३५।।

अस्तु राहित्जनाः इस भाव की पुष्टि और तुलना के लिए १।१०६,२।७२ इलो क भी द्रष्टित्य हैं।

दूसरों से द्रोह ग्रादि का निषेध---

नारंतुदः स्यादार्तोऽपि न परद्रोहकर्मधीः।

ययास्योद्विजते वाचा नालोक्यां तामुदीरयेत् ॥१३६॥ [२।१६१](११०)

मनुष्य (त्रार्तः + त्रिपि) स्वयं दुः ली होता हुन्ना भी (त्रष्टं तुदः न स्यात्) किसी दूसरे को कष्ट न पहुंचावे (न परद्रोहकर्मधीः) न दूसरे के प्रति ईष्या या बुरा करने की भावना मन में लाये (ग्रस्य यया वाचा उद्विजते) इस मनुष्य के जिस वचन से कोई दुः खित हो (ताम् ग्रलोक्यां न उदीरयेत्) उस ऐसी लोक में ग्रप्रशंसनीय वाणी को न बोले।। १३६।।

नाह्मण के लिए अपमान-सहन का निर्देश-

सम्मानाद् बाह्यणो नित्यमुद्विजेत विषादिव।

अमृतस्येव चाकाङ्क्षेदवमानस्य सर्वदा ॥१३७॥[२।१६२](१११)

(ब्राह्मणः) ब्राह्मण (विषात्+इव) विष के समान (सम्मानात्) उत्तम मान से (नित्यम् + उद्विजेत) नित्य उदासीनता रखे (च) श्रौर (श्रमृतस्य + इव) श्रमृत के समान (ग्रवमानस्य सर्वदा ग्राकांक्षेत्) श्रपमान की श्राकांक्षा सर्वदा करे श्रयात् ब्रह्मचर्यादि श्राश्रमों के लिए भिक्षा मात्र मांगते भो कभी मान की इच्छा न करे ।। १३७ ।। (सं० वि० पृ० ८५)

"सन्यासी जगत् के सम्मान से विष के तुल्य डरता रहे और अमृत के समान अपमान की चाहना करता रहे। क्योंकि, जो अप-मान से डरता और मान इच्छा करता है, वह प्रशंसक होकर मिथ्यावादी और पतित हो जाता है। इसलिए चाहे निन्दा, चाहे प्रशंसा, चाहे मान, चाहे अपमान, चाहे जीना, चाहे मृत्यु, चाहे हानि, चाहे लाभ हो, चाहे कोई प्रीति करे, चाहे कोई वैर बांधे, चाहे अन्न, पान, वस्त्र, उत्तम स्थान न मिले चाहे शीत उष्ण कितना ही क्यों न हो इत्यादि सबका सहन करे और अधर्म का खण्डन तथा धर्म का मण्डन सदा करता रहे। इससे परे उत्तम धर्म दूसरे किसी को न माने।" (सं० वि० पृ० २१६)

"वही ब्राह्मण समग्र वेद ग्रीर परमेश्वर को जानता है जो प्रतिष्ठा से विष के तुल्य सदा डरता है ग्रीर ग्रपमान की इच्छा ग्रमृत के समान किया करता है।" (स॰ प्र० पृ० ५०) अब्बुट्ये क्टिन्स: अपमान सहन का कथन क्यों ?— अभिप्राय यह है कि सम्मान या लोक पणा की भावना मनुष्यमात्र को संसार में फंसाती है। जब तक मनुष्य में यह भावना रहती है, वह विरक्त नहीं हो सकता—सांसारिक मोहों को नहीं त्याग सकता। इसी भावना से अहु कार को बल मिलता है और वह उग्र होता चला जाता है। शास्त्रों के अनुसार मनुष्यमात्र का और विशेषतः ब्राह्मण का उद्देश्य ब्रह्म-प्राप्ति करना है [२।३, अन्यत्र २।२६], अहंकार ब्रह्मप्राप्ति में सर्वाधिक बाधक है। अपमान की कामना और सहिष्णुता से अहंकार क्षीण होता है, संसार से विरक्ति की भावना बढ़ती है, अपमान को सहने अर्थात् निन्दा सहने से दुर्गु गों का ह्रास होकर चरित्र में निर्मलता आती है। इनसे ब्रह्मप्राप्ति के उद्देश्य को पाने में सहायता मिलती है। ६।५७-५६ में मनु ने स्वयं इस मान्यता का कारण स्पष्ट किया है। इन भावों की पुष्टि के लिए ६।४७-४६ भी द्रष्टव्य हैं—

- (क) मिमपूजितलाभास्तु जुगुःसेतैव सर्वशः। स्रमिपूजितलाभैश्च यतिम् क्तोऽपि बद्धचते ॥ ६।५८॥
- (ख) श्रतिवादांस्तितिक्षेत नावमन्येत कञ्चन ॥६।४७॥

मुखं ह्यवमतः शेते मुखं च प्रतिबुध्यते। मुखं चरित लोकेऽस्मिन्नवमन्ता विनश्यित ॥१३८॥[२।१६६](११२)

(हि) क्यों कि (ग्रवमत: सुखं शेते) ग्रपमान को सहन करने का ग्रम्यासी मनुष्य सुखपूर्वक सोता है (च) ग्रौर (सुखं प्रतिबुध्यते) सुखपूर्वक जागता है ग्रथां न् जागृत ग्रवस्था में भी सुखपूर्वक रहता है। ग्रिभिप्राय यह है कि मानव को सर्वाधिक रूप में व्यथित करने वाली मान-ग्रपमान ग्रौर उन से उत्पन्न होने वाली भावनाएँ उस व्यक्ति को सोते तथा जागते व्यथित नहीं करती, वह निश्चिन्त एवं शान्तिपूर्वक रहता है। (ग्रस्मिन् लोके सुखं चरति) वह इस संसार में सुखपूर्वक विचरण करता है, तथा (ग्रवमन्ता) ग्रपमान में व्यथित होने वाला व्यक्ति (विनश्यित) [चिन्ता ग्रौर शोक के कारण] विनाश को प्राप्त होता है।।१३६।।

अनेन क्रमयोगेन संस्कृताःमा द्विजः शनैः। गुरौ वसन्सञ्चिनुयाद् ब्रह्माधिगमिकं तपः ॥१३६॥ [२।१६४] (११३)

(ग्रनेन क्रमयोगेन) इसी प्रकार से [उपर्युक्त निर्देशों के श्रनुसार] (संस्कृतात्मा द्विजः) कृतोपनयन द्विज कुमार श्रीर ब्रह्मचारिणी कन्याश्च (शनैः) धीरे-घीरे (ब्रह्माधिगमिकं तपः) वेदार्थ के ज्ञानरूप उत्तम तप को (संचिनुयात्) बढ़ाते चले जायें।। १३६॥ (स० प्र०५०)

क्ष (गुरौ वसन्) गुरु के समीप भ्रर्थात् गुरुकुल में रहते हुए .....

द्विज के लिए वेदाभ्यास की श्रनिवार्यता-

तपोविशेषविविधेव तंश्च विधिचोदितैः।

वेदः कृत्स्नोऽधिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजन्मना ।।१४०।। [२।१६५] (११४)

(द्विजन्मना) द्विजमात्र को (विधिचोदितैः तपोविशेषैः च विविधैः वर्तैः) शास्त्रों में विहित विशेष तपों [ब्रह्मचर्यपालन, वेदाभ्यास, धर्म-पालन. प्राणायाम, द्वन्द्वसहन ग्रादि २। १४१—१४२ (१६६—१६७); ६—७०—७२] ग्रौर विविध वर्तों [२। १४६—१६४ में प्रदर्शित] का पालन करते हुए (कृत्स्नः वेदः) सम्पूर्ण वेदज्ञान को (सरहस्यः) रहस्य पूर्वक ग्राय्त गूढार्थज्ञान-चिन्तनपूर्वक (ग्रिधगन्तव्यः) ग्रध्ययन करके प्राप्त करना चाहिए।। १४०।।

वेदाभ्यास परम तप है-

वेदमेव सदाम्यस्येत्तपस्तप्स्यन्द्वजोत्तमः।

वेदाम्यासो हि विप्रस्य तपः परिमहोच्यते ॥१४१॥ [२।१६६] (११५)

(द्विजोत्तमः) द्विजोत्तम अर्थात ब्राह्मणादिकों में उत्तम सज्जन पुरुष (सदा तपः तप्स्यन्) सर्वकाल तपश्चर्या करता हुआ (वेदम् ⊢एव अम्यस्येत्) वेद का ही अम्यास करे (हि) जिस कारण (विश्रस्य) ब्राह्मण वा बुद्धिमान् जन को (वेदाम्यासः) वेदाम्यास करना (इह) इस संसार में (परं तपः उच्यते) परम तप कहा है।। १४१।। (सं० वि० ८५)

आ हैव स नलाग्रेभ्यः परमं तप्यते तपः। यः स्नग्व्यपि द्विजोऽघोते स्वाध्यायः शक्तितोऽन्वहम् ।।१४२।।[२।१६७] (११६)

(यः द्विजः) जो द्विज (स्रग्वी-स्रिप) माला घारण करके स्रर्थात्
गृहस्थी होकर भी (ग्रनु + ग्रहम्) प्रतिदिन (शिन्ततः स्वाध्यायम् स्रधीते)
पूर्णं शक्ति से श्रर्थात् ग्रधिक से स्रधिक प्रयत्नपूर्वक वेदों का ग्रध्ययन करता
रहता है (सः) वह (ग्रा नखाग्रेम्यः ह + एव) निश्चय ही पैरों के नाखून के
ग्रग्रभाग तक ग्रर्थात् पूर्णतः (परमं तपः तप्यतं) श्रेष्ठ तप करता है ॥१४२॥

अन्य स्टिटिंग्स: स्राची शब्द पर विचार—मनु ने माला आदि अलंकृत करने वाली वस्तुओं का घारण करना ब्रह्मचारी के लिए निषिद्ध किया है, [२।१४२ (१७७)॥], किन्तु गृहस्येच्छुक के लिए समावर्तन के अवसर पर माला घारण करने का विचान है [३।३] "स्रिष्यणं तल्पन्नासीनम्" अतीत होता है कि माला घारण करना गृहस्थाश्रम में प्रवेश की द्योतक एक परम्परा थी। शायद वही परम्परा आज वर-वधू द्वारा परस्पर माला डालने के रूप में प्रचलित है। यह माल्यापंण विवा**ह** संस्कार से पूर्व होता है। इस प्रकार 'स्नग्वी' प्रयोग गृहस्य के लिए रूढ शब्द है, ग्रतः यहां इससे गृहस्य श्रर्थं ग्रहण किया गया है। वेदाम्यास के विना शृद्रत्व प्राप्ति —

योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम्।

स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छिति सान्वयः ॥१४३॥ [२।१६८] (११७) (यः द्विजः) जो ब्राह्मण्, क्षित्रय श्रीर वैश्य (वेदम् श्रनधीत्य) वेद को न पढ़कर (श्रन्यत्र श्रमं कुरुते) श्रन्य शास्त्र में श्रम करता है (सः) वह (जीवन् + एव) जीवता ही (सान्वयः) ग्रपने वंश के सिहत क्ष (शूद्रत्वं गच्छिति) शूद्रपन को प्राप्त हो जाता है ॥ १४३॥ (सं० वि० ८५)

🕸 (प्राज्ञ) शीघ्र ही ....।

"जो वेद को न पढ़के अन्यत्र श्रम किया करता है, वह अपने पुत्र-पौत्र सहित शूद्रभाव को शीघ्र ही प्राप्त हो जाता है।" (स॰ प्र० ५०)

अञ्चारित नाः वेद त्याग से जुटुम्ब की शूवता कैसे? यहां शंका उत्पन्न होती है कि वेदाध्ययन में श्रम न करने वाले व्यक्ति के साथ उसका जुटुम्ब क्यों और कैसे शूद्रत्व को प्राप्त करता है? इसका उत्तर यह है कि ऐसा व्यक्ति शूद्र नहीं बनता अपितु 'शूद्रत्व' को प्राप्त करता है। जो व्यक्ति वेदाध्ययन में यत्न न करके अन्यत्र श्रम करता है, उसमें विद्वत्ता और धार्मिकता का हास होता जायेगा। अविद्वत्ता के कारण वह शूद्रपन के स्तर पर आ जायेगा। जब घर का प्रमुख व्यक्ति विद्वान् नहीं होगा तो उसके आश्रित पुत्र-पौत्रादि भी अक्किक्षा से ग्रस्त होकर शूद्रभाव को प्राप्त करेंगे। द्विजों का मुख्य उद्देश्य वेदाध्ययन है। इसे त्यागकर अन्य कार्यों में श्रम करने वाला व्यक्ति द्विजत्वरहित हो जाता है। जैसे शूद्र वेदाध्ययन से रहित होता है वैसा ही वह व्यक्ति हो जाता है।

गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के पालंनीय विविध नियम—

सेवेतेमांस्तु नियमान्त्रह्मचारी गुरौ वसन्।

सन्नियम्येन्द्रियग्रामं तपोवृद्ध्चर्थमात्मनः॥ १५० ॥ [२।१७४] (११८)

(गुरौ वसन्) गुरु के समीप ग्रर्थात् गुरुकुल में रहते हुए (ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी (ग्रात्मनः तपौवृद्धधर्यम्) ग्रपने विद्यारूप तप की वृद्धि के लिये (इन्द्रियग्रामं सन्नियम्य) इन्द्रियों के समूह [२।६४-६७] को वश में करके (इमाम्+तु नियमान् सेवेत) इन ग्रागे विणत नियमों का पालन करे ॥१४०॥

अन्यूटारिटा : 'ब्रह्मचारी' शब्द की ब्युत्पत्ति—ब्रह्मचारी शब्द 'ब्रह्मन्' शब्द उपपद में होने से 'चर गती' (म्वादि) चातु से णिनः प्रत्यय के योग से बनता है। विग्रह है—ब्रह्मिण वेदे चिरतुं शीलं यस्य सः ब्रह्मचारी —वेदाव्ययन में जो निरन्तर रहता है वह 'ब्रह्मचारी' कहलाता है। प्रथम ब्राप्टम ब्रह्मचयित्रम है। इस

माश्रम में रहते हुए ब्रह्मचारी यज्ञोपवीत धारण करने के पश्चात् दीक्षित होकर गुरुकुल में म्रपने गुरु के साथ निवास करता है, तथा जबतक गृहस्थ ग्राश्रम में प्रविष्ट नहीं हो जाता तब तक वेदाध्ययन के साथ-साथ ब्रह्मचयिश्रम के नियमों का पालन करता है।

ब्रह्मचारी के दैनिक नियम-

्तित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्याद्देविषिपतृतर्पणम् ।

देवताऽम्यर्चनं चेव सिमदाधानमेव च ॥१५१॥[२।१७६] (११६)

[ब्रह्मवारी] (नित्यम्) प्रतिदिन (देव-ऋषि-पितृ-तर्पणम्) विद्वानों, ऋषियों, ज्ञानवयोवृद्ध व्यक्तियों की ग्रभिवादन ग्रादि प्रसन्नताकारक कार्यों, से तृष्ति = संतुष्टि (च) ग्रीर (स्नात्वा श्रृचिः) स्नान करके, शुद्ध होकर (देवता + ग्रम्थचंनम्) परमात्मा को उपासना (च) तथा (समिद् + ग्राधानम्) ग्रग्निहोत्र भी (कुर्यात्) किया करे।। १५१।। क्ष

श्चान्य श्वाप्ती त्या : बहाचारी के लिए वेव-ऋषि-पितर कौन ? — कई व्याख्याकारों ने इस क्लोक का अर्थ भ्रान्तिपूर्ण एवं मनुमान्यता से विरुद्ध किया है। इस क्लोक में गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचारी के लिए देव-ऋषि-पितृ-तर्पण और 'देवता - अभ्यर्चन' का कथन है। यहां इन शब्दों के अर्थ एवं क्लोकाभिप्राय को विवेचनापूर्वक स्पष्ट करना आवश्यक है, जिससे किसी प्रकार की भ्रान्ति उत्पन्न न हो —

(१) देव, ऋषि, पितर ये विद्वानों ग्रीर पालन-पोषणकर्ता ज्ञानवयोवृद्ध व्यक्तियों के स्तर विशेष हैं। पितृयज्ञ में 'मृतपितृतपंण' की मान्यता को स्वीकारने वाले व्यक्ति भी इस बातको शतप्रतिशत रूपमें स्वीकार करते हैं कि पितृयज्ञ का विधान केवल गृहस्थों-वनस्थों के लिए ही है, ब्रह्मचारी के लिए नहीं। लेकिन मनु ने ब्रह्मचारी के लिए भी 'देविषपितृतपंण' की बात कही है तो इसका स्पष्ट ग्रिभिप्राय यह हुआ कि 'पितृतपंण' का ग्रथं मृतकों के लिए श्राद्ध करना नहीं है, ग्रिपतु यह एक ऐसा कार्य है जिसे ब्रह्मचारी भी कर सकते हैं। गुरुकुल में रहने वाले ब्रह्मचारी के लिए कौन देव, ऋषि ग्रीर पितर हों सकते हैं। गुरुकुल में रहने वाले ब्रह्मचारी के लिए कौन देव, ऋषि ग्रीर पितर हों सकते हैं। बाद में बताये हुए ब्रह्मचारी के कर्त्तव्यं उन्हीं विभिन्न स्तरीय गुरुजनों के साथ लागू हो सकते हैं। श्रतः वे ही उसके देव, ऋषि, पितर हैं, न कि कोई किल्पत देव या मृत पितर आदि। विभिन्नस्तरीय इन संज्ञा शब्दों के ग्रथंज्ञान श्रीर इनके स्वरूप को समभने के लिए ३। ५२ की समीक्षा में प्रमाणयुक्त विवेचन देखिये।

ళ్హ प्रचितित अर्थ — ब्रह्मचारी नित्य स्नान कर देवताओं, ऋषियों तथा पितरों का तर्पण, शिव श्रीर विष्णु ग्रादि देव-प्रतिमाग्रों का पूजन तथा प्रातः एवं सायंकाल हवन करे।। १७६॥]

## (२) 'देवता-अम्यचंन' से अभिप्राय---

निरुक्त में कहा गया है कि "यो देवः सा देवता" [७।४।१४] देव को ही देवता कहा जाता है। देव शब्द से तल् श्रीर टाप् प्रत्यय के योग से देवता शब्द सिद्ध हुन्ना है। चेतन देवों के सन्दर्भ में देव शब्द का सबसे प्रमुख अर्थ 'परमात्मा' होता है। क्योंकि परमात्मदेव ही सब देवताश्रों का देवता है। जड़ देव उपयोग के योग्य होते हैं, चेतन देव (विद्वान, माता, पिता श्रादि) सत्कार श्रीर सेवा के द्वारा प्रसन्न करने योग्य, लेकिन उपासना के योग्य केवल एक परमात्मा ही होता है, श्रन्य नहीं। श्रतः यहां 'देवताऽभ्यर्चनम्' से श्रमिप्राय परमात्मदेव की उपासना करने से हैं; यदि कहीं श्रिन, इन्द्र, वरुण श्रादि नामों से देवताश्रों की स्तुति का वर्णन मिलता है तो वह भी उनके माध्यम से परमात्मा की ही स्तुति श्रमिप्रेत है। क्योंकि ये परमात्मा की ही दिव्यशक्तियां या गुण हैं, उसी के प्रत्यक्त हैं। भिन्न-भिन्न देवों की स्तुति से श्रमिप्राय होता है परमात्मा के उस-उस गुण की स्तुति करना। इस प्रकार सभी देव एक परमात्मा में ही समाहित होते हैं। निरुक्तकार ने इसको इस प्रकार स्पष्ट किया है—

(म्र) ''महामाग्याह् वताया एक म्रात्मा बहुन्ना स्तूयते।
 एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि मवन्ति।
 कर्मजन्मानः आत्मजन्मानः, म्रात्मैवैषां रथो मवति,
 म्रात्माहवः, म्रात्मायुषम्, म्रात्मेषवः, सर्वं देवस्य।" (निरुक्त ७।१।४)

ग्रथांत्-एक परमात्मा देव ही मुख्य देव है। सर्वशिक्तमत्त्वादि ग्रनेक-विध ऐश्वयों से युक्त होने के कारण अनेक नामों-गुणों से उसकी स्तुति की जाती है, ग्रन्य सभी देव इस महादेव परमात्मा के प्रत्यङ्गरूप हैं। उनका इसी में समाहार हो जाता है। उस एक ग्रह्वितीय परमेश्वर के ही प्रकाश, धारण, उत्पादन करने से वे सब व्यवहार के देव प्रकाशित हो रहे हैं। इनका जन्म, कर्म श्रीर ईश्वर, के सामर्थ्य से होता है। इनका रय ग्रर्थात् जो रमण का स्थान, ग्रश्व ग्रर्थात् शीघ्र सुखप्राप्ति का कारण, गमनहेतु; श्रायुष = शत्रुशों का नाश करके विजय प्राप्त कराने हारा; इषु = बाण के समान सब दुष्टगुणों ग्रीर दु:खों का छेदन करने वाला शस्त्र, वही परमात्मा है। परमात्मा ने जितना-जितना जिस-जिस में दिव्यगुण रखा है उतना-उतना ही उन द्रव्यों में देवपन है ग्रधिक नहीं। इस प्रकार ग्रन्य सब देवता परमेश्वरवाची ही हैं।

## इसमें वेदों का प्रमाण है-

- (आ) इन्द्रं मित्रं वरुएामिनमाहुरयो दिव्यः स सुपर्गो गरुत्मान् । एकं सद्विप्रा बहुधा वदन्त्यग्निं यमं मातरिक्वानमाहुः ॥ (ऋ० १० । १६४ । ४६)
- (इ) तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद् वायुस्तदु चन्द्रमाः । तदेव शुक्रः तद्बह्य ता आपः स प्रजापतिः ॥ (यजु० ३२ । १ ॥)

स्वयं मनुस्मृति के प्रमाण देखिए---

- (ई) प्रात्मेव देवताः सर्वा सर्वमात्मन्यवस्थितम् । प्रात्मा हि जनयत्येवां कर्मयोगं शरीरिशाम् ॥ १२ । ११६ ॥
- (उ) एतमेके वबन्त्यग्निं मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्रारामपरे बहा ज्ञावतम् ॥ १२ । १२३ ॥
- (क) मनु ने स्रनेक स्थानों पर उपास्य के रूप में केवल परमात्मा को ही स्वी-कार किया है। प्रमाणरूप में द्रष्टव्य हैं— २।७६-७८ (२।१०१-१०३), ४।६२-६३, १२।११८, ११६, १२२, १२४॥

इस सम्पूर्ण विवेचन और प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि 'देवता-अभ्यचंनम्' का यहां अर्थ परमात्मदेव की उपासना अर्थात् संघ्या करने से है। अन्य अर्थ आन्तिपूर्ण हैं। इस क्लोक में शिव, विष्णु की प्रतिमाओं के पूजन की कल्पना मनगढ़न्त है और अप्रामाणिक है।

## (३) तर्पण का सही म्रमिप्राय---

'तृप्-तृप्ती' घातु से ल्युट् प्रत्यय के योग से 'तर्पण' शब्द सिद्ध होता है। जिस का अर्थ है—प्रसन्न करना। "येन कर्म एा बिदुषः देवान्, ऋषीन्, पितृ इच तर्पयन्ति == सुस्यन्ति, तत् तर्पएम्।" = जिस कर्म से विद्वान् देवों, ऋषियों और पितरों को तृष्त अर्थात् सुख और प्रसन्ततायुक्त करते हैं, वह तर्पण है। इसी प्रकार 'यत्तेषां अद्धया सेवनं क्रियते तत् आद्धम्' श्रद्धा से उनकी सेवा आदि करना श्राद्ध कहलाता है। इस प्रकार तर्पण करना मृत में नहीं अपितु जीवित व्यक्ति में ही संभव होता है। मनु इस क्लोक में यह कहना चाहते हैं कि ब्रह्मचारी को प्रतिदिन विद्वान्, देवों, ऋषियों और पितरों को प्रसन्त करने वाले सेवा, अन्त-भोजन, दान, अभिवादन, मधुरभाषण आदि कार्य करने चाहिएँ, यही उनका तर्पण है। ब्रह्मचारी का यह कर्त्तव्य है। इस प्रकार के आचरण से उसे विद्या की प्राप्ति शोध्य और सुगमता से होती है। तर्पण के इस अर्थ की पुष्टि में मनु के निम्न क्लोक प्रत्यक्ष प्रमाण हैं—

- (अ) यथा जनज्ञू जनित्रेण नरो वार्याधगच्छति। 'तथा गुरुगतां विद्यां शुभुषुरिधगच्छति॥२।१६३॥
- (ब्रा) स्वाध्यायेनाचंयेद्-ऋषीन् होमेर्देवान् यथाविधि । पितन् श्राद्धैश्च ननन्तुर्मृतानि बलिकर्मणा ॥३। ८१॥
- (इ) कुर्यावहरहः श्राद्धम् ग्रन्नाद्येनोदकेन वा। पयोमूलफलैर्वापि पितृभ्यः प्रीतिमावहन्।।३। ८२॥
- (४) प्रमुख गुरा के माधार पर ऋषि, देव, पितरों में ग्रन्तर— इस प्रकार २। ११५-१३१ इलोकों में वर्णित विभिन्न ग्रघ्यापयिता विद्वान्

ही स्तर के अनुसार ऋषि, देव और पितर हैं। इनमें किसी विद्या के साक्षात् द्रष्टा, विशेषज्ञ 'ऋषि' कहलाते हैं। दिव्य-गुण आचरण की प्रधानता वाले विद्वान् 'देव' और पालक गुए। की प्रधानता वाले वयोवृद्ध व्यक्ति एवं माता-पिता आदि गुरुजन 'पितर' होते हैं। ब्रह्मचारी को इनकी सेवा करनी चाहिए।

मद्य, मांस ग्रादि का त्याग-

वर्जयेन्मधुमांसं च गन्धं माल्यं रसान्स्त्रियः।

शुक्तानि यानि सर्वाणि प्राणिनां चैव हिसनम् ॥१५२॥[२।१७३](१२०)

ब्रह्मचारी ग्रीर ब्रह्मचारिगा (मधु-मांसं गन्धं माल्यं रसान् स्त्रियः) गंघ,क्ष माला, रस, स्त्री ग्रीर पुरुष का संग (सर्वाणि यानि शुक्तानि) सब खटाई (प्राणिनां हिंसनम्) प्राणियों की हिंसा (वर्जयेत्) छोड़ देवें।। १५२।।

**%(मधु-मांसम्) मदकारक मदिरा ग्रादि पदार्थ ग्रीर मांस** ...

(स॰ प्र॰ पृ॰ ५०)

अन्य का टिंग न्याः मधु का अर्थ — इस क्लोक में मधु का अर्थ मदिरा है। 'मायते इति सतः' जो मद — नशा उत्पन्त करे अर्थात् मदिरा भांग आदि पदार्थ। मास के साथ इस शब्द का प्रयोग और वह भी निषेधात्मक रूप में होने से इस अर्थ की पुष्टि स्वतः हो जाती है। शहद अर्थवाचक मधु को मनु अभक्ष्य नहीं मानते। यतो हि जातकमें में उसका भक्षण के लिए विधान है—

"मन्त्रवत् प्राज्ञनं चास्य हिरण्यमधुर्सीपवाम्" २।४ [२।२६] ग्रंजन, छाता, जूता ग्रादि धारण का निषेध—

ग्रम्यङ्गमंजनं चाक्स्मोरुपानच्छत्रधारसम्। कामं क्रोधं च लोभं च नर्तनं गीतवादनम् ॥१४३॥[२।१७८](१२१)

(ग्रस्पाम्) ग्रगों का मर्दन—बिना निमित्त उपस्थेन्द्रिय का स्पर्श (ग्रक्षणोः च ग्रञ्जनम्) ग्रांखों में ग्रञ्जन (उपानत्-छन्न-घारएाम्) जूते, श्रीर, छत्र का घारण (कामं क्रोधं लोभं च) काम, क्रोधं लोभ, मोह, भय, शोक, ईर्ष्या, द्वेष, वा ग्रहण किया है।] (च) ग्रीर (नत्तंनं गीत-वादनम्) नाच, गान, बाजा बजाना [इनको भी छोड़ देवे यह पूर्वश्लोक से अनुवृत्ति ग्राती है]।।१५३॥ (स० प्र० पृ० ५०) ज्या, निन्दा, स्त्रीदर्शन ग्रादि का निषेष्ठ—

ह्यूतं च जनवादं च परिवादं तथाऽनृतम् । स्त्री<mark>तां च प्रेक्षतालस्भमुपघातं परस्य च ॥१५४॥[२।१७६](१२२)</mark> (द्यूतम्) द्यूत (जनवादम्) जिस किसी की कथा (परिवादम्) निन्दा (म्रनृतम्) मिथ्याभाषण (स्त्रीणां प्रेक्षण + म्रालम्भम्) स्त्रियों का दर्शन, म्राश्रय (परस्य उपघातम्) दूसरे की हानि म्रादि कुकर्मों को सदा छोड़ देवें। ।। १५४।। (स॰ प्र० ५०)

एकाकी शयन का विधान---

एकः शयोत सर्वत्र न रेतः स्कन्दयेत्क्वचित् । कामाद्धि स्कन्दयन्रेतो हिनस्ति वर्तमात्मनः ॥१५५॥[२।१८०](१२३)

(सर्वत्र एक: शयीत) सर्वत्र एकाकी सोवे (रेत: क्वचित् न स्कन्दयेत्) वीर्यस्खलित कभी न करे (कामात् हि रेत: स्कन्दयन्) काम से वीर्यस्खलित कर दे तो जानो कि (ग्रात्मन: व्रतं हिनस्ति) ग्रपने ब्रह्मचर्यं व्रत का नाश कर दिया ।। १४५ ।। (स॰ प्र॰ पृ० ५०) भिक्षासम्बन्धी नियम—

उदकुम्भं सुमनसो गोशकृन्मृत्तिकाकुशान् । स्राहरेद्यावदर्थानि भेक्षं चाहरहश्चरेत् ॥ १४७ ॥[२।१८२](१२४)

(उदकुम्भम्) पानी का घड़ा (सुमनसः) फूल (गोशकृत्) गोबर (मृत्तिका) मिट्टी (कुशान्) कुशाग्रों को (यावत् + ग्रर्थानि) जितनी ग्रावश्य-कता हो उतनी ही (ग्राहरेत्) लाकर रखे (च) ग्रौर (मंक्षम्) भिक्षा भी (ग्रहः + ग्रहः चरेत्) प्रतिदिन-प्रतिदिन मांगकर खाये।। १५७॥

किनसे भिक्षा ग्रहण करे-

वेद-यज्ञैरहीनानां प्रशस्तानां स्वकर्मसु। ब्रह्मचार्याहरेद्रभेक्षं गृहेभ्यः प्रयतोऽन्वहम् ॥१५८॥[२।१८३](१२५)

(ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी (स्वकर्मसु प्रशस्तानाम्) अपने कर्तव्यों का पालन करने में सावधान रहने वालों के श्रीर (वेदयज्ञैः + अहीनानाम्) वेदाघ्ययन श्रीर पञ्चमहायज्ञों से जो हीन नहीं अर्थात् जो प्रतिदिन इनका पालन करते हैं ऐसे श्रेष्ठ व्यक्तियों के (गृहेम्यः) घरों से (प्रयतः) प्रयत्न पूर्वक (अन्वहम्) प्रतिदिन (भेक्षम् श्राहरेत्) भिक्षा ग्रहण करे।। १४८।।

किन-किन से भिक्षा ग्रहण न करे-

गुरोः कुले न भिक्षेत न ज्ञातिकुलबन्धुषु।

अलाभे त्वन्यगेहानां पूर्वं पूर्वं विवर्जयेत् ॥ १५६ ॥[२।१८४] (१२६)

ब्रह्मचारी (गुरो: कुले न भिक्षेत) गुरु के परिवारों तथा मित्रों में भी भिक्षा न मांगे (अन्य गेहानाम् अलाभे तु) अन्य घरों से यदि भिक्षा न मिले तो (पूर्व-पूर्व विवर्जयेत्) पूर्व-पूर्व घरों को छोड़ते हुए भिक्षा प्राप्त कर ले ग्रर्थात् पहले मित्रों, परिचितों या घनिष्ठों के घरों से भिक्षा मांगे, वहां न मिले तो सम्बन्धियों में, वहां भी न मिले तो गुरु के परिवार से भिक्षा मांग सकता है।। १५६।।

पापकर्म करने वालों से भिक्षा न लें-

सर्वं वाऽपि चरेद् ग्रामं पूर्वोक्तानामसम्भवे । नियम्य प्रयतो वाचमभिशस्तांस्तु वर्जयेत् ॥ १६० ॥ [२।१८४](१२७)

(पूर्वोक्तानाम् + ग्रसंभवे) पूर्व [२। १५६-१५६] कहे हुए घरों के ग्रभाव में (सर्व वा + ग्रपि ग्रामं चरेत्) सारे ही गांव में भिक्षा मांग ले (तु) किन्तु (प्रयतः) प्रयत्नपूर्वक (वाच नियम्य) ग्रपनी वाणो को नियन्त्रण में रखता हुग्रा (ग्रभिशस्तान्) पापी व्यक्तियों को (वर्जयेत्) छोड़ देवे ग्रर्थात् पापी लोगों के सामने किसी भी ग्रवस्था में भिक्षा-याचना के लिए वाणी न खोले।। १६०।।

सायं-प्रातः ग्रग्निहोत्र का पुनः विशेष विधान---

दूरदाहृत्य समिधः सन्निदध्याद्विहायसि । सायम्प्रातक्च जुहुयात्ताभिरग्निमतन्द्रितः ॥ १६१ ॥ [२ । १८६](१२८)

(दूरात् सिमधः स्राहृत्य) दूरस्थान स्रथीत् जंगल स्रादि से सिमधाएँ लाकर (विहायसि सिनिदध्यात्) उन्हें खुले [=हवादार] स्थान में रख दे (ताभिः) स्रोर फिर उनसे (स्रतिद्वतः) स्रालस्यरहित होकर (सायं च प्रातः) सायंकाल स्रोर प्रातःकाल दोनों समय (प्राग्न जुहुयात्) स्राग्नहोत्र करे।। १६१।।

"ग्रग्निहोत्र सायं-प्रातः दो काल में करे। दो ही रात-दिन की संधि-वेला हैं, ग्रन्य नहीं।" (स॰ प्र॰ प्र॰ ४१)

अर्ज्य क्यों टडन्य: यज्ञ की समिधाएं—समिधाएं किस-किस वृक्ष की श्रीर कैसी होनी चाहिए इसके ज्ञान के लिए महर्षि दयानन्द का उद्धरण विशेष उपयोगी है—-

"प लाश, शमी, पीपल, बड़, गूलर, आंब [आम] बिल्व आदि की समिधा वेदी के प्रमाण छोटी-बड़ी कटवा लेवें। परन्तु ये समिधा कीड़ा लगी, मिलन देशोत्पन्न और अपवित्र पदार्थ आदि से दूषित न हों, अच्छे प्रकार देख लेवें, और बराबर और बीच में चुनें। (सं० वि० सामान्य प्र०) गुरु के समीप रहते ब्रह्मचारी की मर्यादाएँ ---

चोदितो गुरुणा नित्यमप्रचोदित एव वा । कर्यादध्ययने यत्नमाचार्यस्य हितेषु च ॥ १६६ ॥[२।१६१](१२६)

(गुरुणा चोदितः) गुरु के द्वारा प्रेरणा करने पर (वा) ग्रथवा (ग्रप्र-चोदितः एव) बिना प्रेरणा किये भी [ब्रह्मचारी] (नित्यम्) प्रतिदिन (ग्रध्य-यने) पढ़ने में (च) ग्रौर (ग्राचार्यस्य हितेषु) गुरु के हितकारक कार्यों में (यत्नं कुयित्) यत्न करे ॥ १६६ ॥ गुरु के सम्मुख सावधान होकर बैठे और खड़ा हो—

शरीरं चैव वाचंच बुद्धीन्द्रियमनांसि च।

नियम्य प्राञ्जिलिस्तिष्ठेद्वीक्षमाणो गुरोर्मु खम् ॥१६७॥ [२।१६२] (१३०)

[गुरु के सामने बैठने या खड़े होने की अवस्था में ब्रह्मचारी] (शरीरं च वाचं च बुद्धि + इन्द्रिय + मनांसि एव च) शरीर, वाणी, ज्ञानेन्द्रियों और मन को भी (नियम्य) वश में करके अर्थात् सावधान होकर (गुरो: मुखं वीक्षमाणः) गुरु के सामने देखता हुआ (प्राञ्जिलः) हाथ जोड़कर (तिष्ठेत्) बैठे और खड़ा होवे ।। १६७ ।।

गुरु के स्रादेशानुसार चले---

नित्य मुद्द भृतपाणिः स्यात्साध्वाचारः सुसंयतः ।

आस्यतामिति चोक्तः सन्नासीताभिमुखं गुरोः ॥१६८॥ [२।१६३](१३१)

(नित्यम् + उद्धृतपाणिः स्यात्) सदा उद्धृतपाणि रहे प्रर्थात् श्रोढ़नेके वस्त्र से दायां हाथ बाहर रखे [स्रोढ़ने के वस्त्र को इस प्रकार स्रोढ़े कि वह दायें हाथ के नीचे से होता हुन्ना बायें कंधे पर जाकर टिके, जिसे दायां कन्धा स्रोर हाथ वस्त्र से बाहर निकला रहा जाये] (साधु + स्नाचारः) शिष्टसम्य स्नाचरण रखे (सुसंयतः) संयमपूर्वक रहे ('स्नास्यताम्' इति उक्तः सन्) गुरु के द्वारा 'बैठो' ऐसा कहने पर (गुरोः स्निमुखं स्नासीत) गुरु के सामने उनकी स्नोर मुख करके बैठे।। १६८।।

गुरु से निम्न स्तर की वेशभूषा रखे-

होनान्नवस्त्रवेषः स्यात्सर्वदा गुरुसन्निधौ। उत्तिष्ठेत्प्रथमं चास्य चरमं चेव संविज्ञेत् ॥ १६६ ॥ [२।१६४](१३२)

(गुरु-सन्निधी) गुरुके समीप रहते हुए (सर्वदा) सदा (हीन + ग्रन्न + वस्त्र + वेष: स्यात्) ग्रन्न = भोज्यपदार्थ, वस्त्र ग्रीर वेशभूषा गुरु से सामान्य रखे (च) ग्रौर (ग्रस्य प्रथमम् उत्तिष्ठेत्) इस गुरु से पहले जागे (च) तथा (चरमं संविशेत्) बाद में सोगे ।। १६६ ।।

बातचीत करने का शिष्टाचार-

प्रतिश्रवणसम्भाषे शयानो न समाचरेत्। नासीनो न च भुद्धानो न तिष्ठन्त पराङ्मुखः ॥१७०॥ [२।१६४] (१३३)

(प्रतिश्रवण + संभाषे) प्रतिश्रवण ग्रर्थात् गुरु की बात या ग्राज्ञा का उत्तर देना या स्वीकृति देना, श्रौर संभाषा—बातचीत, ये (शयानः न समा-चरेत्) लेटे हुए न करे (न + श्रासीनः) न बैठे-बैठे (न भुञ्जानः) न कुछ खाते हुए (च) ग्रौर (न तिष्ठन्) न दूर खड़े होकर (न पराङ्मुखः) न मृंह फेरकर ये बातें करे [करणीय शिष्ट स्थितियों का वर्णन १७१-१७२ में है]।। १७०।।

म्रासीनस्य स्थितः कुर्यादभिगच्छंस्तु तिष्ठतः । प्रत्युद्गम्य त्वावजतः पश्चाद्धावंस्तु धावतः ॥१७१॥[२।१६६](१३४)

(ग्रासीनस्य स्थितः) बैठे हुए गुरु से खड़ा होकर (तिष्ठतः तु ग्रिभि-गच्छन्) खड़े हुए गुरु के सामने जाकर (ग्राव्रजतः तु प्रिति + उद्गम्य) ग्रिपनी ग्रोर ग्राते हुए गुरु से उसकी ग्रोर शीघ्र ग्रागे बढ़कर (धावतः तु पश्चात् धावन्) दौड़ते हुए के पीछे दौड़कर (कुर्यात्) प्रतिश्रवण ग्रीर बात-चीत [२।१७०] करे।।१७१।।

पराङ्मुखस्याभिमुखो दूरस्थस्यैत्य चान्तिकम् । प्रणम्य तु शयानस्य निदेशे चैव तिष्ठतः ॥१७२॥ [२।१६७](१३५)

(पराङ्मुखस्य + ग्रिभमुखः) गुरु यदि मुँह फेरे हों तो उनके सामने होकर (च) ग्रौर (दूरस्थस्य ग्रन्तिकम् एत्य) दूर खड़े हों तो पास जाकर (शयानस्य तु) लेटे हों (च) ग्रौर (निदेशे एव तिष्ठतः) समीप ही खड़े हों तो (प्रणम्य) विनम्र होकर प्रतिश्रवण ग्रौर बातचीत करे ॥ १७२॥

गुरु से निम्न ग्रासन पर बैठे-

नीचं शय्यासनं चास्य सर्वदा गुरुसन्निधौ । गुरोस्तु चक्षुविषये न यथेष्टासनो भवेत् ॥ १७३ ॥ [२।१६८] (१३६)

(गुरुसन्निघो) गुरु के समीप रहते हुए (ग्रस्य) इस ब्रह्मचारी का (शय्या + ग्रासनम्) बिस्तर ग्रोर ग्रासन (सर्वदा) सदा ही (नीचम्) गुरु के ग्रासन से नीचा या साधारण रहना चाहिए (गुरो: तु चक्ष: विषये) ग्रोर गुरु की श्रांखों के सामने (यथेष्टासनः न भवेत्) कभी मनमाने श्रांसन से न बैठे श्रर्थात् शिष्टतापूर्वक बैठे ॥ १७३ ॥

गुरु का नाम न ले---

नोदाहरेदस्य नाम परोक्षमिप केवलम् । न चैवास्यानुकुर्वीत गतिभाषितचेष्टितम् ॥ १७४ ॥ [२।१६६] (१३७)

(परोक्षम् ग्रिप) पीछे से भी (ग्रस्य) ग्रपने गुरु का (केवलं नाम न + उदाहरेत्) केवल नाम न ले [ग्रप्यीत् जब भी गुरु के नाम का उच्चारण करना पड़े तो 'ग्राचायं' 'गुरु' ग्रादि सम्मानबोधक शब्दों के साथ करना चाहिए, ग्रकेला नाम नहीं] (च) ग्रौर (ग्रस्य) इस गुरु की (गित + भाषित + चेिंटतम्) चाल, वाणी तथा चेष्टाग्रों का (न ग्रनुकुर्वीत) ग्रनुकरण= नकल न उतारे ।। १७४।।

गुरु की निन्दा न सुने--

गुरोर्यत्र परीवादो निन्दा वाऽपि प्रवर्त्तते।

कर्णो तत्र पिधातव्यौ गन्तव्यं वा ततोऽन्यतः ॥१७५॥ [२।२००] (१३८)

(यत्र) जहां (गुरोः परीवादः ग्रिप वा निन्दा प्रवक्तंते) गुरु की बुराई ग्रथवा निन्दा हो रहो हो (तत्र) वहां (कर्णो पिधातव्यौ) ग्रपने कान बन्द कर लेने चाहिएं ग्रयीत् उपे नहीं सुनना चाहिए (वा) ग्रथवा (ततः ग्रन्यतः गन्तव्यम्) उस जगह से कहीं ग्रन्यत्र चला जाना चाहिए ॥ १७५॥ ॥

आनु शिटिन : 'कर्गों पिघातव्यों' मुहाबरा—इस श्लोक में 'कर्गों पिघातव्यों' मुहाबरे के रूप में प्रयुक्त है। इसका ग्रिभिप्राय कान बन्द कर लेना नहीं है ग्रिपितु 'न सुनना' या 'घ्यान न देना' है। इसका हिन्दी में ग्रनूदित मुहाबरा ग्राज भी उसी ग्रर्थ में प्रचलित है—'कान बन्द रखना' ग्रर्थात् घ्यान न देना या न सुनना। इस के विपरीत 'कान घरना' या कान खुले रखना' मुहाबरे प्रचलित हैं। जिन का ग्रर्थ है—घ्यान से सुनना।

गुरु को कब ग्रभिवादन न करे-

दूरस्थो नार्चयेदेनं न क्रुद्धो नान्तिके स्त्रियाः।

यानासनस्यक्ष्वेवेनमवरुद्धाभिवादयेत् ।।१७७॥[२।२०२] (१३६)

(एनम्) शिष्य अपने गुरु को (दूरस्थः) दूर से (न + अर्चयेत्) नमस्कार न करे (न कुद्धः) न क्रोध में (न स्त्रियाः अन्तिके) जब अपनी स्त्री के पास

<sup>🎇 [</sup>प्रचलित प्रयं—जहां गुरु की बुराई या निन्दा होती हो वहां ब्रह्मचारी कान बन्द करले या वहां से अन्यत्र चला जाये॥ २००॥]

बैठे हों न उस स्थिति में जाकर म्रभिवादन करे (च) म्रौर (यान + म्रास-नस्थः) यदि सवारी पर बैठा हो तो (ग्रवरुह्य) उतरकर (एनम्) म्रपने गुरु को (ग्रभिवादयेत्) म्रभिवादन करे ॥ १७७॥

साथ बैठने न बैठने सम्बन्धी निर्देश —

प्रतिवातेऽनुवाते च नासीत गुरुएा सह।

असंभवे चैव गुरोर्न किचिदपि कीर्तयेत्।। १७८ ।। [२।२०३](१४०)

(प्रतिवाते) शिष्य की ग्रोर से गुरु की ग्रोर ग्राने वाली वायु में (च) ग्रीर (ग्रनुवाते) उसके विपरीत ग्रर्थात् गुरु की ग्रोर से शिष्य की ग्रोर ग्राने वाली वायु की दिशा में (गुरुणा सहन + ग्रासीत) गुरु के साथ न बैठे (च) तथा (गुरो: ग्रसंश्रवे एव) जहां गुरु को ग्रच्छी प्रकार न सुनाई पड़े ऐसे स्थान में (किंचित् + ग्रिप न कीर्तियेत्) कुछ बात न करे।। १७८।। गुरु के साथ कहां-कहां बैठै—

गोऽश्वोष्ट्रयानप्रासादस्रस्तरेषु कटेषु च।

म्रासीत गुरुणा साध शिलाफलकनोषु च ।।१७६।। [¡२।२०४] (१४१)

(गो + ग्रहव + उष्ट्रयान — प्रासादस्रस्तरेषु) बैलगाड़ी, घोड़ागाड़ी, ऊंटगाड़ी पर श्रीर महलों ग्रथवा घरों में बिछाये जानेवाले बिछौने पर (च) श्रीर (कटेषु) चटाइयों पर (च) तथा (शिला-फलकनौषु) पत्थर, तस्ता, नौका पर (गुरुगा सार्धम् श्रासीत) गुरु के साथ बैठ जाये ।। १७६ ।। गुरु के गुरु से गुरुत्त्य ग्राचरण—

गुरोगुरौ सन्निहिते गुरुवद्वृत्तिमाचरेत्।

न चानिसृष्टो गुरुणा स्वारगुरूनभिवादयेत् ।।१८०।।[२।२०५](१४२)

(गुरो: गुरौ सन्तिहित) गुरु के भी गुरु यदि समीप आ जायें तो (गुरुवत् वृत्तिम् ग्राचरेत्) उनसे ग्रपने गुरु के समान ही ग्राचरण करे (च) ग्रौर (स्वान् गुरून्) ग्रपने माता-पिता ग्रादि गुरुजनों के ग्राने पर (गुरुणा ग्रनिसृष्टः न ग्रभिवादयेत्) गुरु से ग्रादेश पाये बिना ग्रभिवादन करने न जाएँ।। १८०।।

ग्रन्य ग्रध्यापकों से व्यवहार-

विद्यागुरुष्वेतदेव नित्या वृत्तिः स्वयोनिषु ।

प्रतिवेधत्मु चाधर्मान्हितं चौपिदशतस्विष ॥१८१॥[२।२०६](१४३)

(विद्यागुरुषु) विद्या पढ़ाने वाले सभी गुरुग्रों में (स्वयोनिषु) प्रपने वंश वाले सभी बड़ों में (च) ग्रीर (ग्रधमीन् प्रतिषेधत्सु उपदिशत्सु + ग्रिप) अवर्म से हटाकर धर्म का उपदेश करने वालों में भी (नित्या एतत् + एव वृत्तिः) सदैव यही [ऊपर विणत] बर्ताव करे।। १८१।।
युवती गुरुपत्नी के चरणस्पर्श का निषेध और उसमें कारण—

गुरुपत्नी तु युवतिर्नाभिवाद्येह पादयोः । पुर्गाविद्यातिवर्षेण गुणदोषौ विजानता ॥१८७॥ [२।२१२] (१४४)

(पूर्णविशतिवर्षेण) जिसके बीस वर्ष पूर्ण हो चुके हैं ऐसे (गुणदोषी विजानता) गुण और दोषों की समभने में समर्थ युवक शिष्य की (युवितः गुरुपत्नी तु) जवान गुरुपत्नी का (पादयोः न ग्रभिवाद्या) चरणों का स्पर्श करके ग्रभिवादन नहीं करना चाहिए [ग्रर्थात् बिना चरणस्पर्श किये ही उसका ग्रभिवादन करे। उसकी विधि २। १६१ में विणित है]।। १८७।।

युवति के चरण स्पर्श से हानि--

स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम् । स्रतोऽर्थान्न प्रमाद्यन्ति प्रमदासु विपश्चितः ॥१८८॥[२।२१३](१४५)

(इह) इस संसार में (एषः स्वभावः) यह स्वाभाविक ही है कि (नारीणां नराणां दूषणम्) स्त्री-पुरुषों का परस्पर के संसर्ग से दूषणा हो जाता है—दोष लग जाता है (ग्रतः ग्रर्थात्) इस कारण (विपिश्चितः) बुद्धिमान् व्यक्ति (प्रमदासु) स्त्रियों के साथ व्यवहारों में (न प्रमाद्यन्ति) कभी ग्रसावधानी नहीं करते ग्रर्थात् ऐसा कोई वर्ताव नहीं करते जिससे सदाचार के मार्ग से भटक जाने की ग्राशंका हो ॥ १८८॥ अ

श्रविद्वांसमलं लोके विद्वांसमपि वा पुनः।

प्रमदा ह्युत्पयं नेतुं कामक्रोधवशानुगम् ॥१८६॥ [२।२१४](१४६)

(लोके) संसार में (प्रमदाः) स्त्रियां (काम-क्रोध-वश + अनुगम्) काम और क्रोध के वशीभूत होने वाले (अविद्वांसम्) अविद्वान् को (वा) अथवा (विद्वांसम् + अपि) विद्वान् व्यक्ति को भी (उत्पथं नेतुम्) उसके मार्ग से उखाड़ने में अर्थात् उद्देश्य से पथभ्रष्ट करने में (हि) निश्चय से (अलम्) पूर्णतः समर्थ हैं।। १८९।।

म्रिभिप्राय यह है कि स्त्रियों में हाव-भाव ग्रीर रूप सौन्दर्य के द्वारा

<sup>% [</sup>प्रचलित स्रयं — स्त्रियों का यह स्वभाव है कि इस जगत में श्रुङ्गार-चेष्टाग्रों के द्वारा व्यामोहित कर पुरुषों में दूषण उत्पन्न कर देती हैं, अत एव विद्वान् पुरुष स्त्रियों के विषय में असावधानी नहीं करते किन्तु सर्वदा उनसे अलग ही रहते हैं।। २१३।।]

पुरुषों को मोहित कर लेने का पूर्ण सामर्थ्य है। उनके इन गुणों के कारण पुरुष उनके संसर्ग से स्वयं अथवा उन्हीं के प्रयत्न से सदाचार के मार्ग से अब्द हो सकता है।

स्त्रीवर्ग के साथ एकान्तवास निषेध---

मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनो भवेत् । बलवानिन्द्रियग्रामो विद्वांसमिप कर्षेति ॥१६०॥[२।२१४](१४७)

[मनुष्य को चाहिए कि] (मात्रा स्वस्ना वा दुहित्रा) माता, बहन ग्रथवा पुत्रो के साथ भी (विविक्त + ग्रासनः न भवेत्) एकान्त ग्रासन पर न बंठे या न रहे, ग्रथीत् एकान्तिनिवास न करे क्योंकि (बलवान् + इन्द्रिय-ग्रामः) शक्तिशाली इन्द्रियां (विद्वांसम् + ग्रिप) विद्वान् = विवेकी व्यक्ति की भी (कर्षति) खोंचकर ग्रपने वश में कर लेतीं हैं ग्रथीत् ग्रपने-ग्रपने विषयों में फंसाकर प्रथभ्रष्ट कर देती हैं।। १६०।।

"इस वाक्य का अर्थ—इन्द्रियाँ इतनी प्रबल हैं कि माता तथा बहनों के साथ रहने में भी सावधान रहना चाहिए।" (पू० प्र०१५)

युवति गुरुपत्नी के ग्रभिवादन की विधि-

कामं तु गुरुपरनीनां युवतीनां युवा भुवि । विधिवद्वन्दनं कुर्यादसावहमिति बुवन् ॥१९१॥[२।२१६] (१४८)

(कामं तु) ग्रच्छा तो यही है कि (युवा) युवक शिष्य (युवतीनां गुरुपत्नीनाम्) जवान गुरुपत्नियों को (ग्रसौ + ग्रहम् + इति क्रुवन्) 'यह मैं ग्रमुक नाम वाला हूँ' ऐसा कहते हुए (विधिवत्) पूर्ण विधि के ग्रनुसार [२। ६७, ६६ । (ग्रुवि) भूमि पर भुककर ही (वन्दनं कुर्यात्) ग्रभिवादन करे।। १६१॥

वित्रोष्य पादग्रहणमन्वहं चाभिवादनम् । गुरुदारेषु कुर्वीत सतां धर्ममनुस्मरन् ॥ १६२ ॥[२ । २१७] (१४६)

शिष्य (सतां धर्मम् + ग्रनुस्मरन्) श्रेष्ठों के धर्म को स्मरण करते हुए श्रर्थात् यह विचारते हुए कि स्त्रियों को ग्रिभवादन करना शिष्ट व्यक्तियों का कत्तंत्र्य है (गुरुदारेषु) गुरुपत्नियों को (ग्रन्बह्म ग्रिभवादनं कुर्वीत) प्रतिदिन ग्रिभवादन करे (च) ग्रौर (विप्रोष्य) परदेश से लौटकर (पादग्रहणम्) चरणस्पर्श कर ग्रिभवादन करे ।। १६२ ।। गुरु सेवा का फल---

यथा खनन्खनित्रेरा नरो वार्यधिगच्छति । तथा गुरुगता विद्यां गुश्रूषुरधिगच्छति ॥१६३॥ [२।२१८] (१५०)

(यथा खिनत्रेण खनन् नरः) जैसे फावड़े से खोदता हुम्रा मनुष्य (वारि + प्रिष्मण्छिति) जल को प्राप्त करता है (तथा) वैसे (शुश्रूषु) गुरु की सेवा करने वाला पुरुष (गुरुगतां विद्याम्) गुरुजनों ने जो विद्या प्राप्त की है, उसको (प्रिष्मण्छिति) प्राप्त होता है।। १६३।। (सं० वि० ८४)

ब्रह्मचारी के लिए केश-सम्बन्धी तीन विकल्प एवं ग्रामनिवास का निषेध-

मुण्डो वा जटिलो वा स्यादथवा स्याच्छिखाजटः । नैनं ग्रामेऽभिनिम्लोचेत्सूर्यो नाम्युदियात्ववित् ॥१६४॥[२।२१६](१५१)

ब्रह्मचारी (मुण्डः वा जटिलः वा स्यात्) चाहे तो सब केश मुंडवा कर रहे, चाहे सब केश रखकर रहे (प्रथवा) या फिर (शिखाजटः) केवल शिखा रखकर [शेष केश मुंडवाकर] (स्यात्) रहे। (एनम्) इस ब्रह्मचारी को (क्वचित् ग्रामे) किसी निवास स्थान में रहते (सूर्यः) सूर्य (न ग्रिभिनिम्लोचेत्) न तो ग्रस्त हो (न=ग्रम्युदियात्) न कभी उदय हो ग्रर्थात् प्रमाद के कारण उसके निवास स्थान पर रहते-रहते सूर्य ग्रस्त नहीं होना चाहिए ग्रीर न ही सोते-सोते सूर्योदय होना चाहिए ग्रिपतु उससे पूर्व ही संध्योपासन ग्रादि नित्यकमों के लिये वन-प्रदेश में निकल जाना चाहिए [२।७६,७६,७७,७६]।। १६४।।

प्रमादवश सोते रहने पर प्रायश्चित्त-

तं चेवम्युदियात्सूर्यः शयानं कामचारतः । निम्लोचेद्वाऽप्यविज्ञानाज्जपन्नुपवसेद्दिनम् ॥१६५॥ [२।२२०](१५२)

(तं चेत्) यदि उसे (कामचारतः शयानम्) इच्छानुसार सोते हुए (सूर्यः ग्रिभ + उदियात्) सूर्यं का उदय हो जाये (ग्रिप वा) ग्रथवा (ग्रिव-ज्ञानात् निम्लोचेत्) ग्रनजाने में या प्रमाद के कारण सूर्यं ग्रस्त हो जाये तो (दिनं जपन् + उपवसेत्) दिनभर गायत्री का जप करते हुए उपवास करे = खाना न खाये ॥ १९५॥

सूर्येग ह्यभिनिमु बतः शयानोऽम्युदितश्च यः।
प्रायश्चित्तमकुर्वाण युक्तः स्यान्महतैनसा ॥१६६॥[२२१](१५३)
(यः) जो (सूर्येण ग्रभिनिमू क्तः) प्रमाद में सूर्य के ग्रस्त हो जाने

पर (चं) श्रौर (शयानः + श्रम्युदितः) सोते-सोते सूर्य उदय होने पर (प्राय-रिचत्तम् श्रकुर्वीराः) प्रायि चित्र तहीं करता है वह (महता + एनसा युक्तः स्यात्) बड़े श्रपराध का भागी बनता है श्रर्थात् उसे बड़ा दोषी मानां जायेगा, क्योंकि संध्याकालों में ब्रह्मचारी के लिये सबसे परमावश्यक कर्म संघ्योपासन का विधान है श्रौर इस कर्म में प्रमाद करने से ब्रह्मचारी के पापों में फंसने का भय रहता है।। १६६॥

अर्जुटर्रीट्डन: 'एनः' के अर्थज्ञान के लिए २।२ [२।२७] पर भी समीक्षा द्रष्टव्य है।

संघ्योपासन का विधान एवं विधि-

श्राचम्य प्रयतौ नित्यमुमे संध्ये समाहितः।

शुचौ देशे जपञ्जप्यमुपासीत यथाविधि ॥१६७॥ [२।२२२] (१५४)

ब्रह्मचारी (नित्यम्) प्रतिदिन (उभे संघ्ये) प्रातः श्रीर सायं दोनों संघ्याकालों में [२।७६,७७] (शुची देशे) शुद्ध स्थान में (श्राचम्य) श्राच-मन करके (प्रयतः) प्रयत्नपूर्वक (समाहितः) एकाग्र होकर (जप्यं जपन् उपा-सीत) परमेश्वर का जप करते हुए उपासना करे।। १६७।।

"नित्य संघ्योपासनः के पूर्व शुद्ध जल का स्राचमन किया करे।" (सं० वि० ७६)

स्त्री-शूद्रादि के उत्तम आचरण का भी श्रनुकरण करे-

यदि स्त्री यद्यवरजः श्रेयः किचित्समाचरेत्।

तत्सर्वमाचरेद्युक्तो यत्र वाऽस्य रमेन्मनः ॥१६८॥[२।२२३](१४४)

(यदि स्त्री यदि + अवरजः) यदि स्वाश्रित स्त्री अथवा शूद्र भीं (किंचित् श्रेयः समाचरेत्) कोई श्रेष्ठ कार्यं करें (तत्सर्वं + आचरेत्) उनसे शिक्षा लेकर उस पर आचरण करना चाहिए (वा) अथवा (यत्र) जिस शास्त्रोक्त कर्म में (अस्य मनः रमेत्) इसका मन रमे उस श्रेष्ठ कार्यं को करता रहे।। १९८।।

निम्नस्तर के व्यक्ति से भी ज्ञान-धर्म की प्राप्ति-

श्रद्धानः शुभां विद्यामाददीतावरादि ।

श्रन्त्यादिष परं धर्मं स्त्रीरत्नं दुष्कुलादिष ॥२१३॥[२।२३८](१५६)

(ग्रुभां विद्यां श्रद्धानः) उत्तम विद्या प्राप्ति की श्रद्धा करता हुग्रा पुरुष (ग्रवरात् + ग्रपि ग्राददीत) ग्रपने से न्यून से भी विद्या पावे तो ग्रहण करे (ग्रन्त्यात् + ग्रिपि परं धर्मम्) नीच जाति से भी उत्तम घर्मं का ग्रहण करे, ग्रीर (दुष्कुलात् ग्रिपि स्त्रीरत्नम्) निद्यकुल से भी स्त्रियों में उत्तम स्त्री का ग्रहण करे, यह नीति है।। २१३।। (सं० वि० ८४)

उत्तम वस्तुग्रों का सभी स्थानों से ग्रहण-

विवादप्यमृतं ग्राह्यः बालादिष सुभाषितम् ।

अमित्रादिष सद्वृत्तममेध्यादिष काञ्चनम् ॥२१४॥ [२।२३६] (१५७)

(विषात् + ग्रिप + ग्रमृतं ग्राह्मम्) विष से भी ग्रमृत का ग्रहण कर लेना चाहिए, ग्रीर (बालात् + ग्रिप सुभाषितम्) बालक से भी उत्तम वचन को ग्रहण कर लेना चाहिए, ग्रीर (ग्रिमित्रात् + ग्रिप सद्-वृत्तम्) वैरी से भी श्रेष्ठ ग्राचरण सीख लेना चाहिए, तथा (ग्रमेष्यात् + ग्रिप काञ्चनम्) ग्रशुद्ध स्थान से भी स्वर्णं या मूल्यवान् वस्तु को प्राप्त कर लेना चाहिए।। २१४।।

"विष से भी ग्रमृत का ग्रहण करना, बालक से भी उत्तम वचन को ले लेना।" (सं० वि० ८५)

स्त्रियो रत्नान्यथो विद्या धर्मः शोचं सुभाषितम् ।

विविधानि च शिल्पानि समादेयानि सर्वतः ॥२१४॥[२।२४०](१४८)

"(स्त्रियः) उत्तम स्त्री (रत्नानि) नाना प्रकार के रत्न (विद्या) विद्या (धर्मः) सत्य (शीचम्) पवित्रता (सुभाषितम्) श्रेष्ठभाषण (च) श्रोर (विविधानि शिल्पानि) नाना प्रकार की शिल्पविद्या श्रर्थात् कारीगरी (सर्वतः समादेयानि) सब देश तथा सव मनुष्यों से ग्रहण करें" ॥ २१५॥ (स० प्र० ६६)

अन्तु श्रीत्जन्तः इस प्रध्याय का विषय विद्या या शिक्षा प्राप्ति का है। २१३-२१५ इलोकों में विद्या-सम्बन्धी बात प्रमुखतः कहते हुए साथ ही ग्रन्य सामान्य शिक्षाप्रद बातें भी कह दी हैं जो कि लोकोक्तिवत् प्रसिद्ध हैं। विद्या से सम्बद्ध होने के कारण ये सभी वचन प्रासंगिक एवं विषयसंगत हैं।

ब्रापत्ति काल में ब्रबाह्मण से विद्याध्ययन एवं उसके नियम-

म्रजाह्मणावध्ययनमापत्काले विघीयते। मनुबज्या च गुश्रुषा याववध्ययनं गुरोः ॥२१६॥ [२।२४१](१५६)

(ग्रापत्काले) ग्रापत्ति काल में (ग्रन्नाह्मणात्) ग्रन्नाह्मण ग्रर्थात् क्षत्रिय ग्रादि से भी (ग्रघ्ययनम्) विद्या ग्रह्मा करना (विधीयते) विहित है (यावत् ग्रष्ट्ययनम्) शिष्य जव तक पढ़े तब तक (गुरोः ग्रनुव्रज्या च गुश्रूषा) गुरु की ग्राज्ञा का पालन ग्रीर सेवा करे।। २१६।। अद्भुशित्जना: अबाह्मण से विद्या प्राप्ति—अबाह्मण से विद्याप्राप्ति की परम्परा मनु के पश्चात् भी रही है। यद्यपि विद्यादान बाह्मण का प्रमुख कत्तंव्य रहा है किन्तु ग्रन्य वणों से भी विद्या प्राप्त की जा सकती है इसकी पुष्टि मनु निम्न श्लोकों में पहले भी कर चुके हैं—

- (क) श्रद्धानः शुमां विद्यामावदीतावरादि । स्रन्त्यादिष परं धर्मं स्त्रीरत्नं दुष्कुलादिष ॥ २ । २१३ (२३८)
- (ल) स्त्रियः रत्नान्यथो विद्या समावेषानि सर्वतः ॥ २।२१५(२४०)
- (ग) सुश्रुत ने भी इसका समयंन किया है (सूत्रस्थान दि० प्र०)

"ब्राह्मणस्त्रयाणां वर्णानामुप्तयनं कर्तुं महित, राजन्यो द्वयस्य, वैदयो वैदयस्येवेति । शूद्रमपि कुलगुणसम्पन्नं मन्त्रवर्जमुप्तीतमध्यापयेदिःयेके ।" = ब्राह्मण
तीनों वर्ण ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैदय; क्षत्रिय, क्षत्रिय और वैदय; तथा वैदय एक वैदय
वर्ण को यज्ञोपवीत कराके पढ़ा सकता है। और जो कुलीन शुभलक्षणयुक्त शूद्र हो तो
उसको मन्त्रसंहिता छोड़के सब शास्त्र पढ़ावे, शूद्र पढ़े परन्तु उसका उपनयन न करे
यह मत अनेक आचार्यों का है (स॰ प्र० तृ॰ समु॰)। उपनयन और मन्त्रसंहिताओं
का निषेध यह इसलिए है कि वह निद्यित समय पर इस संस्कार का अधिकार खो
बैठता है, इसी कारण वह शूद्र कहलाता है, किन्तु पढ़ना उसको भी चाहिए।

नाब्राह्मणे गुरौ शिष्यो वासमात्यन्तिकं वसेत् । ब्राह्मणे च।नतूचाने काङ्क्षन्गतिमनुत्तमाम् ॥२१७॥[२।२४२] (१६०)

(म्रनुत्तमां गित काक्षन् शिष्यः) उत्तमगित चाहने वाले शिष्य को चाहिए कि वह (म्रब्राह्मणे गुरो) म्रब्राह्मण गुरु के यहाँ (च) म्रोर (म्रन् म्रमूचाने ब्राह्मणे) वेदों में प्रपारंगत — सांङ्गोपाङ्ग वेदों के म्रध्यापन में म्रसमर्थ ब्राह्मण गुरु के समीप भो (म्रात्यन्तिकं वासं न वसेत्) म्राजीवन निवास न करे [क्योंकि इनके पास शिष्य की प्रगति एक जाती है। सांगों-पांग वेदों के ज्ञाता विद्वान् के पास रहकर हो उन्नित की उत्तम गित तक पहुंच सकता है] ॥ २१७॥

यदि त्वात्यन्तिकं वासं रोचयेत गुरोः कुले ।
युक्तः परिचरेदेनमाज्ञरीरिवमोक्षणात् ॥२१८॥ [२।२४३] (१६१)

(यदि तु) यदि ब्रह्मचारी शिष्य (गुरो: कुले) गुरुकुल में (ब्रात्यन्तिकं वासं रोचयेत) जीवन-पर्यन्त निवास करना चाहे तो (ब्राशरीर-विमो-क्षणात्) शरीर छूटनेपर्यन्त (एनम्) ब्रपने गुरु की (युक्तः परिचरेत्) प्रयस्न पूर्वक सेवा करे।। २१८।।

समावर्तन की इच्छा होने पर गुरुदक्षिए। का विधान एवं नियम-

न पूर्व गुरवे किञ्चि दुपकुर्वीत धर्मवित्।

स्नास्यंस्तु गुरुणाऽऽज्ञप्तः शक्त्या गुर्वर्थमाहरेत् ॥२२०॥ [२।२४५] (१६२)

(धर्मवित्) विधि का ज्ञाता शिष्य (स्नास्यन् तु) स्नातक बनने [समावतंन कराने] की इच्छा होने पर (गुरुणा + ग्राज्ञप्तः) गुरु से ग्राज्ञा प्राप्त करके (शक्त्या) शक्ति के ग्रनुसार (गुर्वर्थम) गुरु के लिए (ग्राहरेत्) दक्षिणा प्रदान करे। किन्तु (पूर्व गुरवे किचित् न उपकुर्वीत) समावर्तन से पहले गुरु को दक्षिणा या भेंट रूप में कुछ नहीं देना चाहिए।। २२०॥ गुरुदक्षिणा में द्रेय वस्तुएं —

क्षेत्रं हिरण्यं गामश्वं छत्रोपानहमासनम्।

धान्यं वासांसि वा शाकं गुरवे प्रीतिमावहेत् ॥२२१॥ [२।२४६] (१६३)

[शिष्य यथाशिकत] (क्षेत्रम्) भूमि (हिरण्यम्) सोना (गाम्) गाय (ग्रश्वम्) घोड़ा (छत्र + उपानहम् + ग्रामनम्) छाता, जूता, ग्रासन (घान्यम्) ग्रन्न [वासांति) वस्त्र (वा) ग्रथवा (शाकम्) शाक (गुरवे) गुरु के लिए (प्रीतिम् + ग्रावहेत्) प्रीतिपूर्वक दक्षिणा में दे ॥ २२१ ॥ आजीवन ब्रह्मचर्य पालन का फल—

एवं चरति यो विश्रो बह्यचर्यमविष्तुतः।

स ग्च्छत्युत्तमस्थानं न चेहाजायते पुनः ॥ २२४ ॥ [२ । २४६] (१६४)

(यः विप्रः) जो द्विज विद्वान् (एवम्) उपर्युक्त प्रकार से (प्रविष्लुतः) प्रखण्डित रूप से (ब्रह्मचर्यं चरति) ब्रह्मचर्यश्रम का सेवन करता है (सः उत्तमं स्थानं गच्छति) वह उत्तम स्थान प्रथात् ब्रह्म के पद को-प्राप्त करता है (च) और (इह) इस संसार में (पुनः न ग्राजायते) पुनर्जन्म नहीं लेता प्रथात् प्रवाह से चलने वाले जन्म-मरण से छूट जाता है। वियोकि मोक्षसुख भी स्म कर्मों का फल है, प्रकेवह सान्तकर्मों का प्रनन्त फल नहीं हो सकता। अतः मोक्ष-सुख की अविध पूरी होने पर जीव का फिर जन्म अवश्य होता है। । २२४।।

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतः हिन्दीमाष्यसमन्वितायाम् 'श्रुनुशीलनं समीक्षाविमूषितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ संस्कार-बह्मचर्याश्रमात्मको द्वितीयोऽध्यायः॥

# ऋष तृतीयोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-प्रनुज्ञीलनसमीक्षाम्यां सहितः]

## (समावतंन, विवाह एवं पञ्चयज्ञविधान-विषय)

[समावर्त्तन ३। १-- ३ तक]

ब्रह्मचर्यं श्रीर वेदाध्ययन काल-

षट्त्रिशवाब्दिकं चर्यं गुरौ त्रैवेदिकं वतम् । तद्यिकं पादिकं वा ग्रहणान्तिकमेव वा ॥ १॥ (१)

(गुरी) गुरु के समीप रहते हुए ब्रह्मचारी को (त्रैवेदिक व्रतम्) ज्ञान कर्म, उपासना रूप त्रिविध ज्ञानवाले वेदों के प्रध्ययन सम्बन्धी ब्रह्मचर्य व्रत का (षट्त्रिशद् + ग्राब्दिकम्) छत्तीस वर्ष पर्यन्त (तत् + ग्राधिकम्) उस से ग्राधि ग्रयात् ग्रठारह वर्ष पर्यन्त (वा) ग्रयवा (पारिकम्) उन छत्तीस के चौथे भाग ग्रयात् नौ वर्ष पर्यन्त (वा) ग्रयवा (ग्रहण + ग्रन्तिकम् + एव) जब तक विद्या पूरी न हो जाये तब तक (वर्यम्) पालन करना चाहिए।। १।।

''ग्राठवें वर्ष से ग्रागे छत्तीसवें वर्ष पर्यन्त ग्रथात् वेद के साङ्गोपाङ्ग पढ़ने में बारह-बारह वर्ष मिलके छत्तीस ग्रीर ग्राठ मिलके चवालीस ग्रथवा ग्रठारह वर्षों का ब्रह्मचयं ग्रीर ग्राठ पूर्व के मिलके छन्बीस वा नौ वर्ष तथा जब तक विद्या पूरी ग्रहण न कर लेवे तब तक ब्रह्मचयं रक्खे।'' (स० प्र०४४)

समावर्तन कब करे-

वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वाऽिष यथाक्रमम् । स्रविष्तुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेत् ॥ २ ॥ (२)

(वेदान् वेदौ वा वेदं यथाक्रमम् + म्राधीत्य) ब्रह्मचर्यं से चार, तीन, दो म्राथवा एक वेद को यथावत् पढ़ (म्रविप्लुतब्रह्मचर्यः) म्रखण्डित ब्रह्मचर्यं का पालन करके (गृहस्थाश्रमम् + म्रावसेत्) गृहाश्रम को घारण करे॥२॥ (सं० वि० ६८) "जब यथावत् ब्रह्मचर्यं म्राचार्यानुकूल वर्त्तकर धर्म से चारों, तीन वा दो म्रयवा एक वेद को साङ्गोपाङ्ग पढ़के जिसका ब्रह्मचर्यं खण्डित न हुम्रा हो वह पुरुष वा स्त्री गृहाश्रम में प्रवेश करे।" (स॰ प्र॰ ७००)

अर्जुर्शिट्डनः (१) समावर्तन से श्रिमप्राय—गुरु के समीप रहकर, ब्रह्मचयंत्रत का पालन करते हुए वेदों एवं वेदाङ्गशास्त्रों की शिक्षा प्राप्त कर गुरुकुल से घर वापिस लौटने का नाम 'समावर्तन' है। यह प्रधानतया गृहस्थ धारण के उद्देश्य से किया जाता है। 'सम्' ग्रीर 'ग्रा' उपसर्गपूर्वक 'वृत्—वर्त्तने' (म्वादि) धातु से ल्युट् प्रत्यय के योग से समावर्तन शब्द निष्पन्न होता है। इसका शाब्दिक ग्रयं है—'वापिस लौटना'। यह एक संस्कार है, जिसको 'स्नान' भी कहा जाता है। इसीकारण समावर्तन करने वाले को 'स्नातक' कहा जाता है। स्नातक तीन प्रकार के होते हैं—''त्रय एव स्मातका मवन्ति। विद्यास्नातको वतस्नातको विद्याद्यतस्नातककेवित।''

पार॰ गृह्यसूत्र २। ५। ३२॥

प्रयात्—स्नातक (=गुरुकुल से शिक्षा प्राप्त करके घर लौटने वाले शिक्षित व्यक्ति) तीन प्रकार के होते हैं—१. विद्यास्नातक = जो विद्या को समाप्त करके किन्तु ब्रह्मचर्यव्रत को पूर्ण न करके समावतंन करते हैं, २. व्रतस्नातक = जो ब्रह्मचर्य व्रत को समाप्त करके किन्तु विद्या को पूर्ण किये बिना स्नातक बनते हैं, ३. विद्याव्रतस्नातक = जो विद्या तथा ब्रह्मचर्य व्रत दोनों को पूर्ण करके स्नातक बनते हैं।

- (२) समावर्तन का काल ग्रीर उसके ग्रावश्यक नियम उपर्युक्त ३।१-२ क्लोकों में मनुने समावर्तन के काल ग्रीर उसके लिए ग्रावश्यक नियमों का उल्लेख किया है। उनके ग्रनुसार समावर्तन के लिए प्रमुख दो नियम हैं—
- १. त्रयीविद्यारूप चारों वेदों के ग्रम्ययन-काल में ३६, १८ श्रीर ६ वर्षों की तीन श्रविध निर्धारित की हैं। इस प्रकार प्रत्येक व्यक्ति के लिए कम से कम नौ वर्ष तक गुरुकुल में रहते हुए ब्रह्मचर्यंत्रत का पालन करना श्रनिवार्य है [३।१]।
- २. इसके साथ-साथ यह भी ग्रानिवार्य है कि द्विज कम से कम एक वेद का साङ्गोपांग ग्राव्ययन ग्रवश्य करे। उससे ग्राधिक दो, तीन, चार वेदों का ग्राव्ययन करना उसकी इच्छा पर निर्भीर है [३।२]।

इन दोनों नियमों को पूर्ण करके ही द्विज के लिए स्नातक बनकर गृहाश्रम को भारण करने का विधान है, श्रन्यथा नहीं।

इन तथा मनु के अन्य वचनों के अनुसार समावर्तन का काल कम से कम २५ वर्ष के अनन्तर निर्धारित होता है। इसे दो प्रकार से स्पष्ट किया जा सकता है—

(क) उपनयन संस्कार में [२।११-१३(२।३६-३८)] मनु ने उपनयन काल में कई-कई विकल्पात्मक विधान दिये हैं। सामान्य ग्रवस्था में सबसे कम ग्रायु ८ वर्ष में बाह्मण का उपनयन होता है। ६ वर्ष कम से कम एक वेद के साङ्गोपाङ्क ग्रव्ययन का काल है। वेद के ग्रघ्ययन से पूर्व उन्हें समक्तने के लिए प्रारम्भिक शिक्षा एवं सामान्य वेदाङ्गों [ ==शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छन्द, निरुक्त, ज्योतिष (छह)] का गम्भीर ज्ञान भी ग्रावश्यक है [२।११५(२।१४०)]।

इसमें वर्णोच्चारण शिक्षा से लेकर दर्शन-उपनिषदों तक ७-- वर्ष का समय लगता है। इस प्रकार - + - + ६ == २५ वर्षों का कम से कम प्रारम्भिक वेद का पूर्ण शिक्षाकाल बनता है।

(ल) मनु ने २५ वर्ष तक गुरुकुल-निवास का विधान किया है उसके पश्चात् गृहस्य में जाने का कथन है— "चतुर्यमायुषो मागमुषित्वाद्यं गुरौ द्विजः । द्वितीयमा-युषो भागं कृतदारो गृहे वसेत् ॥" [४ । १] यह ग्रायु का पहला भाग २५ वर्ष तक का समय है । तब तक विद्यार्थी गुरुकुलवास करे । पुनः समावतंन कर गृहस्थ बने । [इस विषय में विस्तृत विवेचन ३ । ४ की समीक्षा में पढ़िये]।

इस प्रकार प्रत्येक श्रवस्था में कम से कम २५ वर्ष तक श्रघ्ययन काल श्रवश्य होता है। उसके पश्चात् ही समावर्तन करना मनुसम्मत है।

> तं प्रतीतं स्वधर्मेण ब्रह्मदायहरं पितुः। स्रिवणं तल्प म्रासीनमहंयेत्प्रयमं गवा ॥ ३ ॥ (३)

(तं स्वधमें ए प्रतीतम्) जो स्वधमं प्रशीत् यथावत् प्राचार्य ग्रीस् शिष्य का धमं है उससे युक्त (पितुः ब्रह्मदायहरम्) पिता = जनक वा ग्रध्यापक से ब्रह्मदाय ग्रर्थात् विद्यारूप भाग का ग्रह्एा (स्रग्विएाम्) ग्रीर माला का धारण करने वाले (तल्प ग्रासीनम्) ग्रपने पलंग में बेठे हुए ग्राचार्य को (प्रथमं गवा ग्रह्येत्) प्रथम गोदान से सत्कार करे। वसे लक्षरायुक्त विद्यार्थी को भी कन्या का पिता गोदान से सत्कृत करे।। ३।। (स० प्र० ७८)

अन्तुर्धीटानाः 'स्रग्वी' शब्द 'गृहस्थी' के लिए रूढ है और इसका मुहावरे के रूप में प्रयोग होता है। देखिए २। १४२ पर विस्तृत विवेचन।

> (विवाह-विषय) [३।४से ३।४२तक]

गुरु की स्राज्ञा से विवाह--

गुरुणाऽनुमतः स्नात्वा समावृत्तो यथाविधि। उद्दहेत द्विजो भार्यां सवर्णां लक्षरणान्विताम्।। ४॥ (४) (यथाविधि समावृत्तःः) यथावत् उत्तम रीतिसे ब्रह्मचर्यं ग्रीर विद्या

# अथ विशुद्ध मनुस्मृतिः

# ऋथ प्रथमोऽध्यायः

[हिन्दीमाष्य-भ्यनुशीलन'-समीक्षाभ्यां सहितः]

(मृष्टि-उत्पत्ति एवं धर्मोत्पत्ति विषय १।५ से १।५७८ तक)

मनुस्मृति-मूमिका (१।१से१।४तक्)

महर्षियों का मनु के पास आगमन-

मनुमेकाप्रमासीनमभिगम्य महर्षयः । प्रतिपुज्य यथान्यायमिदं वचनमबुवन् ॥ १ ॥ (१)

(महर्षयः) महर्षि लोग (एकाग्रम् + प्रासीनम्) एकाग्रतापूर्वक बेठे हुए (मनुम्) मनु के (ग्रिभगम्य) पास जाकर, ग्रीर उनका (यथान्यायम्) यथो-चित (प्रतिपूज्य) सत्कार करके (इदम्) यह (वचनम्) वचन (ग्रज्ञुवन्) बोले ॥ १॥

महर्षियों का मनु से वर्णाश्रम-धर्मों के विषय में प्रश्न-

भगवन्सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वेशः । श्रन्तरप्रभवाणां च धर्मान्नो वस्तुमहंसि ॥ २ ॥ (२)

(भगवन्) हे भगवन् ! स्राप (सर्ववर्णानाम्) सब वर्णी = ब्राह्मण्, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र (च) स्रोर (स्रन्तरप्रभवाणाम्) सभी वर्णो के स्रन्दर होने वाले सर्यात् स्राप्तमां = ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्य स्रोर संन्यास के [विर्णानां स्रन्तरे प्रभवः-उत्पत्तिः, स्थितिः येषां ते स्रन्तरप्रभवाः = स्राश्रमाः] (धर्मान्) धर्मो-कर्त्तं को (यथावत्) ठीक-ठीक रूप से (स्रनुपूर्वं शः) स्रोर क्रमानुसार स्रर्थात् वर्णों को ब्राह्मण्, सत्रिय, वैश्य स्रोर सूद्र के क्रम से तथा स्राश्रमों को ब्रह्मचर्यं, गृहस्य, वानप्रस्य स्रोर संन्यास के क्रम से (नः) हमें

(वक्तुम्) बतलाने में (ग्रर्हसि) समर्थं हो ।। २ ।। (इस दूसरे क्लोक के प्रक्रन की पूर्ति १।३ में होगी ।)+

आनुशीत्जन्तः मनुस्मृति एक धर्मशास्त्र है [धर्मशास्त्र तु वै स्मृतिः २। १० (१। १२६)]। तदनुसार इसमें धर्म का ही प्रतिपादन है। मनुस्मृति में धर्म के स्वरूप तथा इस क्लोक में आये आधारभूत शब्द 'अन्तरप्रभवागाम्' पर यहां सप्रमाण विचार किया जाता है—

- (१) धर्म का स्वरूप—(क) ज्याकरण की दिष्ट से 'धृब्-धारणे' धातु से 'ग्रितिस्तु सुहुसृघृ॰' [उएगादि १।१४०] सूत्र से प्राप्त 'मन्' प्रत्यय के योग से 'धर्म' शब्द सिद्ध होता है। 'धारणात् धर्म इत्याहुः' 'श्रियते ग्रनेन लोकः' ग्रादि व्युत्पत्तियों के अनुसार 'जिसे ग्रात्मोन्नति ग्रौर उत्तम सुख के लिए धारण किया जाये' ग्रथवा 'जिसके द्वारा लोक को धारण किया जाये ग्रथीत् ज्यवस्था या मर्यादा में रखा जाये', उसे धर्म कहते हैं। इस प्रकार ग्रात्मा की उन्नति करने वाला, मोक्ष या उत्तम व्यावहारिक सुख देने वाला सदाचरण, कर्त्तव्य ग्रथवा श्रेष्ठ विधान (कानून), नियम, धर्म है।
- (ख) मनुस्मृति में धर्म को व्यापक अर्थ में ग्रहण किया गया है। स्थूल रूप से उसे दो अर्थों में वर्गीकृत किया जा सकता है—
  - १. मूख्य अर्थ (आध्यात्मिक उद्देश्यसाधक)
  - २. गौएा अर्थ (लौकिक व्यवहार-साधक)
- १. श्राघ्यात्मिक क्षेत्र में श्रात्मा के उपकारक, निःश्रेयसिसिद्ध ग्रथीत् मोक्ष-प्राप्ति कराने वाले 'श्राचरएा' को 'धर्म' कहते हैं। यह धर्म का मुख्य ग्रथं है। यही धर्म सार्वभौमिक, सार्वकालिक एवं सार्वजनीन है, जो त्याज्य नहीं है। इसी का प्रतिपादन करना धर्मशास्त्रों का प्रमुख उद्देश्य है। मनु ने इस धर्म का वर्णन निम्न श्लोक में किया है—

वेदाम्यांसः, तपः, ज्ञानम्, इन्द्रियाणां च संयमः।
धर्मक्रिया, ग्रात्मचिन्ता च निःश्रेयसकरं परम्।। १२।८३॥
निम्न प्रमाणों से भी उक्त श्रथं की सिद्धि होती है—

- (म्र) धर्मं शनः संचिनुयात् "परलोकसहायार्थं सर्वभूतान्यपीडयन् ।।४।२३८॥
- (भ्रा) धर्में ए हि सहायेन तमस्तरति सुदुस्तरम् ॥ ४।२४२ ॥
- (इ) प्रतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । धीविद्यासत्यमकोघो दशकं धर्मलक्षग्राम् ॥ ६।६२ ॥

<sup>+ [</sup>प्रचलित अर्थ-हे भगवन् ! सब वर्णो (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद्र) श्रीर 'ग्रम्बष्ठादि' श्रनुलोमज, 'सूत' श्रादि प्रतिलोमज, तथा 'भूर्जंकण्टक' ग्रादि संकीर्णं जातियों के यथोचित धर्मों को क्रमशः कहने के लिये ग्राप योग्य हैं (ग्रतः उन्हें कहिए) ।। २ ।।]

मनुस्मृति में धर्मपालन के परिणामस्वरूप जो फलप्राप्ति दिखायी है, वह भी इस अर्थ की मुख्यता की स्रोर संकेत करती है—

- (ई) एतद्वो ऽमिहितं सर्वं निःश्रेयसकरं परम्। श्रस्मादप्रस्युतो विप्रः प्राप्नोति परमां गतिम्।। १२।११६।।
- (उ) ग्रनेन विप्रो वृत्तेन वर्तयन् वेदशास्त्रवित्। ध्यपेत कल्मको नित्यं ब्रह्मलोके महीयते।।४।२६०॥

इस अर्थ की सिद्धि में प्रमाणरूप में १। १२८, २।१३४ [२। १५६], २।२२४ [२४६], ४। १३८, १५६, १७४, २३८, २४२, २४३, २६०।। ८।१६, १७, ८३ आदि स्लोक भी द्रष्टन्य हैं।

- २. व्यावहारिक क्षेत्र में त्रिविध = ग्रात्मिक, मानसिक, शारीरिक उन्नित कराने वाले, मानवत्व ग्रीर देवत्व का विकास करने वाले, उत्तम सुखसाधक श्रेष्ठ व्यावहारिक कर्त्तव्य, मर्यादाएँ ग्रीर विधान (कानून) धर्म कहलाते हैं। ये व्यावहारिक क्षेत्र के होने के कारण कर्म हैं. जिनमें देश-काल-परिस्थितिवश कुछ परिवर्तन भी ग्रा जाते हैं। इसमें निम्न प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—
  - (अ) न ब्रूयात् सत्यमित्रयम् ।।४।१३८।।
  - (ग्रा) योषितां धर्ममापदि ।।१।५६।।
  - (इ) एव धर्मः स्त्रीवृंसयोः ।।६।१०१, १०३॥
  - (ई) द्युतधर्म निबोधत ॥ १।२२० ॥
  - (उ) वण्डं धमं बिदः बुधाः ॥७।१८॥
  - (ক) राजधर्मान् प्रवक्ष्यामि ॥७।१॥
  - (ए) विवाह—'ब्राह्मो धर्मः', 'दैवं धर्मम्', 'ग्राषंः धर्मः', 'ग्रासुरः धर्मः।।। ३।२७—३१। ग्रादि-ग्रादि।।

दर्शनशास्त्रों में धर्म के स्वरूप को स्पष्ट किया गया है। उनके श्रनुसार धर्म की परिभाषा निम्न है—

(ग्र) ''यतोऽम्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः (वैशेषिक १।१।२)

ग्रथीत्—जिसके ग्राचरण से (ग्रम्युदयः) मनुष्य की त्रिविध = ग्रात्मिक, मानसिक व शारीरिक उन्नित ग्रीर व्यावहारिक उत्तम सुख की प्राप्ति एवं वृद्धि हो तथा (निःश्रेयसिसिद्धः) मोक्षसुख की सिद्धि हो (सः धर्मः) वह ग्राचरण या कर्त्तव्य धर्म है।

(ग्रा) ''चोदनालक्षणो धर्मः'' (पूर्वमीमासा १।१।२) ग्रर्थात्—(चोदनालक्षणः) वेदों में मनुष्यों को करने के लिए जो कर्त्तव्य विहित किये हैं, वह (धर्मः) धर्म है।

#### (२) 'अन्तरप्रमवाणाम्' पद का मनु-सम्मत अर्थ-

इस क्लोक में मेधातिथि, कुल्लूकभट्ट और उनके अनुयायी सभी टीकाकारों ने 'अन्तरप्रभवाणाम्' पद का—''संकीर्णं जातियों या वर्णंसङ्करों के" यह अर्थ अशुद्ध किया है। इस पद का अर्थ 'आश्रमों के' होना चाहिये। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियाँ हैं—

(क) २ । १८ [इस संस्करण के अनुसार १ । १३७] में 'ग्रन्तरप्रभवाणाम्' के पर्यायवाची रूप में 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रयोग किया है। जैसे यहाँ वर्णों के साथ 'ग्रन्तरप्रभवाणाम्' शब्द का प्रयोग है, वैसे ही उक्त श्लोक में भी वर्णों के कथन के साथ-साथ 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रयोग है। उस क्लोक में 'सान्तरा-लानाम्' शब्द का अर्थ 'ग्राश्रम' है, अतः यहां भी उसके पर्यायवाची शब्द 'ग्रन्तरप्रभवाणाम्' शब्द का ग्रर्थ 'ग्राश्रमों के' होना चाहिये । यद्यपि २ । १८ [१। १३७] क्लोक में भी टीकाकारों ने 'सान्तरालानाम्' शब्द का प्रर्थ 'संकीएएं जाति' या 'वर्णसङ्कर' किया है, किन्तु वह मनु की मान्यता के विरुद्ध है। यतो हि, उस इलोक में धर्म के चार मूलाधारों में से एक ग्राधार 'सदाचार' [२। ६, १२ या १। १२४, १३१] का लक्षण किया है श्रीर बताया है कि "ब्रह्मावर्त देश के निवासी वर्णों ग्रीर ग्राश्रमों का जो परम्परागत श्रेष्ठ ग्राचरण है, वह 'सदाचार' कहलाता है"। इस क्लोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णंसङ्कर' या 'संकीर्णं जाति' ग्रर्थ इसलिए ग्रहण नहीं हो सकता क्योंकि वर्णसङ्करों का ग्राचरण 'सदाचार' ही नहीं हो सकता ग्रौर न ही उनके ग्राचरण को उन क्लोकों में 'सदाचार' के रूप में माना है। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि वर्णंसङ्करों के धर्मवर्णन-प्रसङ्ग में प्रनेक स्थानों पर उनके ग्राचरण की निन्दनीय ग्रीर गहित कहा है। उस प्रसङ्ग में संकीण जातियों के लिए प्रयुक्त विशेषणों में कुछ इस प्रकार हैं—"मानदोषविगीहतान"= माता के दोष से निन्दित जन्म वाले [१०।६], "क्रूराचारविहारवानु"=क्रूर ग्राचार-व्यवहार वाले [१०।६], "ग्र<mark>धमो नृतामृ"</mark> ≕मनुष्यों में नीच [१०।१२], "अवतांस्तु यान्" = वतहीनं [१० । २०], "पापात्मा मूर्जंकण्टकः"=पापी म्रात्मा वाले भूजॅकण्टक [१० । २१], "ततोऽप्यधिकदूषितान्" = उनसे भी श्रधिक दूषित श्राच-रण वाले [१० । २६] "जनयन्ति विगिहतान्" = निन्दित सन्तानों को जन्म देते हैं [१०। २६]। इसी प्रकार संकीर्ण जातियों का 'ग्रपसद' (नीच) 'अपघ्वंसज' (पतितो-त्पन्न) आदि शब्दों द्वारा नामकरण करना भी यह सिद्ध करता है कि रचयिता इन्हें निन्दित आचरण वाला मानता है। इनके ग्रतिरिक्त उस प्रसंग में वर्णसंकरों के जो पश्-हिंसा ब्रादि धर्म बतलाये हैं वे मनु के मत में धर्म न होकर दुष्कर्म हैं, जिनकी मनु ने स्थान-स्थान पर निन्दा की है। फिर उनके श्राचरएा को 'सदाचार' कैसे कहा जा सकता है ? ग्रीर न उन्हें 'धर्म' कहा जा सकता है । इससे यह बोध होता है कि उक्त श्लोक में 'सान्तराल' शब्द का 'वर्णसंकर' ग्रर्थ करना संगत नहीं है, ग्रौर मृजु के विरुद्ध भी है। ग्रतः वहां उसका 'ग्राश्रम' ग्रथं होना चाहिए। उसके पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त होने से इस क्लोक में 'अन्तरप्रभव' का श्रर्थ भी 'आश्रम' ही समीचीन है।

- (ल) मनुस्मृति में वणों के धमों के साथ-साथ विस्तृत ग्रौर विशिष्ट रूप से ग्राश्रमों के धमों का ही कथन है, वर्णसंकरों के धमों का नहीं। यह भी ध्यान देने की बात है कि इस श्लोक में जिस कम से वर्णों ग्रौर ग्राश्रमों के धमों को बतलाने की इच्छा व्यक्त की है, ठीक उसी क्रम से ही मनुस्मृति में उसका उल्लेख है। ग्राश्रमों और वर्णों का क्रम साथ-साथ चलता है, जैसे—द्वितीय ग्रध्याय में—ब्रह्मचर्याश्रम का वर्णन है, तृतीय से पञ्चम तक गृहस्थ का, षष्ठ में वानप्रस्थ एवं संन्यास ग्राश्रम का वर्णन है। साथ-साथ छठे ग्रध्याय तक ब्राह्मण के कर्त्तव्य भी उक्त हो जाते हैं। किर क्षत्रियों के शेष कर्त्तव्यों का वर्णन ७। १ से १। ३२५ तक है। वैश्य के ग्रतिरिक्त कर्त्तव्यों का कथन १। ३२६ से ३३३ [इस संस्करण में १०। १—६] तक तथा श्रूद्रों के कर्त्तव्यों का वर्णन १। ३३४-३३५ [इस संस्करण में १०। ७-६] में है। यदि 'ग्रन्तरप्रभवाणाम्' का 'ग्राश्रम' ग्रथं न करके 'वर्णसंकर' ग्रथं लिया जाये तो प्रश्न उठेगा कि जब प्रारम्भ में ग्राश्रमों के धमें पूछने का प्रश्न ही नहीं है तो इतने विस्तृत ग्रौर प्रधान रूप से ग्राश्रमों के धमों का विधान क्यों किया गया है ? वर्णों ग्रौर ग्राश्रमों के धमों का साथ-साथ ग्रौर प्रधानतापूर्वक वर्णन करने की मनु की यह शैली भी यह संकेत देती है कि इस श्लोक में वर्णों ग्रौर ग्राश्रमों के विषय में नहीं।
- (ग) मनुस्मृति में सर्वत्र वर्णों के साथ ग्राश्रमों का उल्लेख करने की प्रवृत्ति परिलक्षित होती है, वर्णसंकरों की नहीं। १२। ६७ में भी वर्णों के साथ ग्राश्रमों का उल्लेख है—"वातुर्वण्यं त्रयो लोकाः वत्वारक्वाश्रमाः पृथक्" इसी प्रकार ७। ३४ में भी राजा को वर्णों ग्रीर ग्राश्रमों के धर्मों का रक्षक कहा है, वर्णसंकरों का उल्लेख ही नहीं—

#### स्वे स्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेषामनुपूर्वशः। वर्णानामाश्रमारणां च राजा सृष्टोऽमिरक्षिता।।

इस प्रवृत्ति के अनुसार भी यहां वर्णों के साथ प्रयुक्त 'अन्तरप्रभव' शब्द का अर्थ 'आश्रम' ही सिद्ध होता है।

(घ) मनुस्मृति में दशम प्रघ्याय को छोड़कर वर्गों के साथ प्रथवा स्वतन्त्र रूप से कहीं भी वर्णसंकरों की चर्चा या उल्लेख नहीं है। नामकरण संस्कार [२।२६-३५ या २।१-१०], विवाहविधि [३।२०] ग्रादि प्रसङ्गों में जहाँ शूद्रों के लिए भी विधान किए हैं, वहां भी इनका उल्लेख नहीं है। दशम ग्रघ्याय में भी जो इनका वर्णन है, वह वस्तुतः मौलिक न होकर प्रक्षिप्त है (विस्तृत जानकारी के लिए दशम ग्रघ्याय के श्लोकों की समीक्षा देखिए)। यतो हि. वह विषय प्रसंगविष्ठद्ध रूप से विग्ति है। मनु की विषय-संकेत-शैली से भी दशम ग्रघ्याय का वर्णसंकरों का प्रसंग प्रक्षिप्त सिद्ध होता है। वर्गों के धर्म-कथन का विषय प्रारम्भ करते हुए वे कहते हैं—"वर्णवर्मान्तिवाधत" १।१४४ [ग्रन्य संस्करणों में २।२५]। इसी प्रकार इस विषय की समाप्ति का संकेत करते हुए कहा—"एष धर्मविधः कृत्स्नश्चातुर्वण्यंस्य कीर्तितः" १०।१४२ [ग्रन्य संस्करणों में १०।१३१]। दोनों ने स्थानों पर वर्णों के धर्मों के वर्णन का कथन

है, श्रापद्धर्म का नहीं। यहां बीच में वर्णसंकरों के वर्णन करने का न तो प्रसंग था ग्रीर न ही अभीष्टता, किन्तु फिर भी किसी ने इस वर्णन को बलात् मिलाया है।

इसी प्रकार १०। १५ [ग्रन्यत्र १०। ४] में स्पष्ट शब्दों में मनु ने उद्घोषित किया है कि ग्रायों के समाज में केवल चार वर्ण हैं, पांचवां कोई वर्ण नहीं है। इनसे भिन्न सभी दस्यु हैं, चाहे वे ग्रायं भाषाएं बोलते हों ग्रयवा म्लेच्छ भाषाएं [१०। ५६ (ग्रन्यत्र १०। ४५)]। यहां वर्ण संकरों का कोई उल्लेख नहीं। इससे वर्ण संकरों का वर्णन [१०। ५—७३] मनुस्मृतिसम्मत या मौलिक सिद्ध नहीं होता। जब यह मनुस्मृतिसम्मत ही सिद्ध नहीं होता तो इस ग्रन्थ में किसी शब्द से 'वर्ण संकर' ग्रयं ग्रहण करना ही ग्रनुपयुक्त एवं विरुद्ध है। ग्रतः यहां भी 'वर्ण संकर' ग्रयं न होकर 'ग्राश्रम' ग्रयं ही मनुस्मृतिसम्मत है।

- (ङ) मनु ने संक्षिप्त भूमिका के रूप में १। ८७-६१ दलोकों में एक-एक वर्ण का नामोल्लेखन तथा उनका कर्मवर्णन किया है। उससे यह स्पष्ट संकेत मिल जाता है कि मनु मनुष्य-समाज में चार वर्णों के अतिरिक्त कोई वर्ण नहीं मानते। इन दलोकों से यह भी संकेत मिलता है कि मनुस्मृति में मनु को केवल इन्हीं चार वर्णों के धर्मों का कथन करना अभीष्ट है, अन्य किसी वर्णसंकर आदि का नहीं। अतः यहाँ भी 'अन्तर-प्रभव' का अर्थ वर्णसंकर आदि करना मनु की मौलिकता के विरुद्ध है, इसका 'आश्रम' अर्थ ही प्रकरणसंगत है।
- (३) प्रतीत होता है कि जब वर्णसङ्करों के प्रसंग का प्रक्षेप हुमा तो उन लोगों ने तदनुसार ही 'मन्तरप्रभव' भीर 'सान्तराल' शब्दों के मथौं को भी परिवर्तित करके 'वर्णसकर' सर्थ प्रचलित कर दिया। यही नहीं, अपने माश्य के मनुसार ऐसे लोगों ने पाठभेद करने का भी प्रयास किया। तीन-चार हस्तलिखित प्रतियों में 'म्रन्तर-प्रभवा-ए॥म्' पद के स्थान पर 'संकरप्रभवाए॥म्' पाठभेद भी मिलता है। यह पाठभेद वर्णसंकर सम्बन्धी प्रक्षिप्त इलोकों को मौलिक सिद्ध करने का ही एक प्रयास था। यह पाठभेद तो प्रचलित नहीं हो पाया किन्तु इस पाठभेद के अनुसार अर्थ की भ्रान्ति म्रवश्य प्रचलित हो गई।

#### त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयम्भुवः । स्रचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतत्त्वार्थवित्प्रभो ॥ ३ ॥ (३)

(हि) क्योंकि (प्रभो) वेदज्ञ होने से धर्मोपदेश में समर्थ हे विद्वन् ! (ग्रस्य सर्वस्य) इस सब [१।५—१।१४४ (२।२५) में विणत] समस्त जगत् के, (ग्रचिन्त्यस्य) जिनका चिन्तन से पार नहीं पाया जा सकता ग्रथवा जिनमें ग्रसत्य कुछ भी नहीं है, ग्रौर (ग्रप्रमेयस्य) जिनमें ग्रपरिमित सत्यविद्याग्रों का वर्णन है, उन (स्वयम्भुवः विधानस्य) स्वयम्भू [१।६] परमात्मा द्वारा रचित [१।२३] विधानरूप वेदों के (कार्य-तत्त्वार्थवित्) कार्य=कर्त्तव्य-रूप धर्मी या प्रतिपाद्य विषयों के, तत्त्वार्थवित्=यथार्थरूप ग्रथवा उनके

रहस्यों की, स्रौर [द्वितीयार्थ में] वेदार्थों को जानने वाले (एक: त्वम्) एक ग्राप ही हैं [स्रर्थात् इस समय धर्मों के विशेषज्ञ विद्वान् स्राप ही दिष्टगोचर हो रहे हैं, स्रतः स्राप ही उन्हें किहयें]।।

ग्रिभिप्राय यह है कि वेद सब सत्यविद्याओं के विधायक ग्रन्थ हैं, इस प्रकार वे जगत् के विधान रूप ग्रर्थात् संविधान हैं। महिष लोग प्रशंसा-पूर्वक मनु से कह रहे हैं कि उन विधानरूप वेदों में कौन-कौन से करने योग्य कार्य ग्रर्थात् कर्त्तव्यरूप धर्म विहित हैं, उन्हें भलीभांति समभने वाले विशेषज्ञ विद्वान् ग्राप हैं, ग्रतः हमें वणों ग्रीर ग्राश्रमों के धर्मों को बत-लाइये। (यह श्लोक १।२ का पूरक वाक्य है। दूसरे श्लोक में वर्णाश्रम धर्मों का प्रश्न है, ग्रतः इसमें उन्हों का ज्ञाता बताकर मनु की प्रशंसा की है। यही मनुस्मृति का प्रत्विधाद्य विषय है—'धर्मों का कथन')।। ३।। ॥

"स्वयम्भू जो सनातन वेद हैं, जिनमें स्रसत्य कुछ भी नहीं श्रीर जिनमें सब सत्यविद्याश्रों का विधान है, उनके स्रर्थ को जानने वाले केवल स्राप ही हैं।" (ऋ० भू० ५८)

अन्द्रशिक्तः : कुल्लूकभट्ट ग्रादि प्रायः सभी टीकाकारों ने इस श्लोक का ग्रपूर्ण या त्रुटिपूर्ण ग्रथं किया है। उनके ग्रथों में निम्न त्रुटियां हैं—

- (१) 'ग्रस्य सर्वस्य' सर्वनामों को वेद के साथ जोड़ दिया है।
- (२) कुल्लूकभट्ट ने 'कार्य' का 'ग्रग्निष्टोम ग्रादि यज्ञकार्य' तथा-
- (३) 'तत्त्वार्थवित्' का 'ब्रह्म के जाता' ये ग्रसंगत, सीमित ग्रौर मनुस्मृति से ग्रसम्मत ग्रथं किये हैं।

इनकी पुष्टि के लिए विस्तृत विचार करना भ्रावश्यक है-

(१) 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों की सही संगित—(क) यहां 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों का ग्रथं 'इस सब जगत् के' होना उपयुक्त एवं प्रासंगिक है। 'ग्रस्य' या 'इदम्' शब्दों का जब स्वतन्त्र रूप से प्रयोग होता है तो मुख्यरूप से उसके तीन ग्रभिप्राय होते हैं—(१) उपस्थित या निकट की वस्तु की ओर संकेत, (२) निकट रूप से स्थित जगत्, (३) पूर्वापर विषय या वस्तु की ग्रोर संकेत। इन तीनों ही ग्रथों के ग्राघार पर यदि इन पदों को परखा जाये तो इनका वेद के साथ सम्बन्ध न होकर 'जगत्' अर्थ ही व्यिश्वत होता है। यतो हि ग्रगला वक्ष्यमाण विषय या ग्रग्निम प्रसंग जगत् का है, ग्रतः वेद के साथ इन पदों को नहीं जोड़ा जा सकता। इन से 'जगत्' की ग्रोर ही संकेत है। 'ग्रस्य' 'इदम् ग्रादि पदों का प्रयोग स्वतन्त्ररूप से 'जगत्' के लिये करने की संस्कृत भाषा की सदैव प्रवृत्ति रही है। १।५ में ''ग्रासीत् इदम्'' का प्रयोग भी 'जगत्' के लिए ही किया है।

<sup>% [</sup>प्रचलित सर्थं—क्योंकि हे प्रभो ! एक स्नाप ही इस सम्पूर्ण स्रपीरुपेय, अचिन्त्य तथा स्रप्रमेय वेद के स्रग्निष्टोमादि यज्ञकार्य स्रोर ब्रह्म के जानने वाले हैं ॥३॥]

(ख) इसके ब्रतिरिक्त सब्टि-उत्पत्ति के इसी प्रसंग में दो अन्य स्थानों पर भी इन पदों का प्रयोग 'जगत' अर्थ में ही किया है। यथा-- मुष्टि- उत्पत्ति के पूर्ण होने पर--"सर्वस्य ग्रस्य त सर्गस्य" [१ । ५७], इस विषय को समाप्त भी इन्हीं पदों के स्वतन्त्र प्रयोग से किया है-"संमवश्च श्रस्य सर्वस्य" [इस सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति कही। २।२४, इस संस्करण में १।१४४]। (ग) शैली के श्राधार पर भी इन पदों का यहां 'जगत' श्रर्थ सिद्ध होता है। १। ४ से मनू ने जो सुष्टि-उत्पत्ति का विषय प्रारम्भ किया है, वह इन पदों के ही अनुसार है। इस श्लोक में कथन है कि 'इस जगत के विधान= वेद के ग्राप जाता हैं'। मन ने इसी लिये धर्मों का कथन करने से पूर्व 'जगत' के स्वरूप को बतलाना प्रारम्भ किया, जिससे घर्मोत्पत्ति, धर्म की ग्रावश्यकता, महत्त्व एवं स्वरूप का परिज्ञान होकर उसके प्रति प्रेरित हो सकें। मनु ने यहां साङ्गोपाङ्ग शैली अपनायी है। 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों के द्वारा ही १।५ से प्रारम्भ होने वाले सुष्टयूत्पत्ति-विषय का संकेत है श्रीर इन्हीं पदों के प्रयोगपूर्वक इस विषय को समाप्त किया है-"संभवश्च ग्रस्य सर्वस्य" [२।२५ या १।१४४] (घ) इस श्लोक में 'विधान' शब्द का वेदों के लिये जो प्रयोग किया है वह भी साभिप्राय होने से सार्थक है, तथा निमित्त-निमित्ती भाव-द्योतनार्थ प्रयुक्त है। वेद 'विधान' हैं और विधान किसी निमित्त से विहित होता है, अतः 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों से संकेतित जगत उनका निमित्ती है। 'वेद जगत के लिये एक विधान है' यह भाव मन ने अन्य स्थानों पर भी प्रकट किया। १२।६४ में वेदों को पित-दैव-मनुष्यों का सनातन 'चक्षुः' कहा है (पितृदेवमनुष्याणां वेदश्चक्षः सनातनम्) । यहां वेद के लिये 'चक्षः' शब्द का प्रयोग लगभग 'विधान' के समान ग्रर्थ देने वाला है। जैसे 'चक्ष,' कहने से यह बोध होता है कि यह इन्द्रिय प्राणियों को दिखाने के लिये है, उसी प्रकार 'विधान' कहने से भी यह बोध होता है कि यह किन्हीं के मार्गदर्शन के लिये है। इस प्रकार 'विधानस्य' के साथ प्रयुक्त 'ग्रस्य सर्वस्य' पदों से 'जगत्' ग्रर्थ का ही संकेत मिलता है।

(२—३) 'कार्यतत्त्वार्यवित्' का संगत् ग्रयं—(क) 'कार्य' का 'अग्निष्टोम ग्रादि यज्ञकार्य' ग्रथं करना ग्रीर 'तत्त्व' का ग्रयं 'ब्रह्म' करना भी ग्रप्रासंगिक ग्रीर मनुस्मृति से ग्रसम्मत है। 'कार्य' से इस क्लोक में ग्रभिप्राय 'कर्त्तव्यों, प्रतिपाद्य विषयों या 'समस्त व्यावहारिक तत्त्वों' ग्रथात् 'धर्मों से है। मनुस्मृति में [१।२] जिज्ञासा ग्रीर प्रश्न का विषय 'धर्म' है तो उसका प्रतिपाद्य या उत्तर का विषय भी 'धर्म' होगा। केवल यज्ञ या ब्रह्म का वर्णन करना मनुस्मृति का प्रतिपाद्य नहीं है, ग्रीर न इनके बारे में स्वतन्त्र रूप से जिज्ञासा ही प्रकट की गयी है। यज्ञादि धर्म के ग्रञ्ज हैं ग्रीर स्वतः धर्मों के ग्रन्तर्भृत हो जाते हैं। केवल यज्ञों ग्रीर ब्रह्म को ही वेदों का कार्य या साध्य मान लेने से वेदों की उपयोगिता सीमित हो जाती है जब कि मनु की मान्यता इसके विपरीत है। मनु केवल यज्ञ या ब्रह्म के लिए ही वेदों की प्रकटता नहीं मानते ग्रपितु संसार के समस्त श्रेष्ठ व्यवहारों — धर्मों और ज्ञान-विज्ञान ग्रादि का साधक मानते हैं। इसकी पुष्टि के लिए निम्न क्लोक प्रमाण रूप में द्रष्टव्य है—

(म्र) १।२१ में वेदों के द्वारा ही समस्त पदार्थों का नामकरण, उनके कमीं का विधान, स्थितियों का विभाजन बताकर वेदों की बहुसुखी और व्या-पक उपयोगिता को स्वीकार किया है—

#### "सर्वेषां तु स नामानि कुर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदशब्देम्य एवादौ पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ॥

- (ग्रा) १२। ६७ में चारों वर्णों, ग्राश्रमों एवं तीनों कालों का ज्ञान वेदों से माना है।
- (इ) शब्द, स्पर्श आदि सूक्ष्म शक्तियों की वैज्ञानिक सिद्धि वेदों द्वारा ही मानी है (१२। ६८)।
- (ई) १२। ६६ में समस्त व्यवहारों का सर्वोपरि साधक-शास्त्र वेद को ही कहा है।
- (उ) राजनीति की शिक्षा देने वाला [७।४३,१२।१००], धर्माधर्म का ज्ञान देने वाला [१२।१०६—११३] जगत् के श्रेष्ठ व्यवहारों का साधक [१।२३] शास्त्र वेद ही को कहा है।
- (ऊ) १२। ६४ में वेदों को पितृ-देव-मनुष्यों का 'चक्षु' (धर्म-ग्रधर्म, ज्ञान-विज्ञान ग्रादि का दर्शाने वाला) कहा है।

इनके अतिरिक्त और भी ऐसे अनेक उदाहरण मिलेंगे जिनमें मनु ने वेदों के कार्य या उद्देश्य को व्यापक माना है। अतः कुल्लूकभट्ट द्वारा केवल यज्ञ या ब्रह्म को ही वेदों का कार्य कहना मनु की धारणा के प्रतिकूल है।

- (ख) मनुस्मृति उपनिषदों की भांति केवल ग्राघ्यात्मिक ग्रन्थ नहीं है, जिसमें केवल यज्ञ और ब्रह्म का ही दिग्दर्शन कराया गया हो; ग्रपितु समाज का विधान या धर्मशास्त्र भी है। यही कारण है कि मनुस्मृति में इनका वर्णन ग्रञ्जीरूप में न होकर ग्रंगरूप में है। १।१२५—१३४ [२।६—१५] श्लोकों में मनु ने धर्म का विकास वेद से माना है। मनु का प्रमुख वचन है—'वेदोऽखिलो धर्मसूलम्'१।१२५। यज्ञ ग्रीर ब्रह्मप्राप्ति का इसके अन्दर स्वतः ही ग्रन्तर्भाव हो जाता है क्योंकि ये भी मनुष्यों के धर्म है।इस प्रकार कुल्लूकभट्ट का अर्थ मनुस्मृति-प्रतिपाद्य के ग्रनुरूप नहीं है।
- (ग) और यह अर्थ अप्रासंगिक भी है। १।२ में मनु से क्णों और आश्रमों के घमों का प्रश्न है। क्लोकों की संगति घ्यान देने योग्य है— 'आप वर्णों और आश्रमों के सब धमों को बतलाने में समर्थ हैं [१।२] तथा जगत् के विधानरूप वेदों के कर्तव्यरूप धमों को जानने वाले आप ही एकमात्र व्यक्ति हैं [१।३]। इस प्रकार जो यहां प्रश्न रूप में प्रष्टव्य है, उस के मनु वेदज्ञ होने से जाता हैं, और जिसके वे जाता हैं, वही उनसे प्रष्टव्य हो सकता है। वहो मनुस्मृति में प्रतिपादित है। मनुस्मृति में धर्मों का प्रतिपादन है। उसी का प्रश्न है। उसी प्रश्न के उत्तर के मनु जाता हैं, इसी लिए उनसे वह प्रश्न किया गया है। मनु से प्रश्न तो धर्मों का किया है और साथ ही

उन्हें विशेषज्ञ विद्वान् बताया जा रहा है केवल यजों और ब्रह्म का, और मनुस्मृति में प्रतिपादन है मुख्य रूप से घमों का। यह विसंगति पूछे गये प्रश्न और प्रागे प्रतिपादित विषय की एक रूपता से ही दूर हो सकती है। वस्तुतः यहाँ मनु को 'वेदों के प्रधाँ का जाता और वेद के प्रतिपाद्य या वेद में विहित घमों का समक्षने वाला' कहना ही प्रिमिन्त्रेत है। इसकी पुष्टि बारह वें प्रष्टाय के १०५-११४ श्लोकों से भी हो जाती है जिनमें वेदवेत्ता को ही घमं का उपदेश करने का ग्रादेश है, श्रन्य को नहीं। इसी योग्यता के कारण ही महिष लोग मनु के पास जिज्ञासा लेकर पहुंचे हैं। और उन्हीं घमों को समक्षने की योग्यता का वे वर्णन कर रहे हैं। इस प्रकार इस भाष्य में प्रस्तुत ग्र्थं ग्राधिक संगत, युक्तियुक्त और मनुसम्मत है।

मनु का महर्षियों को उत्तर-

स तैः पृष्टस्तथा सम्यगिमतौजा महात्मिभः। प्रत्युवाचार्च्य तान्सर्वान्महर्षीञ्क्यूयतामिति॥४॥(४)

(तैः) उन (महात्मिभः) महर्षि लोगों द्वारा (सम्यक्) भलीभांति श्रद्धासत्कार पूर्वक (तथा) उपर्युक्त प्रकार से (पृष्टः) पूछे जाने पर, (सः अमितौजाः) वह अत्यधिक ज्ञानसम्पन्न महर्षि मनु (तान् सर्वान् महर्षिन्) उन सब महर्षियों का (आर्च्य) यथाविधि सत्कार करके (श्रूयताम्'इति) 'सुनिए' ऐसा (प्रत्युवाच) उत्तर में बोले ।। ४।।

अन् श्रीटंडन : प्रथम चार क्लोकों की मौलिकता पर विचार— यद्यपि १-४ क्लोक मनुप्रोक्त क्लोकों की मांति मौलिक नहीं हैं तथापि ये शैली, घटना और प्रक्त के ग्राघार पर मौलिक ही स्वीकार किये गये हैं, क्योंकि भूमिका के रूप में इनका उल्लेख है। (१) मनुस्मृति की शैली से यह विदित होता है कि मनु के मावों (जो प्रवचन के रूप में थे) का संकलन भृगुया किसी ग्रन्य शिष्य ने किया है। संकलयिता ने इन क्लोकों के द्वारा मनु के पास महिष्यों के ग्राने की घटना और उनके प्रक्त का भूमिका के रूप में उल्लेख किया है। (२) घटना मौलिक है। (३) प्रक्त भी मौलिक है, ग्रतः संकलन-शैली के ग्रनुसार ये क्लोक मौलिक ही माने जायेंगे। जैसा कि कुछ टीकाकारों ने पाववें क्लोक से मौलिक मनुस्मृति का प्रारम्भ माना है, उनका यह विचार श्रान्तिपूर्ण है। मनुस्मृति संकलित शैली का ग्रन्थ है, इस दिष्ट से ये चारों क्लोक मौलिक संकलितरूप में ही हैं।

यहाँ यह स्पष्ट कर देना भी उपयोगी होगा कि इस शैली के ग्राधार पर टीका-कारों ने उन सभी क्लोकों को मौलिक मान लिया है जिनमें मनु के नामपूर्वक वर्णन है ('महिंबर्मनुना भृगुः' १।६०॥ 'उक्तवान् मनुः' १।११८॥ 'मनुना परिकीर्तितः' १।१२६॥ मनुरक्तवीत् ८।३३६॥ ग्रादि)। उनका कहना है कि मनु के भावों के ग्राधार पर भृगु ने मनुस्मृति को रचा है ग्रतः इस प्रकार के क्लोक ग्रसंगत नहीं लगते। यह विचार भी श्रान्तिपूर्ण है। क्योंकि, (१) मनुस्मृति मनु के भावों को लेकर रचा ग्रन्थ नहीं है, प्रिपितु मनु के भावों का यथावत् उसी शैली में संकलन है। (२) संकलन में मौलिक ग्रंशों के बीच में संकलियता की ग्रोर से कोई बात नहीं कही जाती; ग्रतः 'मनूक्तवान' ग्रादि पद वाले श्लोक संकलियता की ग्रोर से कहे होने के कारण प्रक्षिप्त हैं, मौलिक नहीं। (३) १। ४ में 'श्रूयताम्' कहकर मनु उत्तर देना ग्रारम्भ करते हैं। इस शैली से सिद्ध है कि इस श्लोक के बाद मनु के द्वारा कहे विचारों का उत्तमपुष्ठष की शैली के माघ्यम से जो कथन है वहीं मौलिक संकलन है, ग्रन्य द्वारा नामोल्लेख पूर्वक प्रविश्त वर्णन प्रक्षिप्त है। ग्रतः उन सभी श्लोकों को मूल संकलन से परवर्ती माना जाना चाहिए जो उत्तमपुष्ठष की शैली में नहीं हैं।

## (जगदुत्पत्ति-विषय)

[१। ५ से ५४%, ७८%]

उत्यत्ति से पूर्व जगत् की स्थिति-

#### श्रासीदिदं तमोमूतमप्रज्ञातमलक्षणम् । श्रप्रतक्यंमविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ५॥ (५)

(इदम्) यह सब जगत् (तमोभूतम्) मृष्टि के पहले प्रलय में अन्ध-कार से आवृत च्याच्छादित था। ...... उस समय (प्रविज्ञेयम्) न किसो के जानने (अप्रतक्यंम्) न तर्क में लाने और (अलक्षणम् अप्रज्ञातम्) न प्रसिद्ध चिह्नों से युक्त इन्द्रियों से जानने योग्य था और न होगा। किन्तु वर्त्तमान में जाना जाता है और प्रसिद्ध चिह्नों से युक्त जानने के योग्य होता और यथावत् उपलब्ध है %। (स० प्र० २१३)

‰(सर्वत:) सब ग्रोर (प्रसुप्तम् इव) सोया हुग्रा-सा पड़ा था ॥५॥

अर् श्री टिंडन : मनुस्मृति के प्रश्न ग्रीर उत्तर की संगति—प्रायः सभी टीकाकारों ने यहाँ यह शंका उठायी है कि महर्षियों ने धर्मविषयक प्रश्न किया था। [१।२] किन्तु मनु ने सृष्ट्युत्पत्ति का वर्णन ग्रप्रासंगिक रूप से क्यों किया ? कुछ ग्रालोचकों ने इस वर्णन को ग्रप्रासंगिक के साथ-साथ विशृ खिलित भी माना है ग्रीर कुछ ग्रनुसन्धाताग्रों ने इसे प्रक्षिप्त ही घोषित कर डाला। वस्तुतः यह वर्णन न तो ग्रप्रासंगिक है, न विश्व खिलत ग्रीर न प्रक्षिप्त। ग्रालोचकों ने इस वर्णन को उक्त ग्रारोपों से मढ़कर भूल की है। मनुस्मृति की शैली को पहचानने के पश्चात् यह निश्चित हो जाता है कि यह वर्णन प्रासंगिक, श्राह्मलाबद्ध एवं मौलिक है। इसकी सिद्धि में निम्न ग्रुक्तियाँ एवं प्रमाण हैं—

(१) मनुस्मृति की शैली—मनुस्मृति कुछ प्रमुख विषयों में विभाजित है ग्रौर इसकी यह शैली है कि जब कोई भी विषय प्रारम्भ होता है तो उसके प्रारम्भ, श्रन्त ग्रथवा दोनों स्थानों पर उसका संकेत होता है। यहाँ भी 'ग्रस्य सर्वस्य' [१।३] पदों से अगले [१। ४] वक्ष्यमाण विषय के प्रारम्भ का संकेत किया और अन्त में १।१४४ [२।२४] में 'संमवद्यास्य सर्वस्य' कहकर इस विषय का समापन संकेत भी दिया है। उसी दलोक में फिर साथ ही अगले विषय का संकेत भी है। इस प्रकार इस विषय का प्रारम्भ और समापन का संकेत मनु ने स्वयं ही दे दिया है और इस तरह यह विषय पृष्ट प्रक्त से और अगले विषय से प्रक्षाना वत् जुड़ा हुआ है। इस स्थित में इसे अप्रा-संगिक या विष्यृङ्खालित नहीं कहा जा सकता। जिन आलोचकों ने इसे प्रक्षिप्त कहा है मनु की शैली को नहीं पकड़ पाये।

- (२) शैली के आधार पर इस प्रसङ्ग के व्यवस्थित और प्रासंगिक सिद्ध हो जाने के पश्चात् अब यहाँ प्रश्न उठता है कि आलोचकों अथवा टीकाकारों को इस प्रसङ्ग को अप्रासंगिक, विश्व ह्वलित एवं प्रक्षिप्त कह देने की आन्ति कैसे हुई? और मनु ने ऋषियों द्वारा धर्मों की जिज्ञासा प्रस्तुत करने पर सृष्ट्युत्पत्ति का वर्णन क्यों प्रारम्भ किया? इसके उत्तर में निम्न स्पष्टीकरण दिशे जा सकते हैं—
- (क) मनु ने प्रश्न के अनुसार ही उत्तर के विषय को चुना है और यह वर्णन २-३ इलोकों के प्रश्न में निहित अवान्तर जिज्ञासाओं के समाधान के लिए प्रारम्भ किया गया है, जो पूर्णतः व्यवस्थित एवं क्रमबद्ध है। टीकाकारों द्वारा प्रश्न-वर्णन करने वाले २-३ इलोकों का सही और संगत अर्थन समभने के कारण ही यह आन्ति और शङ्का उत्पन्न हुई है।

टीकाकारों ने द्वितीय क्लोक को तो एकमात्र स्वतन्त्र प्रक्त माना है और तृतीय क्लोक को स्वतन्त्र प्रशंसा-वाक्य। संगति की क्षिट से दोनों को असम्बद्ध रखते हुए उन्होंने इनका अर्थ निम्न प्रकार किया है—

द्वितीय श्लोक—''हे भगवन् ! ब्राह्मणादि चतुर्वणों श्रौर 'श्रम्बष्ठ' ग्रादि श्रनु-लोमज, 'सूत' ग्रादि प्रतिलोमज तथा 'भूजंकण्टक' ग्रादि संकीर्णं जातियों के यथोचित धर्मों को क्रमशः कहने के लिये ग्राप योग्य हैं (इसलिये उनको कहिये)।''

तृतीय क्लोक—''क्योंकि हे प्रभो ! एक ग्राप ही सम्पूर्ण ग्रपौरुषेय, ग्रचिन्त्य तथा ग्रप्रमेय वेद के ग्रग्निष्टोम ग्रादि यज्ञकार्य के ग्रौर ब्रह्म के जानने वाले हैं।"

टीकाकारों द्वारा ऊपर प्रदिश्तित ग्रयं करने से यहां विषय-वर्णन की सङ्गिति का क्रम नहीं बन पाता। द्वितीय क्लोक में मनु से प्रकृत तो धर्मों के विषय में है ग्रौर तृतीय क्लोक में उनकी प्रशंसा करते हुए उन्हें विद्वान् बताया जा रहा है—वेद में विहित ग्रिगिष्टोम ग्रादि यज्ञों का ग्रौर बह्य का। जबिक सङ्गत बात तो तभी मानी जा सकती है जब जिस विषय का प्रकृत किया हो उस समय उसी विषय में उसकी विद्वत्ता की प्रशंसा की जाये। यह क्या कि मनु से प्रकृत किसी ग्रन्य विषय का किया जा रहा है ग्रौर उनको विद्वान् किसी ग्रन्य विषय का बताया जा रहा है।

(स) इसी प्रकार एक त्रुटि यह हुई कि तृतीय श्लोक के 'ग्रस्य सर्वस्य' सर्वनामों

को वेदों का विशेषणा मानकर अर्थ किया है, जबकि ये जगत्' अर्थ के संकेत देने वाले हैं।

वस्तुतः ये दोनों ही श्लोक सम्बद्ध श्रीर एकवाक्यास्मक हैं। तृतीय श्लोक, द्वितीय श्लोक के वाक्य का पूरकवाक्य है। उनमें द्वितीय श्लोक में किये गये प्रश्न के सन्दर्भ में कारणपूर्वक मनु की प्रशंसा है कि 'हम ग्रापके पास ही जिज्ञासा लेकर श्राये हैं।' तृतीय श्लोक में जाकर यह वाक्य पूर्ण होता है—'क्योंकि श्राप ही इस विषय के एकमात्र विशिष्ट विद्वान् हैं।' फिर चतुर्य-पञ्चम श्लोकों से मनु जो उत्तर देना शुरू करते हैं, उसका चुनाव उन्होंने इन्हीं श्लोकों के 'श्रस्य सर्वस्य' पदों के श्रनुसार ही किया है। इन श्लोकों का श्रथं इस प्रकार करना चाहिए—

''हे भगवन्! स्राप सब वर्णों एवं स्राप्तमों के धर्मों को ठीक-ठीक स्रौर क्रमशः बतलाने में समर्थ हैं, क्योंकि, हे प्रभो! इस जगत् के विधानरूप स्रपौर्षय, स्रचिन्त्य स्रोर स्रपरिमितज्ञानयुक्त वेदों के प्रतिपाद्य अथवा व्यावहारिक तत्त्व स्रथान् धर्मों स्रौर वेदार्थों के ज्ञाता एकमात्र स्राप ही हैं। (अतः हमें वर्णों एवं स्राप्तमों के धर्मों का प्रवचन कीजिए)।" इस प्रकार वेदों में जिन बातों को धर्म बतलाया है उनको या वेदों में विहित धर्मों को जानने वाले विशिष्ट विद्वान् मनु हैं। अथवा वेदों का प्रतिपाद्य धर्म भी है, यतो हि १। १२५, १३१ [२। ६, १२] इलोकों में धर्म का सूलस्रोत वेद को ही माना है, इसलिए भी मनु इस विषय के विद्वान् हैं। इसी विषय का मनु को प्रवचन करना है स्रौर इसी विषय में उनसे प्रश्न किया गया है। इस प्रकार यह स्पष्ट हुस्रा कि जो पृष्ट-विषय है उसी के सन्दर्भ में मनु की प्रशंसा है, जो प्रशंसित एवं पृष्ट-विषय है उसी का मनुस्मृति में प्रतिपादन है, यह सुसंगति बन जाती है।

- (ग) इन क्लोकों में संक्षेप में मनु से यह कहा है कि 'इस जगत् के विधानरूप अपीक्षेय वेदों के धर्मों को जानने वाले आप हैं अतः हमें वर्णों एवं आश्रमों के धर्मों को कहिए।' मनु ने क्लोकों में अन्तिनिहित जिज्ञासाओं के अनुसार ही अपने उत्तर को प्रारम्भ किया—यह जगत्, जिसके लिए वेदों को विधानरूप में रचा, इसकी क्या स्थिति है? [१। ४–६७], वेद जगत् के विधानरूप कैसे हैं? क्योंकि वे ईश्वर से उत्तरन हुए हैं और उन्हीं से कर्मों, नामों का विभाजन तथा निर्धारण किया गया है [१।२१, २३, ६७—६१] वेदों से धर्म की उत्पत्ति कैसे होती है और यह धर्म किन लक्षणों वाला है? [१।१२०—१४४ या २।१—२५] इस प्रकार तृतीय क्लोक से उद्धावित होने वाली जिज्ञासाओं का १।१४४ [२।२४] तक कथन करके फिर द्वितीय क्लोक के मुख्य प्रश्न धर्मों के वर्णन पर आते हैं और १।१४४ [२।२५] में 'वर्णंधर्मान् निर्धास्त' कहकर उनका वर्णन शुरू करते हैं। इस प्रकार तृतीय क्लोक के असंगत अर्थ के कारण इस वर्णन को अप्रासङ्किक कहने की आन्ति हुई है। (विस्तृत जानकारी के लिए १।३ क्लोक पर 'अनुशीलन' नामक समीक्षा देखिए)।
- (३) १। ५ से १। १४४ (ग्रन्य संस्करणों के श्रनुसार २। २५) इलोकों का यह वर्णन मनुस्मृति की भूमिका रूप है। श्रीर जिस प्रकार भूमिका में लेखक श्रपने विषय

से सम्बद्ध सभी श्रावश्यक संभावित बातों की जानकारी दिया करता है, इसी प्रकार मन् ने धर्मों से सम्बद्ध सभी ग्रावश्यक संभावित जिज्ञासाओं के समाधान के लिए इस वर्णन को प्रारम्भ किया है। विषय की दिष्ट से यह ग्रावश्यक भी था। मनू ने इस वर्णन में जिन बातों का संक्षेप में वर्णन किया है, धर्मी का अध्ययन करते समय वे शक्दायें सभी के मन में उठनी स्वाभाविक हैं, ग्रतः भूमिका के वर्णन से मनू ने पहले ही उनके विषय में प्रपना मत प्रकट कर दिया है। जैसे--मनूस्मृति में जिन धर्मों का वर्णन किया जा रहा है उनकी उत्पत्ति कहाँ से हई ? [१ । १२६ या २ । १०] उस धर्म का क्या लक्षण है ? [१। १२५, १३१ या २।६, १२] जिस जगत में धर्म की ग्राव-श्यकता है उसकी क्या स्थिति है ? उसमें कर्मानुसार जीवों की गतियाँ किस प्रकार हैं ? [१। ५-५७, १। ४२-५०] जिससे व्यक्ति धर्म के प्रति प्रेरित हो सके। धर्मोत्पत्ति जगदाश्रित है, इसलिए धर्मोत्पत्ति से पूर्व जगदुत्पत्ति का वर्णन है। वेदों को धर्म का स्रोत इसलिए माना है क्योंकि वे अपीरुषेय हैं [१।२१-२३]। इस जगत का उत्पत्ति, स्थिति श्रीर प्रलयकत्ता सर्वंशक्तिमान् परमात्मा है, वही वेदों और वेदों के द्वारा धर्मों का विधान करने वाला है, अतः उस ईश्वर द्वारा विहित धर्मी का मनुष्यों को पालन करना चाहिए, इत्यादि बातों की जानकारी के लिए ही मनु जी ने यह वर्णन भूमिका के रूप में प्रस्तुत किया है। संघ्या के मन्त्रों में 'ऋतञ्च सत्यञ्च' ग्रादि तीन मन्त्र है, <sup>फ</sup>ुनको वेदोत्पत्ति, भाववृत्त ग्रर्थात् सृष्टि-उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर प्रलय का वर्णन करने वाला कहा गया है एवं इन मन्त्रों को 'अघमर्षण' अर्थात पाप दूरीकरणार्थ कहा जाता है। क्योंकि धर्माचरण से अधर्म की निवृत्ति होती है। अंतः मनुस्मृति में कथित ये श्लोक ग्रप्रासिङ्गक नहीं हैं। ग्रघमर्षण मन्त्रों में वेद की उत्पत्ति ईश्वर से बताई है।

(४) मनुस्मृति की साङ्गोपाङ्क शैली—मनु ने साङ्गोपाङ्क शैली अपनायी है। प्राचीन शास्त्रों में इस शैली का प्रचलन था,यथा— 'ग्रयातो बह्मजिज्ञासा' 'जन्माद्यस्य यतः' (वेदान्त १।१-२)। इस शैली की यह पद्धित है कि सबसे महान् तत्त्व परमेश्वर के वर्णन को प्रारम्भ करके क्रमानुसार अपने विषय पर लाया जाता है। इससे दो बातों का संकेत मिलता है कि उस शास्त्र का चरमप्रयोजन ब्रह्मतत्त्व को प्राप्त करना है श्रीर उस विषय का उस परम तत्त्व से सम्बन्ध है। इसी प्रकार मनुस्मृति में भी धर्मों का सम्बन्ध ईश्वर से दर्शाया है क्योंकि धर्म वेदों के माध्यम से ईश्वर द्वारा निर्दिष्ट हैं, श्रीर इन धर्मों का पालन करके मोक्षप्राप्ति या आत्मज्ञान प्राप्त करने योग्य बनाना इन शास्त्रों का चरम-उद्देश्य है। जैसे कहा भी है—''बाह्मीयं क्रियते तनुः [२। २६ या इस संस्करण में २। १]।

जगदुत्पत्ति श्रीर उसका क्रम-

ततः स्वयम्भूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्तिदम् । महाभूतादिवृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥ (६) (ततः) तब (स्वयम्भूः) ग्रपने कार्यों को करने में स्वयं समर्थ, किसी दूसरे की सहायता की अपेक्षा न रखने वाला (अब्यक्तः) स्थूल रूप में प्रकट न होने वाला (तमोनुदः) 'तम' रूप प्रकृति का प्रेरक = प्रकटावस्था की भ्रोर उन्मुखं करने वाला (महाभूतादि वृत्तीजाः) अग्नि, वायु प्रादि महाभूतों को आदि 'शब्द से महत् श्रहङ्कार ग्रादि को भी [१।१४ – १५] उत्पन्न करने की महान् शक्ति वाला (भगवान्) परमात्मा (इदम्) इस समस्त संसार को (ब्यञ्जयन्) प्रकटावस्था में लाते हुए ही (प्रादुरासीत्) प्रकट हुग्रा।। ६॥ +

अनुद्धीत्जनः (१) स्वयम्भू का सही अर्थ—यहां कुल्लूकभट्ट ग्रादि टीकाकारों ने 'स्वयम्भूः' का अर्थ 'स्वेच्छा से शरीर धारण करने वाला' (स्वेच्छया शरीरपरिग्रहं करोति) यह विरुद्ध अर्थ किया है। इसी श्लोक में परमात्मा के लिए 'ग्रव्यक्तः' विशेषण प्रयुक्त है जिसका अर्थ है—'जो कभी स्थूल रूप में प्रकट नहीं होता।' इससे स्पष्ट है कि परमात्मा सदा सूक्ष्म रूप में ही रहता है, कभी शरीरधारण नहीं करता। इसके विरुद्ध होने से कुल्लूक का उक्त अर्थ अमान्य है।

इस प्रसङ्ग में महर्षि दयानन्द द्वारा प्रदत्त 'स्वयम्भू' शब्द की ब्युत्पत्ति उल्लेख-नीय है—''(भू सत्तायाम्) 'स्वयम्' पूर्वक इस धातु से 'स्वयम्भू' शब्द सिद्ध होता है। 'यः स्वयं भवति स स्वयंभूरीश्वरः' जो ग्राप से ग्राप ही है, किसी से कभी उत्पन्न नहीं हुग्रा है, इससे उस परमात्मा का नाम ''स्वयम्भू' है।" (स॰ प्र० प्र० समु०) प्रमाण रूप में इसी श्लोक की समीक्षा वेदमन्त्र 'घ' भाग देखिए।

(२) परमात्मा की प्रकटता से प्रमिप्राय—परमात्मा के प्रकट होने से भी यहां तात्पर्य 'जगत् को प्रकटावस्था में लाते हुए ही प्रकट होने' से हैं। इसी भाव की ग्रोर इंगित करने के लिए ही मनु ने 'क्यञ्जयन् इदम्' पाठ का प्रयोग किया है। यदि मनु को स्वतन्त्र रूप से अथवा बिना जगत् की प्रकटता के ही परमात्मा की प्रकटता ग्राभीष्ट होती तो वे परमात्मा की प्रकटता के साथ जगत् की व्यक्तता वर्णित नहीं करते, ग्रिपतु पहले स्वतन्त्र रूप से परमात्मा की उत्पत्ति दशित, परमात्मा की उत्पत्ति के बाद फिर जगत् की उत्पत्ति का वर्णन करते। जगत् की प्रकटता को देखकर ही परमात्मा की सत्ता प्रतीत होती है। जगत् को प्रकटावस्था में लाना ही परमात्मा की प्रकटता या उत्पत्ति है, जगत् को प्रलयावस्था में लाना उसकी ग्रप्रकटता है। १। ५२—५४ व्लोकों में परमात्मा की इन्हीं ग्रवस्थाग्रों को क्रमशः 'जाग्रत्' ग्रौर 'सुषुप्ति' कहा है। इन श्लोकों से उक्त बातों की पुष्टि भलीभांति हो जाती है। ग्रतः इस श्लोक में किसी शरीरधारी के रूप में परमात्मा की उत्पत्ति प्रदर्शित करना ग्रशुद्ध एवं मनुस्मृति के विरुद्ध है।

<sup>+ [</sup>प्रचलित अर्थं—तब स्वयम्भू (स्वेछा से शरीर धारण करने वाले), अव्यक्त = इन्द्रियों के अगोचर (नेत्र आदि इन्द्रियों से नहीं किन्तु योग से प्रत्यक्ष होने योग्य), अपरिमित सामर्थ्यं वाले और अन्धकार दूर करने वाले (प्रकृति-प्रेरक), भगवान आकाश आदि महाभूतों को व्यक्त करते हुए प्रकट हुए ॥ ६ ॥

- (३) सृष्ट्युत्पत्ति विषयक वेदमन्त्रों के प्रमाण—नीचे प्रमाण रूप में वेदों के मृष्ट्युत्पत्ति एवं पुरुषसूक्त के कुछ ऐसे मन्त्र उद्धृत किये जा रहे हैं जिनसे सृष्ट्युत्पत्ति विषय पर प्रकाश पड़ता है। इनमें परमेश्वर को निराकार, श्रजन्मा श्रादि दर्शाया गया है। मनु ने इन्हीं भावों को १।४—६ श्लोकों में संकलित किया है—
  - (क) ''तम आसीत् तमसा गूडमग्रेऽप्रकेतं सलिलं सर्वमा इदम् । तुष्ट्ययेनाम्बिपहितं यदासीलपसस्तन्महिना जायतंकम् ॥ (ऋ०१०।१२६।३)

यह सब जगत् सृष्टि से पहिले अन्यकार से आवृत, रात्रिरूप में जानने के अयोग्य आकाशरूप सब जगत् तथा तुच्छ अर्थात् अनन्त परमेश्वर के एकदेशी आच्छा-दित था, पश्चात् परमेश्वर ने अपने सामर्थ्य से कारणरूप से कार्यरूप कर दिया॥"

(स॰ प्र॰ २•७)

(ख) ''नासवासीन्नो सदासीत्तवानीं नासीव्रजो नो व्योमा परो यत्। किमावरीवः कुह कस्य शर्मन्नस्मः किमासीत् गहनं गमीरम् ॥ (ऋ०१०।१२६।१)

(नासदासीत्) जब यह कार्यमृष्टि उत्पन्न नहीं हुई थी तब एक सर्वशक्तिमान् परमेश्वर श्रीर दूसरा जगत् का कारण श्रर्थात् जगत् बनाने की सामग्री विराजमान थी, उस समय (असत्) शून्यनाम श्राकाश श्रर्थात् जो नेत्रों से देखने में नहीं श्राता सो मी नहीं था, क्योंकि उस समय उसका व्यवहार नहीं था (नो सदासीत् तदानीं ) उस काल में सत् श्रर्थात् सतोगुण, रजोगुण श्रीर तमोगुण मिलाके जो प्रधान कहाता है, वह भी नहीं था (नासीद्रजः) उस समय परमाणु भी नहीं थे तथा (नो व्योमा ) विराद् श्रर्थात् जो सब स्थूल जगत् के निवास का स्थान है सो भी नहीं था (किमाव ) जो यह वर्त्तमान जगत् है वह भी शुद्ध बह्म को नहीं ढक सकता जैसे कोहरा का जल पृथिवी को नहीं ढक सकता। उस जल से नदी में प्रवाह नहीं चल सकता श्रीर न कभी वह गहरा श्रीर उथला हो सकता है। इससे क्या जाना जाता है कि परमेश्वर श्रनन्त है श्रीर जो यह उसका बनाया जगत् है सो ईश्वर की श्रपेक्षा से कुछ भी नहीं है।"

(ऋ० भू० ११७)

(ग) "प्रजापतिक्वरति गर्भे अन्तरजायमानो बहुवा विजायते ।" (यजु० ३१। १६)

जो प्रजा का पित अर्थात् सब जगत् का स्वामी है वही जड़ और चेतन के भीतर और बाहर अन्तर्थामी रूप से सर्वत्र व्याप्त हो रहा है, जो सब जगत् को उत्पन्न करके अपने आप सदा अजन्मा रहता है।" (ऋ० भू० १३३)

(घ) निम्न वेद-मन्त्र में परमेश्वर को 'स्वयम्भू' विशेषण से ग्रिभिहित करते

हुए सूक्ष्म, अन्तर्यामी, शरीररहित, जन्म-मरण रहित और सृष्टि तथा वेदार्थी का प्रकाशक कहा है—

स पर्यंगाच्छुक्रमकायमद्राणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धम् । कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भूर्यायातथ्यतोऽर्थान् व्यवधात् शाश्वतीभ्यः समाभ्यः ॥ (यजु० ४० । ८)

(ङ) ''हिरण्यगर्भः समवर्त्तताग्रे मूतस्य जातः पतिरेक आसीत्। स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥ (ऋ०१०।१२१।१)

हे मनुष्यो ! जो सब सूर्यादि तेजस्वी पदार्थों का आधार और जो यह जगत् हुआ है और होगा उसका एक अद्वितीय पित परमात्मा इस जगत् की उत्पत्ति के पूर्व विद्यमान था और जिसने पृथिवी से लेके सूर्यंपर्यंग्त जगत् को उत्पन्न किया है।"

(स॰ प्र॰ २०७)

(च) "पुरुष एवेदं सर्वं यद्भूतं यच्च भाव्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यवन्तेनातिरोहति ॥ (यजु० ३१ । २)

(पुरुष एवं०) जो पूर्वोक्त विशेषणसहित पुरुष अर्थात् परमेश्वर है सो जो जगत् उत्पन्न हुआ था, जो होगा और जो इस समय में है, इस तीन प्रकार के जगत् को वही रचता है, उससे भिन्न दूसरा कोई जगत् का रचने वाला नहीं है, क्योंकि वह (ईशान) अर्थात् सर्वशक्तिमान् है (अमृत) जो मोक्ष है उसका देने वाला एक वही है, दूसरा कोई नहीं; सो परमेश्वर (अन्न) अर्थात् पृथिव्यादि जगत् के साथ व्यापक होके स्थित है और इससे अलग भी है क्योंकि उसमें जन्म आदि व्यवहार नहीं हैं और अपने सामर्थ्य से सब जगत् की उत्पन्न भी करता है और आप कभी जन्म नहीं लेता।"

(ऋ० भू० १२०)

(छ) ''तस्य त्वष्टा विद्यत् रूपमेति।'' (यजु० ३१। १७)

जब जगत् उत्पन्न नहीं हुग्रा था तब वह ईश्वर के सामर्थ्य में कारणरूप से वर्तमान था। जब-जब ईश्वर ग्रपने सामर्थ्य से इस कार्यरूप जगत् को रचता है तब-तब कार्यजगत् रूप गुरावाला होके स्थूल बनके देखने में ग्राता है।" (ऋ० भू० १३१)

प्रकृति से महत् ग्रादि तत्त्वों की उत्पत्ति-

उद्बबहाऽऽत्मनश्चेव मनः सदसदात्मकम्। मनसञ्चाप्यहंकारमिमन्तारमीश्वरम् ॥ १४॥ (७) महान्तमेव चाऽऽत्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च। विषयागां ग्रहोतृणि शनैः पञ्चेन्द्रियाणि च॥ १५॥ (८)

(च) ग्रीर फिर उस परमात्मा ने (ग्रात्मनः एव) स्वाश्रयस्थित कृति से (सद्-प्रसद् + ग्रात्मकम्) जो कारणरूप में विद्यमान रहे ग्रीर विकारी ग्रंश से कार्यरूप में जो ग्रविद्यमान रहे, ऐसे स्वभाव वाले (मनः) 'महत्' नामक तत्त्व को (च) ग्रौर (मनसः ग्रपि) महत्तत्त्व से (ग्रिभमन्तारम्) 'में हूँ' ऐसा ग्रभिमान करने वाले (ईश्वरम्) सामर्थ्यशाली (ग्रहंकारम्) 'ग्रहंकार' नामक तत्त्व को (च) ग्रौर फिर उससे (सर्वाणि त्रिगुणानि) सब त्रिगुणात्मक पांच तन्मात्राग्रों—शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध को [१।१६,२७] (च) तथा (ग्रात्मानम् एव महान्तम्) ग्रात्मोपकारक प्रयवा निरन्तर गमनशील 'मन' इन्द्रिय को (च) ग्रौर (विषयाणां ग्रहीतृणि) विषयों को ग्रहण करने वाली (पञ्चेन्द्रियाणि) दोनों वर्गों की पांचों ज्ञानेन्द्रियों—ग्रांख, नाक, कान, जिह्वा, त्वचा एवं चकार से पांच कर्मेन्द्रियों—हाथ, पैर, वाक, उपस्थ, पायु, को [२।६४—६६] (शनैः) यथाक्रम से (उद्बबर्ह) उत्पन्न कर प्रकट किया ॥१४,१५॥ [शेष उत्पत्ति ग्रगले श्लोक में है] श्र

अवस्तु श्री टिउन्त : '१४-१५ इलोकों के सर्थ में भ्रान्ति स्रोर सृष्ट्युत्पत्ति की प्रक्रिया — इन दोनों क्लोकों के स्रयं को सही रूप में न समक्षने के कारण
टीकाकारों एवं स्रालोचकों को भ्रान्ति का शिकार होना पड़ा है। टीकाकारों ने सृष्टिउत्पत्ति की प्रक्रिया का यहाँ प्रतिक्रम से वर्णन माना है स्रोर 'मनः सदसदात्मकम्' का
संकल्प-विकल्पात्मक मन प्रयं किया है द्रौर फिर मन से पूर्व सहंकार, श्रहंकार से पूर्व
महत् इत्यादि रूप में श्रयं किया है। लेकिन वह 'प्रतिक्रम' भी क्रमबद्ध रूप से नहीं सिद्ध
हो पाया, क्योंकि १५वें क्लोक में महत्तत्त्व के बाद इन्द्रियों का वर्णन ग्रा गया। इस
स्रयं की भ्रान्ति के कारण श्रालोचकों ने इन क्लोकों को विश्वास्त्रित स्रीर भ्रामक
घोषित कर दिया। वस्तुतः इन क्लोकों के संर्यं को सही रूप में नहीं समभा गया है।
मनुस्मृति का श्रीर सांख्यदर्शन का सृष्टि-उत्पत्ति का क्रम मिलता है—'सत्त्वरजस्तमसां
साम्यावस्था प्रकृतिः। प्रकृतेर्य हान् महतोऽहंकारः, भ्रहंकारात् पंचतन्मात्रीएाः ॥'

(सांख्य १।६१)

(सत्त्व) शुद्ध (रज) मघ्य (तमः) जाड्य अर्थात् जड़ता, तीन वस्तु मिलकर जो एक संघात है उसका नाम प्रकृति है। उससे महत्तत्त्व = बुद्धि, उससे ग्रहंकार, उससे

श्वि [प्रचलित अर्थ— ब्रह्मा ने परमात्मा से सत्-असत् आत्मा वाले 'मन' की सृष्टि की तथा मन से पहले 'अहम् == मैं इस अभिमान से युक्त एवं अपने कार्य को करने में समर्थ अहंकार की सृष्टि की ॥ १४ ॥ अहंकार से पहले आत्मोपकारक 'महत्' तत्त्व = बुद्धि की तथा सम्पूर्ण त्रिगुण (सत्त्व, रजस् और तमस् से युक्त) विषयों की और रूप-रस श्रादि विषयों को ग्रहण करने वाली नेत्रादि पांच ज्ञानेन्द्रियों तथा गुदा आदि पांच कर्मेन्द्रियों की तथा पांच शब्दतन्मात्रा आदियों की सृष्टि की ॥ १५॥ ]

शीच तम्मात्रा, सूक्ष्मभूत भीर वश इन्तियां तथा ग्यारह्वां मन, पांच तम्मेत्राभी से वृत्तिक्यादि पांच भूत ये चौबीस, भीर पञ्चीसवां पुरुष भवीत् जीव भीर परमेश्वर है। इनमें से प्रकृति भविकारिशी भीर महत्तस्य, बहुंकार तथा पांच सूक्ष्मभूत प्रकृति का कार्य भीर इन्तियों, मन तथा स्वूस भूतों का कार्ण है। पुरुष न किसी की प्रकृति = उपादानकारण भीर न किसी का कार्य है।" (स॰ प्र० २०१) यही क्रम यहां है।

(२) 'महस्तर्य' और 'मन' से अभिक्रस्य—'मन' 'महत्' 'बुद्धि' इन सन्दों का पर्यायवाची रूप में प्रयोग विभिन्न सार्कों में निमता है। यहां प्रथम पंक्ति में पठित 'मन' शन्द से अनिप्राय 'महत्' नामक आख कार्यंत्तर्य से है। 'मन' इन्त्रिय प्रथमकार्य हो ही नहीं सकता। प्रकृति का प्रथम विकार 'महत्' है, सतः यहां उसे ही 'मन' शन्द से व्यवहृत किया है। इसमें सांस्थदर्शन का प्रमाण भी है— "महत् आस्ववृत्त कार्य है। इसमें सांस्थदर्शन का प्रमाण भी है— "महत् आस्ववृत्त कार्य तम्मनः" [१।७२] प्रयात्—प्रकृति का जो सर्वप्रथम कार्य है, उसे महत् कहते हैं और उसे मन भी कहा जाता है। इस प्रकार इन दोनों शब्दों का प्रयोग पर्याय के रूप में हुआ है।

भीर १५वें इलोक की प्रथम पंक्ति में पठित 'महान्तम्' से अभिशाय 'मन' इन्द्रिय से है। इसकी पुष्टि 'मारमानम्' विसेषण से ही हो जाती है। 'मन' इन्द्रिय का ही भारमा के साथ सम्बन्ध रहता है। 'भत् सातर्यगमने' धातु के भनुसार 'आरमानम्' का मर्थ निरन्तर गमनशील बनता है। मन का यही स्वभाव है। इस प्रकार दोनों इलोकों का प्रथ निभ्नान्त और उचितक्षमयुक्त बन जाता है। चरकशास्त्र ने शारीर-स्थान अ० १। ६२—- १ ६६ इलोकों में इसी प्रक्रिया को प्रामाणिक मानकर वर्णन किया है।

(३) 'झारमनः उद्ववहं' का कर्य—यहां 'झारमनः उद्ववहं' पद प्रयोग से यह भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए कि मन भादि तस्व परमारमा के किसी झंग्र से बने हैं, जैसा कि नवीन वेदान्त में माना जाता है। मनु०१२।२४ में प्रकृति के पर्यायवाणी रूप में 'आत्मा' पद का प्रयोग किया है।यह 'आत्मा' नामक प्रकृति सस्व, रज, तम युक्तहें और इसका प्रयम विकार महान्' है। यहां इसका भिन्नाय है—'इन तस्वों को अपने श्राश्रय या स्वाश्रयस्थित प्रकृति से उत्पन्न कर प्रकट किया।' व्यापक ब्रह्म अपने श्रीतर व्याप्य प्रकृति भीर परमाणु कारण से स्थूल जगत् को बनाकर बाहर स्थूलरूप कर श्राप उसी में व्यापक होके साक्षीभूत भानन्दमय हो रहा है।" (स० प्र०२१) ''जो जिससे सूक्ष्म होता है वही उतकी भारमा है अर्थात् स्थूल व्यापक होता है, जैसे लोहे में प्रान्त प्रविद्ध होके उसके सब भवववों में व्याप्त होता है।" (ऋ० प्र०४१) इस प्रकार महत् भावि की 'प्रकृति' भारमा है, भतः यहाँ भारमनः' से अभिप्राय 'प्रकृति से' है। इसकी बुद्धि में १। १३, १४ भीर १७ बलोक प्रमाण हैं। वहां यह स्पष्ट किया गया है कि प्रलयावस्था के समय यह समस्त जनन्

जपने प्रकृतिरूप में होकर सर्वेश्यापक परमारमा के आश्रय में लीन हो जाता है। पुनः उत्पत्ति के समय परमारमा उन्हें भपने भाश्रय से निकास कर जिलाता है—तत्वों को संयुक्त करता है।

पञ्चमहाभूतों की सृष्टि का वर्णन-

तेषां स्ववयवान्सूक्मान् षण्णामप्यमितौजसाम् । सन्निवेश्याऽऽरममात्रासु सर्वभूतानि निर्ममे ॥ १६ ॥ (६)

(तेषां तु) ऊपर [१४—१५ में] वर्णन किये गये उन तत्त्वों में से (मित-श्रोजसाम्) श्रत्यिषक शिनतवाले (षण्णाम् + श्रिप) छहों तत्त्वों के (सुक्ष्मान् अवयवान्) सूक्ष्म अवयवों = शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर गन्ध ये श्रांच तन्मात्रायें तथा छठे अहं कार के सूक्ष्म अवयवों को (आत्ममात्रासु) इनके आत्मभूत तत्त्वों के विकारी अंशों अर्थात् कारणों में मिलाकर (सर्व भूतानि) सब पांचों सूक्ष्म महाभूतों — श्राकाश, वायु, श्रग्नि, जल श्रीर पृथिवी की (निर्ममे) मृष्टि की ।। १६ ॥ +

अप्रमुख्यी का दिश्व : (१) पञ्चतन्मात्राम्में से पंचमहाभूतों की उत्पत्ति जो जिससे सूक्ष्म होता है वह उस स्थूल की घात्मा होता है। महंकार से पञ्चतन्मात्राम्मों की उत्पत्ति हुई है मतः महंकार पञ्चतन्मात्राम्में की मात्मा कहलायेगा। इस प्रकार पञ्चभूतों की रचना की प्रक्रिया भौर क्रम यह बना—पञ्चतन्मात्राम्मों के पात्मरूप तत्त्व महंकार के विकारी भंश भौर भाकाश के सूक्ष्म मवयवों = शब्द-तन्मात्राम्मों के मिलने से 'प्राकाश' नामक सूक्ष्म महाभूत की रचना हुई। वामु के मात्मभूत तत्त्व मात्रामें के विकारी भंश तथा वामु के सूक्ष्म मवयवों स्पर्शतन्मात्राम्में के मिलने से 'वामु' नामक महाभूत की रचना हुई। भिग्न के मात्मभूत तत्त्व वामु के विकारी भंश के साथ प्रग्नि के सूक्ष्म मवयव प्रयात् रूप्त की रचना हुई। जल के मात्मभूततत्त्व मिलने से 'वाम्में के संयोग से 'मिलन नामक महाभूत की रचना हुई। जल के मात्मभूततत्त्व मिलने के विकारी भंश के साथ जल के सूक्ष्म मवयव मर्यात् रस्तन्मात्रा के संयोग से 'जल' नामक महाभूत बना मौर पृथिवी के मात्मभूत तत्त्व जल के विकारी भंश के साथ पृथिवी के सूक्ष्म प्रवयव मर्यात् गन्यतन्मात्रा के संयोग से 'पृथिवी' नामक सूक्ष्म महाभूत की रचना हुई। [ब्रष्टव्य १। ७४—७० इसोक]

(२) १६ वें बलोक का संगत अर्थ — सभी टीकाकारों ने इस क्लोक का त्रुटि-पूर्ण और असङ्गत अर्थ किया है। (१) टीकाकारों ने इसमें 'सर्वभूतानि निमंमें 'सव प्राणियों की सृष्टि की' यह अर्थ किया है। यहां यह अर्थ करने की न तो संगति

<sup>+ [</sup>प्रचलित प्रवं-प्रनन्त शक्ति वाले उन छह (ग्रहंकार, रूप, रस, गन्ध, स्पर्शं भीर शब्द) के सूक्ष्म ग्रवयवों को उन्हीं के प्रपते-प्रपने विकारों में मिलाकर सब प्राणियों की सृष्टि की ॥१६॥]

ही है और प्राणियों की उत्पत्ति कह देने से उत्पत्ति का प्रसङ्ग समान्त-सा हो जाता है। पुनः १६, २० व्लोकों में समग्र जगत् की जो एकसाथ उत्पत्ति दर्शायी है, वह पुनवित्त-सी हो जाती है भौर छः सूक्ष्म भवयवों से प्राणिजगत् की जत्पत्ति मानने से १६व व्लोक के सात भवयवों द्वारा जगत्-रचना के कथन से मिन्नता भाती है। बहां सगत भयं पञ्चभूतों की उत्पत्ति का ही है। भगी सृष्टि-उत्पत्ति के मुनतत्त्वों के वर्णन का प्रसंग चल रहा है। १५वें व्लोक में इन्द्रियों की उत्पत्ति कह दी है। उसके परचात् पञ्चभूतों का क्रम भाता है, उनका सकत इस व्लोक में है। इस प्रकार सभी उत्पत्ति का जगत्व वर्णन पूरा हो जाता है। इसकी पुष्टि १।७४—७८ व्लोकों से होती है। इन व्लोकों में पञ्चभूतों की उत्पत्ति का विस्तृत वर्णन ठीक इसी प्रकार किया है। इस तरह भयं करने से संगति तथा क्रमबद्धता भा जाती है भौर विरोध भावि मूटियां दूर हो जाती हैं।

(३) सृष्टि-उत्पत्ति विवयं में शास्त्रों में सविरोध या विरोध— प्रसङ्ग से यहां यह जिज्ञासा पैदा होती है — (प्रक्त) सृष्टि-विषय में वेदादि शास्त्रों का सविरोध है वा विरोध ?

(उत्तर) मिवरोध है।

(प्रश्न) जो भविरोध है तो --

"तस्माद्वा एतस्मात् आत्मनः ग्राकाशः तम्बूतः । ग्राकाशाद्वायुः, वाकोरिनाः, ग्रानेरायः, ग्रह्म्यः पृथिवी, पृथिव्या श्रोवधयः, श्रोवधिव्योजनम्, ग्रान्माद्वेतः, रेततः पुरुषः, स वा एव पुरुषोजनरतमयः ॥" (ब्रह्मा० १)

यह तैत्तिरीय उपनिषद् का वचन है। उस परमेश्वर भीर प्रकृति से माकाश — अवकाश मर्थात् जो कारणरूप द्रव्य सर्वंत्र फैल रहा था उसको इकट्ठा करने से भव-काश उत्तरन होता है। वास्तव में माकाश की उत्पत्ति नहीं होती, क्योंकि बिना माकाश के प्रकृति ग्रीर परमाणु कहाँ ठहर सकें। माकाश के परचात् वायु, वायु के परचात् ग्रान्त के परचात् जल, जल के परचात् पृथिवी, पृथिवी से भोषि, ग्रोषधियों से ग्रन्त, ग्रान्त से वीयं, वीयं से पुरुष अर्थात् शरीर उत्पन्त होता है; यहां ग्राकाशादि कम से ग्रीर छान्दोग्य में ग्रान्यादि, ऐतरिय में जल ग्रादि कम से सृष्टि हुई। वेदों में कहीं पुरुष कहीं हिरण्यगर्म ग्रादि से; मीमांसा में कमं, वैशेषिक में काल, न्याय में परमाणु, योग में पुरुषार्थ, सांस्य में प्रकृति ग्रीर वेदान्त में बह्य से सृष्टि की उत्पत्ति मानी है। ग्रव किसको सच्चा ग्रीर किसको भुठा मानें?

(उत्तर) इसमें सब सज्बे, कोई भूठा नहीं। भूठा वह है जो विपरीत सममता है, क्योंकि परमेश्वर निमित्त और प्रकृति जगत् का उपादान कारण है। जब महा-प्रलय होता है, उसके पश्चात् प्राकाशादि क्रम प्रयात् जब प्राकाश भीर वायु का प्रलय नहीं होता और प्रान्त प्रादि का होता है, प्राप्त का से भीर जब विद्युत = प्राप्त का भी नाश नहीं होता तब जल क्रम से सृष्टि होती है। प्रयात् जिस-

जिस प्रलय में जहां-जहां तक प्रलय होता है वहां-वहां से मृष्टि की खलित होती है। पुष्य भीर हिरण्यगर्म भादि सब नाम परमेरवर के हैं। परम्तु विरोध उसको कहते हैं कि एक कार्व में एक ही विषय पर विरुद्ध बाद होवे। छः शास्त्रों में अवि-रोध देखों प्रत प्रकार है— नीमांता कें—''ऐसा कोई भी कार्य जगत में नहीं होता कि विषक वनाने में कर्म-वेच्टा न की जावे," वैधेविक में—''समय न सने विचा वने ही नहीं", न्याय में—''उपावान कारण न होने में कुछ नहीं बन सकता", शांचय में—''तत्त्वों का मेन न होने से नहीं बन सकता", भीर वेदाम्त में ''बनाने वाखा न बनावे तो कोई भी पदार्थ उत्पन्त न हो सके" इसलिए सृष्टि छः कारणों से बनती है। उन छः कारणों की ज्याख्या एक-एक की एक शास्त्र में है। इसलिए उनमें विरोध कुछ भी नहीं। जैसे छः पुरुष मिलके. एक छप्पर उठाकर भित्तियों पर वरें वैसा ही सृष्टिक्य कार्य की ज्याख्या छः शास्त्रकारों ने मिलकर पूरी की है।"

(स॰ प्र॰ २१६--२२०)

क्रूक्म-श्वरीर से मात्मा का संयोग---

तदाविशन्ति मृतानि महान्ति सह कर्मभिः। मनक्षावयवैः सुक्मैः सर्वमृतकृतक्ययम्।। १८।। (१०)

(तदा) तब जगत् के तत्त्वों की सृष्टि होने पर (सह कर्मभिः) ग्रपनेग्रपने कर्मों के साथ (महान्ति भूतानि) शक्तिशाली सभी सूक्ष्म महाभूत
(च) ग्रीर (सूक्ष्मैः ग्रवयवैः मनः) समस्त सूक्ष्म ग्रवयवों ग्रयीत् इन्द्रियादि
के साथ मन (सर्वभूतकृत् + ग्रव्ययम्) सब भौतिक प्राणि-शरीरों को
जन्म=जीवनरूप देने वाले ग्रविनाशी ग्रात्मा को [क्योंकि जीवात्मा के
संयोग से ही समस्त शरीरों में जीवन ग्राता है ग्रीर उसके वियोग से
समाप्त हो जाता है।] (ग्राविशन्ति) ग्रावेष्टित करते हैं [ग्रीर इस प्रकार
सूक्ष्म शरीर की रचना होती है]।। १८।।
अ

आन्य हारित्र नाः (१) पंचमहाभूतों के कर्म पञ्चभूतों में आकाश का कर्म अवकाश देना है, वायु का गति, तेज का पाक, जल का एकत्रीकरण और पृथिवी का कर्म धारण करना है।

(२) १८वें इसोक का संगत सर्थ — प्रायः सभी टीकाकारों ने इस इसोक का सर्थ इस प्रकार किया है — 'विनाश-रहित एवं सब भूतों के कर्ता उस बहा से अपने-अपने कर्मों से युक्त पञ्चमहाभूत ग्राकाश ग्रादि ग्रीर सूक्ष्म भवयवों के साथ मन की सृध्टि हुई।'

अः [अचलित धर्यं—विनाशरहित एवं सब भूतों के कत्ती उस बहा से अपने-अपने कर्नों से बुक्त पञ्चमहाभूत शाकाश भावि भीर सूक्ष्म सबयवों के साथ मन की कृष्टि हुई ॥ १६॥]

इस पर्ध में जिन्न जुटियाँ चाती हैं-

- (क) १।१४-१५ में मन की उत्पत्ति स्पष्ट रूप से कही जा चुकी है, बो लोकों के बाद पुन: मन की उत्पत्ति कहने की क्या मावश्यकता थी? इस प्रकार यह मावश्यक पुनवस्ति बन जाती है।
- (स) टीकाकारों के इन अयों से वर्णन की कोई क्रमबद्ध संगति नहीं जुड़ती। १४-१५ इलोकों में मन आदि तस्यों की उत्पत्ति विजत कर दी। १६वें में सब प्राणियों बी उत्पत्ति दिखा दी। १७वें में परमात्मा के प्रकृति रूपी शरीर का निर्वेचन दिखा दिया। फिर १८वें में पुन: मन आदि की उत्पत्ति कह दी। १६वें में फिर एक बार समस्त वनत् की उत्पत्ति दर्शा दी। इस प्रकार कोई कम नहीं बनता।
- (ग) १६वें इसोक में छः तस्वों द्वारा प्राणिजगत् की रचना का कचन करने हे बीर १६वें में सात तस्वों द्वारा समस्त जगत् की उत्पत्ति का कचन करने से मिन्न कवन होने से विरोध स्नाता है।
- (घ) मनु ने जब सृष्य्कुलाति का विषय प्रारम्भ करके सभी तत्त्वों की उत्पत्ति रहायी है तो यह भी मानस्थक है कि उन तत्त्वों का घारमा के साथ संयोग भी प्रविद्यति होना चाहिए। जीव के साथ तत्त्वों का संयोग प्रविद्यति म करने पर उत्पत्ति-वर्णन मद्भारा ही रह जाता है भीर मनुस्मृति में तो इस बात का वर्णन भीर भी भावस्थक है क्योंकि मानव वर्म ही मनुस्मृति का भभीष्ट विचय है। केवल स्थूस बगर्द की उत्पत्ति स्थाना इसका मुख्य विचय नहीं है। किन्तु प्रचलित टीकाधी में रसीक के भर्च जिस ककार किये गये हैं उनमें कहीं यह प्रसास नहीं भाता। इस प्रकार यह समाब पाठकों को सटकता है।

इस माध्य में प्रस्तुत अर्थों के अनुसार ये सब मुटियां दूर हो जाती हैं तथा अन्य शास्त्रों की मांति सृष्ट्युरपति-वर्णन में पूर्णता और क्रमबद्धता भी बनी रहती है।

(इ) सूक्ष्म सरीर के बद्ध-"पांच प्राण, पांच सानेन्द्रिय, पांच सूक्ष्म सीर मन तथा बुद्धि इन सम्बद्ध तस्त्रों का समुदाय 'सूक्ष्मशारीर' कहाता है। यह सूक्ष्म सरीर जन्म-मरएगादि में भी जीव के साथ रहता है।" (स॰ प्र० नवम समु०) पांच जानेन्द्रिय और पांच सूक्ष्मभूत १।१४-१५ में परिगणित हैं। प्राण, प्रपान, व्यान, समान, उदान ये पांच प्राण हैं।

समस्त बिनश्वर संसार की उत्पत्ति-

तेषामितं तु सप्तानां पुरुषाणां महौजसाम् । सुक्माभ्यो मूर्तिमात्राभ्यः सम्भवत्यस्ययादृश्ययम् ॥१६॥ (११)

[इस प्रकार] (अव्ययात्) विनाशरिहत परमात्मा मेश्विर द्वितीयार्थं में]मृष्टि के मूल कारण श्रविनाशिनी प्रकृति से (तेषां तु) उन्हीं [१४-१५ में विणत] (महौजसाम्) महाशक्तिशाली (सप्तानां पुरुषाणाम्) सात तत्त्वों—महत्, ग्रहंकार तथा पाँच तन्मात्राग्रों के (सूक्ष्माभ्यः मूर्तिमात्राभ्यः) जगत् के पदार्थों का निर्माण करने वाले सूक्ष्म विकारी ग्रंशों से (इदम् व्ययम्) यह दृष्यमान विनाशशील विकाररूप जगत् (सम्भवति) उत्पन्न होता है ॥ १६॥

अप्रभावारिका : यह समस्त विनाशशील जगत् संक्षेत्र में निम्न प्रक्रिया से प्रकटक्य में आता है। गत श्लोकों में यही प्रक्रिया और क्रम बतलावा है—

- (१) सृष्टि-उरपित का क्रम "जब सृष्टि का समय प्राता है, तब परमारमा उन परमसूक्ष्म पदायों को इकट्ठा करता है। उसकी प्रथम अबस्या में जो परमसूक्ष्म प्रकृतिरूप कारण से कुछ स्थूल होता है उसका नाम महत्तत्त्व, और जो उससे कुछ स्थूल होता है उसका नाम पहुंकार और अहंकार से मिन्न-भिन्न पांच सूक्ष्मभूत भोत्र, त्वचा, नेत्र, जिल्ला, घाण पांच जानेन्द्रियां; बाक्, हस्त, पाद, उपस्य भौर गुदा, ये पांच कर्म इन्द्रियां हैं और ग्यारहवां मन कुछ स्थूल उत्पन्न होता है। और उन पंच-तन्मात्राओं से अनेक स्थूलावस्थाओं को प्राप्त करते हुए क्रम से पांच स्थूलभूत जिनको हम लोग प्रस्थक देखते हैं, उत्पन्न होते हैं। उनसे नाना प्रकार की ग्रीषियां, वृक्ष भादि, उनसे मन्न, भन्न से वीयं और वीयं से शरीर होता है, परन्तु भादि सृष्टि भैयुनी नहीं होती, स्थोंकि जब स्त्री-पुरुषों के शरीर परमास्मा बनाकर उनमें जीवों का संयोग कर देता है तदनन्तर मैयुनी सृष्टि चलती है।" (स प्र० २२२)
- (२) पुरुष के महत्तत्त्व आदि सर्थ—निरुष्त २।१।३ में पुरुष की स्मृत्यति दी है—"पुरिषाय:=पुरुष:।" इस साबार पर अपने कार्यपदार्थों में सूर्वमक्य से शयन करने अर्थात् स्थित रहने से महत्तत्त्व आदि सूक्य तत्त्व 'पुरुष' कहलाते हैं। शत० बाह्मण में 'वायु'|और'अग्नि' महाभूत को 'पुरुष' संज्ञा से अभिहित किया गया है [१३।६।२।१; १०।४।१]।
  - (३) सृष्टि में मनुष्यों की उत्पत्ति —
  - "(प्रक्त) मनुष्य की सृष्टि प्रथम हुई वा पृथिवी आदि की?
- (उत्तर) पृथिवी म्रादि की, क्योंकि पृथिवी आदि के बिना मनुष्य की स्थिति स्रौर पालन नहीं हो सकता।" (स॰ प्र॰ २२३)
  - "(प्रश्न) सूष्टि के आदि में एक वा श्रनेक मनुष्य उत्पन्न किये थे?
- (उत्तर) प्रनेक, क्योंकि जिन जीवों के कर्म ऐश्वरी सृष्टि में उत्पन्न होने के थे उनका जन्म सृष्टि के आदि में ईश्वर देता, क्योंकि "मनुष्या ऋषयद्व से। ततो मनुष्या प्रकायक्त" यह यजुर्वेद में लिखा है। इस प्रमाण से यही निश्चय है कि प्रादि में अनेक अर्थात् सैकड़ों, सहस्रों मनुष्य उत्पन्न हुए ग्रीर सृष्टि में देखने से भी निश्चित होता है कि मनुष्य अनेक भी-वारों की सन्तान है।" (स० प्र० २२३)

पञ्चमहाभूतों के गुणों का कथन---

भ्राद्याद्यस्य गुणं त्वेषामबाप्नोति परः परः। यो यो याचतिषद्यचेषां स स तावद्गुणः स्मृतः ॥ २० ॥ (१२)

(एषाम्) इन [१६वें में चर्चित] पश्चमहाभूतों में (म्राद्य + म्राद्यस्य गुणं तु) पूर्व-पूर्व के भूतों के गुण को (परः परः) परला-परला म्रर्थात् उत्तरोत्तर बाद में उत्पन्न होने वाला भूत प्राप्त करता है (च) म्रीर (यः) जो-जो भूत (यावितयः) जिस संख्या पर स्थित है (सः सः) वह-वह (तावद्गुएाः) उतने ही म्रधिक गुणों से युक्त (स्मृतः) माना गया है।। २०॥

अपन्य क्यो का निश्चत कम है—१. श्राकाश, २. वायु, ३. शिन, ४. जल, ४. पृथिवी। उनमें आकाश प्रथम स्थान पर है, इस प्रकार उसका केवल एक अपना शब्द गुण ही है। वायु द्वितीय स्थान पर है, ब्रतः उसके दो गुए। हैं—एक श्रपने से पहले वाले श्राकाश का शब्द तथा दूसरा अपना स्पर्श गुण। इसी प्रकार तृतीय स्थानीय श्रान में दो अपने से पहले वाले श्राकाश और वायु नामक भूतों के कमशः शब्द, स्पर्श गुण हैं तथा तीसरा श्रपना रूप गुण। चतुर्थ स्थानीय जल के इसी प्रकार चार गुण हैं—शब्द, स्पर्श, रूप श्रीर रस। पंचमस्थानीय पृथिवी में पांच गुण हैं—शब्द, स्पर्श रूप, रस भीर गन्ध। इसे तालिका द्वारा निम्न प्रकार स्पष्ट किया जाता है—

## पञ्चमहाभूतों का उत्पत्तिक्रम श्रौर गुणों की तालिका (ज्लोक १।२०,७५-७८ के वर्णनानुसार)

|                                | 8       | ₹.     | ₹       | ¥      | ¥      |
|--------------------------------|---------|--------|---------|--------|--------|
| पञ्च महामूतों का उत्पत्ति क्रम | श्राकाश | वायु   | प्रग्नि | जल     | पृषिवी |
| १. म्राकाश का निजी गुण         | शब्द    | शब्द   | शब्द    | शब्द   | शब्द   |
| २. वायु का निजी गुण            | ×       | स्पर्श | स्पर्श  | स्पर्श | स्पर्श |
| ३ ग्रग्नि का निजी गुण          | ×       | ×      | रूप     | रूप    | रूप    |
| Y. जल का निजी गुण              | ×       | ×      | ×       | रस     | रस     |
| ५. पृषिवी का निजी गुण          | ×       | ×      | ×       | ×      | गन्ध   |
| प्रत्येक महोजूत में कुल गुण    | ₹       | २      | 3       | ¥      | ¥      |

वेदशब्दों से नामकरण एवं विभाग---

सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदशब्देभ्य एवाऽऽदौ पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ॥ २१ ॥ (१३)

(सः) उस परमात्मा ने (सर्वेषां तु नामानि) सब पदार्थों के नाम [यथा-गो-जाति का 'गो', अरवजाति का 'ग्रव्व' म्रादि] (च) भौर (पृथक् पृथक् कर्माणि) भिन्न-भिन्न कर्म [यथा—ब्राह्मण के वेदाव्यापन, याजन; क्षत्रिय का रक्षा करनाः वैश्य का कृषि, गोरक्षा, व्यापार ग्रादि (१। ६७—६१) म्रथवा मनुष्य तथा म्रन्य प्राणियों के हिंस-महिंस म्नादि कर्म (१। २६—३०)] (च) तथा (पृथक् संस्थाः) पृथक्-पृथक् विभाग [जैसे—प्राणियों में मनुष्य, पशु-पक्षी म्नादि (१। ४२—४६)] या व्यवस्थाएं [यथा—बार वर्णों की व्यवस्था (१। २१,१। ६७—६१)] (म्रादी) सुष्टि के प्रारम्भ में (वेदशब्देम्यः एव) वेदों के शब्द से ही (निमंमे) बनायीं मर्थात् मन्त्रों के द्वारा यह ज्ञान दिया।। २१।।+

अर्ज्युट्टीट्जन्य: (१) इस श्लोक के अर्थ पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द ने लिखा है—

"इस बचन के अनुकूल आर्य लोगों ने वेदों का अनुकरण करके जो व्यवस्था की, वह सर्वत्र प्रचलित है। उदाहरणार्थ—सब जगत् में सात ही वार हैं, बारह ही महीने हैं ग्रीर बारह ही राशियां हैं, इस व्यवस्था को देखों (पू० प्र० ८६)

वेद में भी कहा है---

बादबतीस्यः सम्राज्यः ॥ (यजु० ४०। ८)

श्रर्थात् श्रादि सनातन जीवरूप प्रजा के लिए वेद द्वारा परमात्मा ने सब विद्याग्रों का बोध किया है।" (स॰ प्र० २०८)

- (२) सृष्टि के प्रारम्भ में नामकरए। श्रमिप्राय यह है कि सृष्टि के प्रारम्भ में वेदशब्दों के द्वारा ही मनुष्यों को नाम, कर्म, विभाग श्रादि का ज्ञान हुआ। परमात्मा न वेदशब्दों के रूप में यह सब ज्ञान दिया। 'निर्ममें से यहां भाव, नाम, कर्म, विभाग श्रादि का ज्ञान वेदशब्दों में अन्तर्निहित करके लोगों को अवगत कराने से है।
- (३) २१व इलोक के कम पर विचार—प्रतीत होता है कि यह क्लोक मूलकम से खण्डित होकर म्रागे-पीछे हो गया है। इस क्लोक का किसी प्रक्षेप की प्रवृत्ति से या

<sup>+ [</sup>प्रचलित प्रयं—हिरण्यगर्भ उसी ब्रह्मा न सबों के नाम (यथा—'गो' जाति का 'गो' ग्रीर 'ग्रद्भ जाति का 'ग्रद्भ') और कर्म (यथा—'ब्राह्मणों' का वेदाच्ययन ग्रादि, क्षित्रियों का वेदाच्ययन तथा रक्षण आदि) तथा लौकिक व्यवस्था (यथा—कुम्हार का घट ग्रादि बनाना, बुनकर का कपड़ा बुनना, नापित का क्षीर करना श्रादि) को पहले वेद-शब्दों से ही जानकर पृथक् पृथक् बनाये॥ २१॥]

ग्रीक्षप्त प्रसंग से कोई सम्बन्ध न होने के कारण इसे प्रक्षिप्त नहीं कहा जा सकता। यह लोक क्रम की द्रष्टि से २३वें (ग्रिग्निवायुरिविम्यस्तु.....) के पश्चात होना चाहिए। ग्रिंग ग्रीर क्रम की द्रष्टि से वहीं ठीक बैठता है क्योंकि वेदों की रचना होने के बाद ही असे नाम, क्म ग्रादि का ज्ञान होगा, पूर्व नहीं। वेदों की रचना का होना २३वें स्लोक के कहा जा रहा है ग्रीर उनसे नाम ग्रादि का निर्माण पहले ही विणित हो गया। इस क्रार उचित क्रम नहीं बनता।

इसके अतिरिक्त वर्तमान प्रतियों में जो यह २१वें श्लोक के रूप में है, यहां पूर्वापर प्रसंग उत्पत्ति की प्रक्रिया का है; इस श्लोक से वह भंग हो रहा है। २०वें में कृष्टि-उत्पत्ति की प्रक्रिया है, २२वें में उस प्रसंग का उपसंहार रूप में संक्षिप्त एकत्र क्ष्म है। इन कथनों के बीच में वेदों के द्वारा नाम, कर्म आदि का ज्ञान होने का कथन करता असंगत है। इस क्रम में यह आपत्ति भी है। किन्तु इससे इसे प्रक्षिप्त नहीं समक नेना चाहिए, यतो हि इस श्लोक का प्रक्षिप्त प्रसंग या प्रवृत्ति से कोई सम्बन्ध नहीं है। मतः यह स्थानश्रष्ट मात्र प्रतीत होता है।

(४) २१वें दलोक का संगत धर्य — कुल्लू कमट्ट ने इस श्लोक की व्याख्या करते हुए व्यवस्थाओं के उदाहरण में — 'कुम्हार का घड़ा बनाना, जुलाहे का कपड़ा बनाना' ये उदाहरण गलत और मनुविश्व दिये हैं। यहां व्यवस्थाओं से अभिप्राय है जैसे — कार वणों की व्यवस्था। इसे १।३१ में मनु ने कर्मानुसार परमास्मा-निर्मित माना है। इसी प्रकार राज्यव्यवस्था आदि भी हो सकती है। मनु ने केवल चार क्यों को माना है। उनके मत में कुम्हार, जुलाहा आदि कोई जाति-उपजाति नहीं है और नहीं ये जातियां या उनके ये कार्य ईश्वर-रचित हैं। मनु के अनुसार तो 'शिल्पकार्य' वैश्व का कार्य है; चाहे वह किसी भी प्रकार का शिल्पकार्य करे वैश्व ही कहलायेगा, कुम्हार या जुलाहा नहीं। मनु की व्यवस्था के मनुसार जो व्यक्ति आज बतेन बनाने का कार्य कर रहा है वह कल कपड़े बनाने का कार्य भी कर सकता है, परसों कोई मन्य, किर भी वह वैश्व ही कहलायेगा कुम्हार या जुलाहा नहीं। क्योंकि मनु ने ऐसी जातियों और उनके नामों का निर्धारण ही नहीं किया। जाति-उपजाति की कल्पनाए वर्ण-व्यवस्थाओं की शियलता के पश्चात् कार्यंकि के आधार पर अवर समाज दारा की गई है। अतः उन्हें ईश्वररिचत व्यवस्था मानकर मनु के श्लोक में उदाहरण रूप में देना गलत एवं मनु की व्यवस्था के विश्व है।

उपसंहार रूप में समस्त जगत् की उत्पत्ति का वर्णन-

कर्मात्मनां च देवानां सोऽस्जरप्राणिनां प्रभुः।

साध्यानां च गणं सूक्ष्मं यज्ञं चैव सनातनम् ॥ २२ ॥ (१४) [इस प्रकार १ । ५—२० क्लोकों में विशात प्रक्रिया के अनुसार] (सः प्रमुः) उस परमारमा ने (कर्मात्मनां च देवानाम्) कर्मं ही स्वभाव है जिनका ऐसे सूर्यं, ग्रन्नि, वायु ग्रादि देवों के (प्राणिनाम्) मनुष्य, पशु पक्षी मादि सामान्य प्राणियों के (च) भीर (साध्यानाम्) साधक कोटि के विशेष विद्वानों के (गणम्) समुदाय को [१। २३ में विणत] (च) तथा (सनातनं सूक्ष्मं यज्ञम् एव) सृष्टि-उत्पत्ति काल से प्रलय काल तक निरन्तर प्रवाह-मान सूक्ष्म संसार भवत् महत् महंकार पञ्चतन्मात्रा म्रादि सूक्ष्म रूपमय भीर सूक्ष्मशक्तियों से युक्त संसार को (भ्रमृजत्) रचा ।। २२ ।। ॥

श्रिक्य क्रिक्ट क्याः (१) २२वं वलोक का संगत धर्य — कुल्लू कमट्ट ग्राहि टीकाकारों ने 'साष्य' का घर्य 'सूक्ष्मम्' विशेषण को उसके साय जोड़कर 'सूक्ष्म देवयोनि-विशेष' किया है। यह मिथ्या कल्पना मात्र है, क्यों कि मनुष्यों से मिन्न कोई देवयोनि जगत् में नहीं होती। १।४३—४६ व्लोकों में मनु ने सभी योनिगत प्राणियों का दिग्दर्शन कराया है। उनमें ऐसी कोई योनि उल्लिखित नहीं है। इस प्रकार की कल्पना मनु के उक्त व्लोकों के विश्व जाती है। वस्तुतः, मनुस्मृति में जहां कहीं भी प्राणियों में देव, ऋषि, पितर ग्रादि का उल्लिख ग्राता है, वे मनुष्यों के स्तरविशेष हैं। योगता एवं स्तरविशेषानुसार ये मनुष्यों की ही संज्ञायें हैं।

- (२) 'सूक्सस्' का सर्च यहां 'सूक्सम्' विशेषण को भी साघ्यों के साथ जोड़ता सङ्गत नहीं है। सृष्टि-उत्पत्ति प्रक्रिया का वर्णन करने के उपरान्त उस सम्पूर्ण प्रसङ्ग का इस क्लोक में उपसहार किया है और एकत्र रूप में यह संकेत दिया है कि इस प्रकार परमात्मा ने जड़-चेतन, सूक्ष्म और स्थूल, विशेष और सामान्य आदि विभिन्न रूपों में समस्त संसार को रचा है।
- (३) 'साष्यों' से अभिप्राय यहां प्राणियों से पृथक् साघ्यों की पृथक् से गणना उनकी विशिष्टता की और इिक्न्त करने के लिए की है। सृष्टि के प्रारम्भ में सभी प्रकार के प्राएगी उत्पन्न होते हैं, उनमें साधक कोटि के विशिष्ट संस्कारी व्यक्ति भी होते हैं। मनुस्मृति के क्लोक में इस शब्द को समभने के लिए साघ्यकोटि के व्यक्तियों में जैसे अगिन, वायु, रिव भादि ऋषियों का नाम उद्धृत किया जा सकता है। ये भी साधक कोटि के अत्यन्त विशिष्ट संस्कारी जीव थे। तभी तो अनेक मनुष्यों में केवल इन्हीं को वेदज्ञान प्रकट करने का श्रेय मिला। निष्क्तकार ने 'ऋषि' शब्द के निर्वचन के प्रसंग में भावायं श्रीपमन्यव के भत का उल्लेख करते हुए इन तपस्वी साधकों को तपस्या में लीन रहने की साधना के परिणामस्वरूप वेदज्ञान की प्राप्ति का कथन किया है। उससे इनके साध्यकोटि के व्यक्ति होने की बात श्रीर पृष्ट हो जाती है। यथा—

"ऋषिः दर्शनात् । स्तोमान् ववशं इति श्रोपनन्यवः। तद्यवेनांस्तपस्यमानान्। स्वयम्भ्यस्यानवंत ऋवयोऽनवंस्तदर्थीर्गाश्रृषित्वभिति विकायते।" (नि०२।३।१२) अर्थात्-वेदमन्त्रों का श्रर्थ-दर्शन करने से ऋषि होता है,ऐसा श्रौपमस्यव का मत है। प्रार-

क्ष [प्रचलित अर्थ — उस बहा। ने देव (इन्डावि), कर्मस्वभाव, प्राणी, म्रप्राण पत्यर मादि, साध्यगण और संगातन यज्ञ (सन्निष्टोस मादि) की सृष्टि की ॥ २२॥]

व्यक्त समित सादि ऋषियों को तपस्या करते हुए भपीव्येय वेदों का साक्षात्कार हुसा, सतः वे ऋषि प्रसिद्ध हुए।

इन तपस्वी साधकों को साधना में लीन रहते हुए वेदज्ञान-प्राप्ति होने की चर्चा जाह्याचप्रन्थों में भी माती है—

- (क) "तेम्यस्तप्तेम्यस्त्रयो वेदा सवायन्त, सलेक्ट्रेंग्वेदः, वायोर्वकुर्वेदः, सूर्यात् सामवेदः ।" (शत० ११ । ४ । २ । ३)
  - (स) ''ग्रमान्ह वे पृश्नीस्तपस्यमानात् श्रह्म स्वयंशू-सम्यानवंत्तहस्योऽज्ञवत् ।" (ते० ग्रा० २ ।८)

भगले ही दलोक में मनु ने भी इनका उल्लेख किया है। इस साधक कोटि में अन्य भनेक व्यक्तियों को भी माना जाता है। इसमें कुछ भन्य प्रमाण द्रष्टव्य हैं—

- १. "ताच्याः देषाः साधनात्" (निरुक्त १२ । ४०)
- २. "ताच्याः नाम वेवाः (⇒विद्वातः) जातन्" (ताण्ड्य वा० ६।३।१) महर्षि-दयानन्द ने इस शब्द को भीर भी स्पष्ट कर दिया है—
- १. सावनताच्याः (देवाः=विद्वांसी बनाः) (यवु॰ २६। ११)
- २. तावनं योगाम्यासादिकं कुर्वन्ती ज्ञानिकः (बनाः) (ययु॰ ११।१)
- ३. अन्य विद्यार्थं संसेवितुमहाः (विद्वासी चनाः) (ऋन्०१।१६४।५०)
- ४. साच्याः ज्ञानिनः, ऋषयो नन्त्रह्म्डारस्य (ऋ० मू० ११ सृष्टिविकाविषयः)

इस प्रकार 'साच्य' का भर्य 'साधक कोटि के विद्वान् विशेष' ही है। भीर मनुस्मृति की भी भन्तःसाक्षी है— "पित्रदश्येष साध्यादण द्वितीया सास्विकी गतिः' [मनु० १२।४६] भर्यात् जो मध्यम सस्वगुणी जीव हैं, वे पितर व साध्य = कार्यसिद्धि के लिये सेवन करने योग्य अध्यापकादि का जन्म पाते हैं। वेदों का ज्ञान देने वाले भारम्भिक ऋषि भी संसार के प्रथम भध्यापक = शिक्षक थे।

साध्यकोटि के विद्वानों का वर्णन और सृष्टि के प्रारम्भ में साध्यकोटि के व्यक्तियों के उत्पन्न होने का उल्लेख वेद के पुरुषसुक्त में भी माता है—

- १. "यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति बेबाः" (यजु० ३१।१६)
- २. "तं यतं बहिषि प्रौकत् पुरुषं जातमग्रतः । तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयस्य ये ॥" (यजु० ३१।६)
- ३. ''यरपुरुवेरा हविवा वेचा यज्ञमतम्बत ।'' (यजु० ३१।१४)

"जो ब्रह्माण्ड का रचन-पालन और प्रलय करना रूप यज्ञ है, उसी को जगत् बनाने की सामग्री कहते हैं। पुरुष ने उत्पन्न किया जो यह ब्रह्माण्डरूप यज्ञ है।" (ऋ॰ जू० १२७-१२६) (४) यज्ञ का क्यापक अर्थ, वेदों का उद्देश—इसी प्रकार प्रचलित टीकामों में किया गया यज्ञ शब्द का अर्थ भी संकुचित है। इस बलोक में यज्ञ शब्द का 'हवन' यह सीमित अर्थ न होकर व्यापक अर्थ 'जगत्' है। इसकी पुष्टि में 'निम्न युक्तियाँ दी जा सकती हैं—(क) मनु ने केवल होम-सम्पादन के लिए ही वेदों की उत्पत्ति नहीं स्वीकार की है अपितु संसार के समस्त ज्ञान-विज्ञान, धर्म, व्यवहार मादि की सिद्धि के लिए वेदों की उत्पत्ति मानी है। मनुस्त्रृति में भनेक स्थलों पर उन्होंने ऐसे बाशय दिये हैं। हुस अमार्थों से यह बात पुष्ट हो जायेगी—

(म्र) १२।१७ में चारों वर्जी, माश्रमों एवं तीनों कालों का ज्ञान वेदों से ही

माना है।

(मा) सब्द, स्पर्श मादि सूदम शक्तियों की वैज्ञानिक सिद्धि वेदों द्वारा है। माती है। (१२। ६८)

(इ) संसार के समस्त व्यवहारों का सर्वोत्तम साधकग्रन्थ वेद को कहा है। (१२। ६६)

(ई) १२। ६४ में वेद को पितृ, देव, मनुष्यों का 'चक्षु' प्रयति धर्म-प्रधर्म, ज्ञान-विज्ञान आदि का दशनिवाला कहा है।

(उ) इसी प्रकार राजनीति की शिक्षा देने वाला (७।४३; १२।१००) शास्त्र भी वेद ही है।

(क) वेद सभी धर्मों का स्रोत एवं ग्राचार है। (२।६-१४)

(ए) १।२१ में वेदों के द्वारा ही संसार के समस्त पदाणी का नामकरण, विभाग, कर्मनिर्घारण, यह सिद्ध करता है कि वेदों की उत्पत्ति केवन होम-सम्पादन के लिए ही नहीं भ्रपितु जगत् वे खनस्त सिद्धियाँ प्राप्त करने के लिए है।

(ऐ) १। ३ में वेदों को सब सत्यविद्याओं का विधान करने वाला प्रन्य कहना, प्रथवा जगत् का संविधान ग्रीर समस्त व्यवहारों का साधक ग्रन्य कहना

भी वेदों की उपयोगिता को व्यापक सिद्ध करता है।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि वेदों की उपयोगिता के विषय में मनु की व्यापक हिन्द है, यदि उसे केवल होम तक ही सीमित किया जायेगा तो उक्त मान्यताप्रो से उस का विरोध प्रायेगा। इस ग्राधार पर यह भी कहा जा सकता है कि १।२३ में प्रयुक्त 'यज्ञसिद्ध चर्म' पद का ग्रयं भी 'होमसिद्धि के लिए' न होकर 'जगत् में समस्त व्यवहारों, धर्मों ग्रीर जान-विज्ञान की सिद्धि के लिए' ग्रथवा 'जगत् की सिद्धि के लिए' यह प्रयं होगा। इसी प्रकार यहां भी यज्ञ का व्यापक ग्रयं 'जगत्' ही ग्रहण होगा। इस में दोनों क्लोकों की यह सुसंगति भी बन जाती है कि 'परमारमा ने संसार को रखा (१।२२) ग्रीर उस संसार की सिद्धि के लिए ग्रथवा संसार में समस्त सिद्धियां प्राप्त करने के लिये वेदों को रखा (१।२३)।' (ल) यज्ञ के 'जगत्' ग्रयं में निम्न प्रमाण हैं—

- .(ग्र) ''यज्ञो वै भुवनम्'' (तै० सं०३ । ३ । ७ । ५)
- (ग्रा) ''विराट् (संसारः) वै यज्ञः'' (श०१।१।१।२२)
- (इ) "वैराजः यज्ञः" (गो० पू० ५। २४; गो० उ० ६। १५)
- (ई) महर्षि दयानन्द ने (यजु॰ १३।१४) मन्त्र-भाष्य करते हुए जगत् को ही यज्ञ कहा है—"देवाः यज्ञं स्नतन्त्रत"—पुरुष ने उत्पन्न किया जो यह ब्रह्माण्ड रूप यज्ञ है। (ऋ॰ भू० ६३, सृष्टिविद्याविषयः)
- (ग) यहां 'यज्ञम्' के साथ 'सनातनम्' विशेषण का प्रयोग भी 'जगत्' अर्थ का पोषक है। क्योंकि, यज्ञ की क्रिया के रूप में सनातनता कभी नहीं हो सकती, अतः यह विशेषण'ह्वन'अर्थ में जुड़ता ही नहीं। न जुड़ने के कारण टीकाकारों ने खींचातानी कर के इसे जोड़ने का प्रयास किया कि—'वेदोक्त कमं होने से अथवा कल्पान्तर में भी यज्ञों का व्यवहार होनेके कारण यज्ञ सनातन हैं।' लेकिन इस प्रकार तो सभी वेदोक्त क्रियाए सगतन हैं, यज्ञों की ही जनसे क्या विशिष्टता होगी? अतः यह प्रयास निष्फल ही है। इस के अतिरिक्त मनु ने १। ५७ में 'सनातन' के बिल्कुल पर्यायवाची शब्द के रूप में 'प्रजसम्' (सञ्जीवयित चाजस्रम्) विशेषण का प्रयोग 'जगत्' के लिये किया है, जो यहां भी यज्ञ के साथ 'सनातनम्' शब्द प्रयोग 'जगत्' अर्थ में पोषक है।

वेदों का ग्राविभवि---

# ग्रग्निवायुरविम्यस्तुं त्रयं बह्य सनातनम् । दुदोह यज्ञसिद्धचर्यमृग्यजुःसामलक्षणम् ॥ २३ ॥ (१४)

उस परमातमा ने (यज्ञसिद्धचर्यम्) जगत् में समस्त धर्म, अर्थं, काम, मोक्ष आदि व्यवहारों की सिद्धि के लिए अथवा जगत् की सिद्धि अर्थात् जगत् के समस्त रूपों के ज्ञान के लिए [यज्ञे जगित प्राप्तव्या सिद्धिः यज्ञसिद्धिः, अथवा यज्ञस्य सिद्धिः यज्ञसिद्धिः] (अग्नि-वायु-रिवम्यः तु) अग्नि, वायु और रिव से अर्थात् उन के माध्यम से (ऋग्यजुःसामलक्षणं त्रयं सनातने बह्म) ऋग्=ज्ञान, यजुः=कर्म, साम=उपासना रूप त्रिविध ज्ञान वाले नित्य वेदों को (दुदोह) दुहकर प्रकट किया।। २३।। %

"जिस परमात्मा ने आदि सृष्टि में मनुष्यों को उत्पन्न करके अगिन गादि चारों महिषयों के द्वारा चारों वेद ब्रह्मा को प्राप्त कराये और उस ब्रह्मा ने अग्नि, वायु, आदित्य और अंगिरा से ऋग्यजु० साम और अथर्व का ग्रहण किया। (स० प्र० २०३)

"ग्रग्निवायुरविम्यस्तु त्रयं बह्म सनातनम्। दुदोह यज्ञसिद्धयर्थं

क्ष प्रचलित त्रयं—उस ब्रह्मा ने यज्ञों की सिद्धि के लिए अग्नि, वायु श्रीर सूर्य से निस्य ऋग्वैद, यजुर्वेद श्रीर सामवेद को क्रमशः प्रकट किया।। २३।।

ऋग्यजुः सामलक्षणम् ॥१। ३॥ अध्यापयामास पितृन् शिशुरांगिरसः किवः।२। १५१ (इस संस्करण में २।१२६) श्रर्थात् इसमें मनु के श्लोकों की भी साक्षी है कि पूर्वोक्त अग्नि, वायु, रिव श्रीर श्रंगिरा से ब्रह्मा जी ने वेदों को पढ़ा था तो ज्यासादि श्रीर हम लोगों की तो कथा क्या ही कहनी है।" (ऋ० भू० १६)

अनुबािल्डनः (१) प्रस्तुत श्लोक में यज्ञ शब्द का 'जगत्' अयं है।

इसकी पुष्टि के लिए १। २२ की समीक्षा देखिए।

- (२) वेदोत्पत्ति विषयक वेदादि के प्रमाण—महर्षि मनु ने अपनी स्मृति का मूलस्रोत वेद को माना है। वे वेदों को अपीरुषेय मानकर इस क्लोक में परमेक्वर से ही वेदोत्पत्ति मानते हैं। मनु ने यह मान्यता वेदों से ही ग्रहण की है। देखिए स्वयं वेद भी इस मान्यता को वर्णित कर रहे हैं—
  - (क) तस्माव् यञ्चात् सर्वेष्टतः ऋचः सामानि जित्तरे । खन्वौति जित्तरे तस्माव् यजुस्तस्मादजायत ॥ (यजु० ३१ । ७)

ग्रथं—उस सिन्विदानन्दस्वरूप, सब स्थानों में परिपूर्ण, जो सब मनुष्यों द्वारा उपास्य ग्रीर सब सामर्थ्यं से युक्त है, उस परब्रह्म से ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद ग्रीर छन्दांसि = ग्रथवंवेद ये चारों वेद उत्पन्न हुए।

(स) यस्माहको प्रपातसन् यसुर्यस्मादपाकवन् । सामानि यस्य लोगानि प्रयबाङ्किरसो मुखम् । स्कम्भं तं बृहि कतमःस्विदेव सः ।। (अयर्व १०।४।२०)

श्रयं—जो सर्वशक्तिमान् परमेश्वर है, उसी से (ऋचः) ऋग्वेद (यजुः) यजुर्वेद (सामानि) सामवेद (ग्राङ्गिरसः) श्रथवंवेद, ये चारों उत्पन्न हुए हैं। इसी प्रकार रूप-काल द्धार से वेदों की उत्पत्ति का प्रकाश ईश्वर करता है कि श्रथवंवेद मेरे मुख के समतुल्य, सामवेद लोगों के समान, यजुर्वेद हृदय के समान, श्रीर ऋग्वेद प्राण के समान है (बूहि कतमः स्विदेव सः) चारों वेद जिससे उत्पन्न हुए हैं सो कौनसा देव है? उसकी तुम मुक्तसे कहो, इस प्रश्न का उत्तर यह है कि (स्कम्भ तम्) जो सब जगत् का धारण-कत्ता परमेश्वर है, उसका नाम स्कम्भ है, उसी को तुम वेदों का कर्ता जानो।

(ऋ॰ भा॰ भू॰ वेदोत्पत्ति विषय)

बाह्यणों ने भी इस मान्यता को यथावत् स्वीकार किया है-

(ग) "एवं वा खरेऽस्य महतो मूतस्य निःश्वसितमेतद् । यहग्वेदो यबुर्वेदः सामवेदोऽयर्वाङ्गिरसः ।।" (शत० १४।४) यर्वात् — उस महान् शक्तिशाली परमात्मा के निश्वासरूप में प्रकट ये चारों वेद जो खग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अङ्गिरा से प्रकट ग्रथवंवेद के नाम से प्रसिद्ध हैं।

# (प) ''तेम्यस्तप्तेम्यस्त्रयो वेदा समायन्त, सम्नेद्धं नेदो, वायोर्यसुर्वेदः, सूर्यात्सामवेदः।" (श० ११।४।२।३)

ग्रयात्—जन तपस्वी ऋषियों के माध्यम से परमात्मा ने ग्राग्नि से ऋग्वेद, शतु से यजुर्वेद, सूर्य से सामवेद,इस प्रकार त्रयीविद्यारूप चार वेद प्रकट किये।

(२) वेदोरपित की मान्यता का मन्यत्र वर्णन—मनुने वेदों को अपौरुषेय गाना है, जैसा कि इस श्लोक में वर्णन है। अपनी इस मान्यता की पुष्टि मनुने अन्यत्र भी अनेक स्थानों पर की है, द्रष्टब्य हैं— १।३.२१॥ ११।२६४—२६५॥ १२।६४ लोक। धर्म-अधर्म, सुख-दु:ख आदि का विभाग—

# कर्मणां च्र विवेकार्यं धर्माधर्मी व्यवेचयत् । द्वन्द्वेरयोजयच्चेमाः सुखदुःखादिभिः प्रजाः ॥ २६ ॥ (१६)

(च) ग्रीर फिर (कर्मणां विवेकार्यम्) कर्मों के विवेचन के लिए (पर्म-ग्रधमों) धर्म-ग्रधमं का (व्यवेचयत्) विभाग किया (चे) तथा (इमाः ग्रजाः) इन प्रजायों को (सुखदुः खादिभिः द्वन्द्वेः) सुख-दुः ख ग्रादि द्वन्द्वों =दो विरोधी गुणों या ग्रवस्थाग्रों के जोड़ों से (प्रयोजेग्रत्) संयुक्त किया ॥ २६॥

अर्जु श्री कि : धर्म-अधर्म के विभाग की चर्चा निम्न वेदमन्त्र में ग्राती है। वही भाव यहां मनु ने ग्रहण किय है—

"हष्ट्वा रूपे स्थाकरोत् सत्यानृते प्रजापितः" (यज् ४ १६।७७)
(प्रजापितः) सब जगत् का स्रध्यक्ष जो ईश्वर है सो (सत्यानृते) सत्य जो धर्म ग्रीर स्रसत्य जो स्रध्म है (ज्याकरोत्) उनको ईश्वर ने स्रपनी सर्वज्ञ विद्या के ठीक-ठीक विचार से देखके सत्य स्रोर भूठ को स्रलग-स्रलग किया है। ' (ऋ० भा० सू० ६७)

सूक्ष्म से स्थूल के क्रम से सृष्टि का वर्णन-

म्रण्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्थानां तु याः स्मृताः । ताभिः सार्थमिदं सर्वं सम्भवत्यनुपूर्वशः ॥२७॥ (१७)

(दशार्धानाम् तु) दश के ग्राघं प्रशीत् पांच महाभूतों की ही (याः) जो (विनाशिन्यः) विनाशशील ग्रर्थात् ग्रपने ग्रहङ्कार कारण में लीन होकर नष्ट होने के स्वभाव वाली (ग्रण्यः मात्राः स्मृताः) सूक्ष्म तन्मात्राएं कही गई हैं (ताभिः) उनके (साधं) साथ ग्रर्थात् उनको मिलाकर ही (इदं सर्वम्) यह समस्त संसार (ग्रनुपूर्वशः) क्रमशः—सूक्ष्म से स्थूल, स्थूल से स्थूलतर, स्थूलतर से स्थूलतम के क्रम से (संभवति) उत्पन्न होता है।। २७।।

आन्त्र श्री त्या : २७ वें श्लोक के क्रम पर विचार—प्रतीत होता है कि मूल प्रति में खण्डित हो जानेके कारण यह श्लोक स्थानभ्रष्ट हो गया है प्रसंग ग्रीर क्रम की बिष्ट से यह १६ वें के परचात् होना चाहिए, क्योंकि—(१) "कर्मणां च विवेकार" इस क्लोक के परचात् इसका कोई क्रम नहीं जुड़ता। यहां प्रसंग को भंग करता है। (२) भूतों और तन्मात्राओं की उत्पत्ति और उनसे जगत् की उत्पत्ति का क्रम तथा प्रसंग १६ वें तक पूर्ण हो जाता है। इस दिष्ट से भी यहां संगत है। (३) २० वें में 'एवां' कहकर तन्मात्राओं व पञ्चभूतों का ही वर्णन है। इस प्रयोग से यह संकेत मिलता है कि उससे पूर्व तन्मात्राओं के वर्णन का क्लोक होना चाहिए जो प्रचलित पाठ में नहीं है। और इस प्रसंग में ऐसा और कोई दूसरा क्लोक है नहीं जिसमें पञ्चतन्मात्राओं का वर्णन हो। यही एक क्लोक ऐसा है जिसमें पञ्चतन्मात्राओं का वर्णन हो। यही एक क्लोक ऐसा है जिसमें पञ्चतन्मात्राओं का वर्णन है। इस प्रकार २०वें क्लोक के 'एवां' पद से प्राप्त होने वाले एक क्लोक के ग्रभाव का संकेत ग्रीर इस क्लोक का २७वीं संख्या पर असंगत होना, ये दोनों बातें इस क्लोक का उपयुक्त स्थान १६वें के पत्रचात् नियत करती हैं। ग्रतः यह इसी क्रम से रखा जाना चाहिए। इसके मूल में प्रक्षेप की कोई भी प्रेरक-प्रवृत्ति संभव न होने के कारण इसे प्रक्षिप्त नहीं माना गया है।

जीवों का कर्मों से संयोग---

यं तु कर्मणि यस्मिन् स न्ययुङ्क्त प्रथमं प्रभुः । स तदेव स्वयं मेजे सृज्यमानः पुनः पुनः ॥२८॥ (१८)

(सः प्रभुः) उस परमात्मा ने (प्रथमम्) सृष्टि के ग्रारम्भ में (यं तु) जिस प्राणी को (यस्मिन् कर्मिण्) जिस कर्म में (न्ययुङ्क्त) लगाया (पुनः पुनः) प्रत्येक सृष्टि-उत्पत्ति समय में [१। ८०] (सः) वह फिर (सृज्यमानः) उत्पन्न होता हुन्ना ग्रयीत् जन्म घारण करता हुन्ना (तदेव) उसी कर्म को ही (स्वयम्) ग्रपने ग्राप (भेजे) प्राप्त करने लगा ।। २८॥

हिस्राहिस्रे मृदुक्क्रूरे वर्मावर्मावृतानृते। यद्यस्य सोऽदधात्सर्गे तत्तस्य स्वयमाविशत्॥ २६॥ (१६)

(हिंस + अहिंस) हिंसा [सिंह, व्याघ्न ग्रादि का] ग्रहिंसा [मृग ग्रादि का] (मृदु-क्रूरे) दयायुक्त ग्रीर कठोरतायुक्त (धर्म-ग्रधमों) धर्म तथा प्रधर्म (प्रनृत-ऋते) ग्रसत्य ग्रीर सत्य (यस्य) जिस प्राणी का (यत्) जो कर्म (सर्ग) सृष्टि के प्रारम्भ में (सः ग्रदधात्) उस परमात्मा ने धारण कराना था (तस्य तत्) उस को वही कर्म (स्वयम्) ग्रपने ग्राप ही (ग्रावि- शत्) प्राप्त ही गया।। २६।।

आन्य शास्त्रिका : जगदुत्पत्ति-प्रयोजन एवं कर्मकल सृष्टि के ग्रारम्भ में प्राणियों के कर्मों की भिन्नता के कारण ग्रीर जगत्-रचना के प्रयोजन पर प्रकाश डाल ते हुए महर्षि-दयानन्द लिखते हैं—

"(प्रश्न) जगत् के बनाने में परमेश्वर का क्या प्रयोजन है?

(उत्तर) .....प्रतय के पूर्व सृष्टि में जीवों के किये पाप-पुण्य कर्मी का कल ईश्वर कैसे दे सकता श्रीर जीव क्योंकर भोग सकते थे ?" (स॰ प्र० २१३)

"(प्रश्न) ईश्वर ने किन्हीं जीवों को मनुष्य जन्म, किन्हीं को सिंह मादि क्रूर जन्म, किन्हीं को हरिण, गाय मादि पशु, किन्हीं को वृक्षादि,कृमि, कीट, पतंग मादि जन्म दिये हैं; इससे परमात्मा में पक्षपात माता है?

(उत्तर) पक्षपात नहीं माता, क्योंकि उन जीवों के पूर्व सृष्टि में किये हुए कर्मी-नुसार व्यवस्था करने से जो कर्म के बिना जन्म देता तो पक्षपात माता।"

(स॰ प्र॰ २२३—२२४)

यचतुं तिगान्यृतवः स्वयमेवतुं पर्यये । स्वानि स्वान्यत्रिपद्यन्ते तथा कर्मानि देहिनः ॥ ३० ॥ (२०)

(यवा) जैसे (ऋतवः) ऋतुएं (ऋतुपयंथे) ऋतु-परिवर्तन होने पर (स्वयम एव) अपने आप ही (ऋतुलिंगानि) अपने-अपने ऋतुचिह्नों—जैसे, बसन्त आने पर कुसुम-विकास, आस्रमञ्जरी आदि को (अभिपद्यन्ते) आप्त करती हैं (तथा) उसी प्रकार (देहिनः) देहधारी प्राणो भो (स्वानि-स्वानि कर्माणि) अपने-अपने कर्मों को प्राप्त करते हैं अर्थात् अपने-अपने कार्यों में संलग्न हो जाते हैं ॥ ३० ॥

बारवर्गों की व्यवस्था का निर्माण--

लोकानां तु विवृद्धयर्थं मुलबाहरुपादतः । बाह्यणं क्षत्रियं वैश्यं शुद्धं च निरवर्तयत् ॥ ३१ ॥ (२१)

[फिर उस परमात्मा ने] (लोकानां तु) प्रजाओं अर्थात् समाज की (विवृद्धचर्यम्) विशेष वृद्धि =शान्ति, समृद्धि एवं प्रगति के लिए (मुखबाहु-ऊरु-पादतः) मुख, बाहु, जंघा और पैर के गुणों की तुलना के अनुसार क्रमशः (बाह्मणं क्षत्रियं वैश्यं च शूद्रम्) बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र वर्ण को (निरवर्तयत्) निर्मित किया। अर्थात् चातुर्वर्ण्यं-व्यवस्था का निर्माण किया। ३१॥ ॥

अर्जुटरी ट्यन्तः (१) चातुर्वण्यं व्यवस्था-निर्माण वेदों से—वेद में पुरुषसूक्त में चार वर्णों की उत्पत्ति का वर्णन ब्राया है। मनु ने इस श्लोक में ठीक उसी प्रकार वर्णों की उत्पत्ति दर्शायी है। इन मन्त्रों से मनु का भाव ब्रीर स्पष्ट हो जाता है तथा बह्या के ब्रंगों से चार वर्णों की उत्पत्ति की भ्रान्ति का भी निराकरण हो जाता

क्षे [प्रचलित सर्थ — लोक-वृद्धि के लिए ब्रह्मा ने मुख, बाहु, ऊरु भौर पैर से कमशः ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य भौर श्रुद्ध की सृष्टि की ।। ३१ ।।]

है। जैसा कर्मों-गुणों के ग्राधार पर श्रालकारिक वर्णन वेद में है वैसा ही मनुस्मृति में है। मन्त्र निम्न हैं—

> "यत्पुरुषं व्यदघुः कतिषा व्यकल्पयन्। मुखं किमस्यासीन् कि बाह् किमूरू पादा उच्येते ॥

> > (यजु० ३१।१०)

(यत्पुरुषं०) पुरुष उसको कहते हैं कि को सर्वविक्तमान् ईश्वर कहाता है (कितिया व्य०) जिसके सामर्थ्य का अनेक प्रकार से प्रतिपादन करते हैं क्योंकि उसमें वित्रविक्ति बहुत प्रकार का सामर्थ्य है, अनेक कल्पनाओं से जिसका कवन करते हैं (मुलं किमस्यासीत्) इस पुरुष के मुल अर्थात् मुख्य गुणों से इस संसार में क्या उल्लब्स हुया है (कि बाहू) बल वीर्यं, शूरता और मुख आदि विद्यापुणों से किसकी उत्पत्ति हुई है (किमूरू) व्यापार आदि मध्यम गुणों से किसकी उत्पत्ति होती है ? इन बारों प्रकां के उत्तर ये हैं कि—

साहारणोऽस्य मुस्तमासीत् बाह् राज्य्यः इतः । ऊक् तदस्य वर्द्धयः पद्म्या श्रुद्धो स्रखायतः ॥

(यजु॰ ३१।११)

(बाह्मणोऽस्य मुखमासीत्) इस पुरुष की माज्ञा के मनुसार जो विचा, सर्व-भाषण मादि उत्तमगुण भीर श्रेष्ठकर्मों से बाह्मणवर्ण उत्पन्न होता है, बह मुख्य कर्ने भीर गुणों के सहित होने से मनुष्यों में उत्तम कहाता है (बाहू राजन्यः कृतः) भीर ईरवर ने बल-पराक्रम मादि पूर्वोक्त गुणों से युक्त क्षत्रिय वर्ण को उत्पन्न किया है (क्रस् तदस्य०) खेती, ज्यापार भीर सब देशों की भाषामों को जानना संथा पखुपासन मादि मध्यम गुणों से वैदय वर्ण सिद्ध होता है (पद्म्या शूद्रो०) जैसे पग सबसे नीच मज्ज है वैसे मुखेता मादि नीच अ गुणों से शूदवर्ण सिद्ध होता है।" (ऋ० भू० १२५-१२६)

- (२) इस मालकारिक वर्णन की पुष्टि के लिए वेदों के व्याख्याम्बर्ण झाह्यणों के प्रमाण भी उपलब्ध हैं। निम्न तचनों में बाह्यण को समाज या मनुष्यों का मुख रूप बताया है, मुख से उत्पन्न हुमा नहीं—
  - (म) बाह्यको मनुष्याको मुख्य । (तां० १।६।१) बाह्यण मनुष्यों का मुख है।
  - (मा) बस्य सर्वस्य बाह्यणो मुख्य । (श॰ ३।६।१।१४)

इस समाज या जगत् का ब्राह्मण मुखरूप है अर्थात् सर्व प्रमुख स्थान वाला है।

क्ष यहां महर्षि दयानन्द द्वारा प्रयुक्त 'नीच' शब्द 'उच्च' का विलोमार्थक है, जो संस्कृत 'निम्न' का पर्यायवाची है, यह ग्राजकल की भाषा ग्रीर ब्यवहार में प्रयुक्त 'नीच' चृणार्थक नीच गर्थ में नहीं है। इसका ग्रयं है— 'गुणों के मनुपात में निक्न गुणों वाला।'

(३) बलॉल्बलि-विवयक भ्राम्त करवना-इस श्लोक की रशास्या करते हुए कुल्लक भट्ट ने एक प्रत्यन्त प्रविक्ष्यसनीय कल्पना की है भीर उसे उसी प्रकार के प्रस्य-विश्वास से पुष्ट किया है। उन्होंने इस श्लोक का मर्च इस प्रकार किया है-- 'ब्रह्मा ने प्रपते मूल मे बाह्मण को पैदा किया, बाहुओं से क्षत्रिय को, जंबाओं से कैय और पैर से शद को पैदा किया है'। इस अन्य कल्पना पर कभी किसी का विश्वास न बने. झाबद इसैलिए उन्होंने यह वाक्य भी जोडा---"वैच्या च सक्त्वा मुसादिम्यो बाह्यासादिनिर्मासं बहारों न विसंस्नीयं स्तितिहत्वात् । तथा च स्ति:-बाह्यसोऽस्य मुसमातीत्" [ऋक १०।६०।१२] । प्रचात्--ब्रह्मा के मूल ग्रादि से ब्राह्मण ग्रादि का निर्माण दिव्य-शक्ति से हुआ है, इसमें किसी प्रकार की शक्ता नहीं करनी चाहिए, क्योंकि यह बात वेदों से सिद्ध है, बेद में कहा है-- 'क्रुह्मण इस परमात्मा का मुख हुमा।' वस्तुतः यहां ग्रालंकारिक वर्शन है, जिसका भर्व इस प्रकार बनता है कि परमात्मा ने मुल, बाहु, वंघा ग्रीर पर के गुणों की समानता के अनुसार क्रमशः चारों वर्णों का निर्माण किया है। वैसे--- ७।४ में इन्द्र, वायु, यम, सूर्य, चन्द्र भादि भाठ वस्तुमों के मंत्र से राजा का निर्माण होना कहा है। स्पष्ट है कि इनसे राजा की रचना नहीं हो सकती, किन्तु मालं-कारिक रूप में यहां राजायों में इनके गुणों का होना यभिप्रेत है। ठीक इसी प्रकार यहां भी गुणों की समानता के बाबार पर वर्षों की रचना का कवन है। कुल्लुक ने जिस पर को प्रमाण रूप में दिया है उसका अर्थ भी उत्पन्न होना नहीं बनता, अपितु आलंकारिक रूप में 'बाह्मण मुखस्वानीय रूप में था,' यह अर्ब ही संगत होता है। दिव्य सन्ति भी पपनी एक निश्चित प्रक्रिया में काम करती है। दिव्य सक्ति होने का यह मतलब नहीं कि वह सुष्टिक्रम-विरुद्ध रूपमें कुछ भी कर डाले, अतः कुल्लुकका यह विश्वास भी बुद्धिसंबत नहीं है। शैली भौर प्रसंयके अनुसार भी यदि विचार किया जाये तो इसका भालकारिक ही घर्ष बनता है, कुल्लक भट्ट और उनके मनुसरणकत्तामों का सर्व ससंवत सिद्ध होता है-(१) सृष्टि-उत्पत्ति-क्रम में १।१६,१६,२२ में मनुष्यादि प्राणियों की उत्पत्ति का होना कहा जा चुका है भीर उसके प्राथात ऋषियों से बेदबान की प्रकटता [१।३? ]. प्रवामों की सुख-दु:खादि से संयुक्ति [१।२६] बादि भी दिखायी जा चुकी है किए दोबारा उत्पति कैसी ? (२) मनुस्मृति में ब्रह्मा का प्रसंग प्रक्षिप्त है, यतः उसका नानः जोड़कर ग्रर्थ करना भी उचित नहीं (इसके लिए १।७-१३ पर समीक्षा देखिए।) ग्रीर परमात्मा सुक्ष्म, अव्यय होने से शरीर धारण नहीं करता। अतः उसके मुखादि की कल्पना भी नहीं हो सकती, उनसे उत्पत्ति ग्रादि की कल्पना का तो फिर प्रश्न ही नहीं। (३) यदि ब्रह्मा के माध्यम से यह उत्पत्ति मानी जाये तो उस प्रसुद्ध से भी यह प्रन्य-कल्पना सिद्ध नहीं होती। यतोहि, बह्या के प्रसङ्क में सुष्टि-उत्पत्ति का क्रम-'ब्रह्मा से विराट, विराट से भन और भन से अन्य सुष्टि'-[१।३२-४१] इस रूप में उत्ति-क्षित है। उससे भी धनेक प्रकार से विरोध झाता है-(क) मनु की उत्पत्ति बाद में हुई दर्शायी मयी है भीर बाह्मण मादि की उत्पत्ति पहले ही दिखा दी। (ख) जब उक्त बह्या की वंश-परम्परा से सारी सुष्टि-उत्पत्ति मानी है तो बाह्यण खादि पहले ही क्यों

भीर किससे पैदा हुए ? (ग) यदि बाह्यण भादि को पहले उत्पन्न कर दिवा जा तो किर विराट, मनु भादि की उत्पत्ति की बह्या को क्या भावस्यकता जी ? मृष्टि तो उन्हीं वे जस जाती। (घ) जब मुख भादि से बाह्यण भादि की रचना कर डासी तो किर पीबराट को भी क्यों न किसी भन्न से बनाया? उनके जन्म के लिए पहले स्त्री-रचना की क्यों भावस्यकता हुई ? [१।३२]। इस प्रकार भनेक मुक्तियों से कुल्लूक मृह भीर उनके भनुसरणकर्ताओं की कल्पना बलत और भसंगत सिद्ध होती है, भतः भानकारिक भर्ष ही मनु-समित्रेत मानना चाहिए।

ब्राजियों की उत्पत्ति का प्रकार—

येवां तु यादृत्रं कर्म मूतानामिह कीर्तितम् । तत्तवा बोऽनिचास्यामि क्रमयोगं च जन्मिन ॥ ४२ ॥ (२२)

(इह) इस संसार में (येषां भूतानाम्) जिन मनुष्यों का—वर्णगत मनुष्यों का (यास्त्रं कर्मं) जैसा कर्मं (कीर्तितम्) वेदों में कहा है (तत्) उसे (तथा) वैसे ही (१। ८७–६१) (च) ग्रीर (जन्मिन) उत्पन्न होने में (क्रम-योगम्) जीवों का जो एक निश्चित प्रकार रहता है, उसे (वः) ग्राप लोगों को (ग्रमिवास्यामि) कहुँगा।। ४२।।

# अनुर्धीलनः : ४२ वें इलोक की क्षेती एवं प्रवं पर विचार-

(१) सृष्टि-उत्पत्ति का प्रसंग समाप्त होकर वह प्रसंग कर्मों के वर्णन की सोर चला गया था। किन्तु सृष्टि के सम्बन्ध में कुछ ऐसी बातें सभी शेष रह गई थीं, जिनसे सवगत कराना मनु को सावश्यक लगा। इसलिए वे प्रसंग को बदलकर पुन: सृष्टि-उत्पत्ति पर लाये हैं जिससे शेष यित्रम बातों की जानकारी दे सकें। पहले उस प्रसंग को बदलने का संकेत कर दिया है। मनु की यह एक शैली है कि जब भी वे कोई मिन प्रसंग शुरू करते हैं, उसका संकेत देते हैं। इस कारण प्रसंग-मिन्नता का दोष नहीं साता (२) यहां 'कीतितम्' से 'वेदों में कहा है' यह भाव स्रिप्तित है। १। ३, २१, ६७ इलोकों से यह पुष्ट होता है। इन इलोकों में मनु ने यह भाव प्रकट किया है कि—परमात्मा ने जो भी कर्म सादि बनाये उनका ज्ञान वेदों के द्वारा करवाया। यहां वेदों में कहे कर्मों को ही मनु बतलायेंगे, यतो हि १। ३ में मनु को 'कार्यतत्त्वार्यवित्' कहकर वेदों द्वारा प्रतिपादित धर्म-स्थमों को ही जानने की इच्छा प्रकट की थी। (३) 'क्रम-योगम्' से यहां क्रमानुसार सर्थ लेना उचित नही है। जीवों के उत्पन्न होने में जो एक निश्चित प्रकार रहता है जैसे—मनुष्यादि जरायु से पैदा होते हैं। पक्षी, सर्प सादि सण्डों से, इत्यादि यहां 'क्रमयोगं च जन्मित' का इसी से सिप्ताय है। जरायु की वित्र वहां 'क्रमयोगं च जन्मित' का इसी से सिप्ताय है। जरायु की वित्र की वित्र की कि

परावरच मृगारचैव व्यालारचीभयतोदतः।
रक्षांसि च पिशाचारच मनुष्यारच जरायुजाः॥ ४३॥ (२३)

(पशवः) ग्राम्यपशु गौ ग्रादि (मृगाः) ग्राह्सिक वृत्ति वाले वन्यपशु हिरण ग्रादि (च) ग्रीर (उभयोदतः व्यालाः) दोनों ग्रोर दांत वाले हिसक वृत्ति वाले पशु सिंह, व्याघ्र ग्रादि (च) तथा (रक्षांसि) राक्षस (पिशाचाः) पिशाच (च) तथा (मनुष्याः) मनुष्य (जरायुजाः) ये सब 'जरायुज' ग्रर्थात् भिल्लो से पैदा होने वाले हैं।। ४३।।

आर्जुर्डे दिन्न न्यः राक्षस और पित्ताच का लक्षण ३।३३-३४ श्लोकों की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

भ्रण्डज-जीव----

भण्डलाः पक्षिणः सर्पा नक्षा मत्स्याश्च कञ्चपाः ।

यानि चंबंप्रकाराणि स्वलजान्योवकानि च।। ४४।। (२४) (पित्रणः) पक्षी (सर्पाः) सांप (नक्राः) मगरमच्छ (मत्स्याः) मछलियां (च) तथा (कच्छपाः) कछुए (च) भीर (यानि) भन्य जो (एवं प्रकाराणि) इस प्रकार के (स्वलजानि) भूमि पर रहने वाले (च) भीर (भीदकानि) जल में रहने वाले जीव हैं, वे सब (भण्डजाः) 'भण्डज' भर्यात् भण्डे से उत्पन्न होने वाले हैं।। ४४।।

स्वेदज-जीव---

स्वेदजं दंशमशकं यूकामक्षिकमत्कुणम् । ऊज्मजश्वोपजायन्ते यज्वाम्यत्किञ्चिबीदृशम् ॥ ४४ ॥ (२४)

(दंशमशकम्) डंक से काटने वाले मच्छर ग्रादि (यूका) जू (मासक) मिल्लयां (मत्कुणम्) खटमल (यत् च ग्रन्यत् किन्तित् ईरशम्) जो ग्रीर भी कोई इस प्रकार के जीव हैं जो (ऊष्मणः) ऊष्मा ग्रर्थात् सीलन ग्रीर गर्मी से (उपजायन्ते) पैदा होते हैं, । वे सब (स्वेदजम्) 'स्वेदज' ग्रर्थात् पसीने

से उत्पन्न होनेवाले कहाते हैं।। ४५॥

अर्मु श्री किन्य : संस्कृत के शब्दकोशों के अनुसार और जैसा कि इस श्लोक से भी जात होता है, यहां 'स्वेद' शब्द का अर्थ व्यापक है। प्राकृतिक पदार्थों में उत्पन्न क्लिम्नता —सीक्षन या तापयुक्त सीक्षन, प्राणियों के शरीर से उत्पन्न पसीमा और नवमेष्कृत सेचन, ये सब 'स्वेद' कहलाते हैं। इन स्वेदक्षों से श्लोक में वर्णित तथा अन्य बहुत से लघु जीव उत्पन्न होते हैं। वे सब 'स्वेदज' कहलाते हैं।

उद्भिज्ज जीव तथा मोषिधयां---

उद्भिज्जाः स्थावराः सर्वे बीजकाण्डप्ररोहिरगः।

भोवघ्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पकलोपगाः ॥ ४६ ॥ (२६)

(बीजकाण्डप्ररोहिणः) बीज भीर शाखा से उत्पन्न होने वाले (सर्वे स्थावराः) सब स्थावर जीव [एक स्थान पर टिके रहने वाले] वृक्ष पारि (उद्भिष्जाः) 'उद्भिष्ज'—भूमि को फाड़कर उगने वाले कहाते हैं। इनमें— (फलपाकान्ताः) फल माने पर पककर सूख जाने वाले मौर (बहुपुष्पफलोः पगाः) जिन पर बहुत फूल-फल लगते हैं,। (म्रोषघ्यः) वे 'म्रोषघि' कहलाते हैं ॥ ४६ ॥

वनस्पति तथा वृक्ष-

प्रपुष्पाः फलवन्तो ये ते बनस्पतयः स्मृताः। पुष्पिणः फलिनद्यवेव बुक्षास्तूमयतः स्मृताः ॥ ४७ ॥ (२७)

(ये अपुष्पाः फलवन्तः) जिन पर बिना फूल आये ही फल लगते हैं, (ते) वे (वनस्पतयः स्मृताः) 'वनस्पतियां' कहलाती हैं। [जैसे-बड़-बर, पीपल, गूलर मादि] (च) भीर (पुब्पिण: फलिन: एव) फूल लगकर फल लगने वाले (उभयतः) दोनों से युक्त होने के कारण (वृक्षाः) वे उद्भिष स्यावर जीव 'वृक्ष' (स्मृता:) कहलाते हैं ॥ ४७ ॥ गुल्म, गुच्छ, तुण, प्रतान तथा बेल--

> गुच्छगुल्मं तु विविधं तथैव तृणजातयः। बीजकाण्डरुहाण्येव प्रताना वल्ल्य एव च ॥ ४८ ॥ (२८)

(विविधम्) भनेक प्रकार के (गुच्छ) जड़ से गुच्छे के रूप में बनो वाले 'भाड़' ग्रादि (गुल्मम्) एक जड़ से ग्रनेक भागों में फूटने वाले 'ईब' म्रादि (तथैव) उसी प्रकार (तृगाजातयः) घास की सब जातियां, (बोज-काण्डरुहाणि) बीज ग्रीर शाखा से उत्पन्न होने वाले (प्रतानाः) उगकर फैलने वालो 'दूब' भ्रादि (च) श्रौर (वल्ल्यः) उगकर किसी का सहारा लेकर चढ़ने वाली बेलें (एव) ये सब स्थावर भी 'उद्भिष्ज कहलाते हैं ॥ ४८ ॥

वृक्षों में ग्रन्तश्चेतना—

तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्महेतुना। अन्तःसंज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ ४६ ॥ (२६)

(कर्महेत्ना) पूर्वजन्मों के बुरे कर्मफलों के कारण (बहुरूपेण तमसा) बहुत प्रकार के प्रज्ञान प्रादि तमोगुण से (वेष्टिताः) आवेष्टित = घरे हुए या भरपूर (एते) ये स्थावर जीव [४६-४८] (सुख-दु:ख-समन्विता:) सुब भीर दुःख के भावों से संयुक्त हुए (अन्तःसंज्ञाः भवन्ति) ग्रान्तरिक चेतना बाले होते हैं। प्रथात् इनके भीतर चेतना तो होती है किन्तु चर प्राणियों के समान बाहरी क्रियाओं में प्रकट नहीं होती। म्रत्यधिक तमोगुण के कारण चेतना मीर भावों का प्रकटीकरण नहीं हो पाता ॥ ४९ ॥

अर न्यू रारिट्य न्य : वृक्षों की चेतनता पर विचार—मनु ने यहां वृक्षादि में चेतना तो स्वीकार की है किन्तु वह चेतना बाह्यरूप में प्रकट होने वाली न होकर केवल ग्रान्तरिक मानी है। दूसरी बात यह है कि ये ग्रत्यधिक तमोगुण से वेष्टि । हैं।

यद्यपि सुख-दुः ल के भावों से युक्त चेतना इनमें है किन्तु तमोगुणाधिक्य के कारण उनकी अनुभूति इनमें नहीं है। जैसे मूर्ज्छित भाणीं में चेतना होते हुए भी सुख-दुः ल का कान नहीं होता। अतः वृक्षों के साथ सुख-दुः ल का व्यवहार नहीं है। सुख-दुः ल अनुभूति उसी को होती है जो पञ्चेन्द्रियों से संयुक्त होता है और उन इन्द्रियों के साथ उनके विषय का सम्बन्ध होता है, अन्यथा नहीं। सांख्यदर्शन में कहा है—

पञ्चावयवयोगात्सुससंवित्तिः ॥ ५ । २७ ॥

"जब पांचों इन्द्रियों का पांच विषयों के साथ सम्बन्ध होता है, तभी सुख वा हु: स की प्राप्ति जीव को होती है। जैसे विधर को गाली प्रदान, प्रन्थे को रूप वा प्राणे से सपं, व्याझादि भयदायक जीवों का चलाजाना, शून्य बहिरी वालों को स्पर्श, पिन्नस रोग वाले को गन्ध और शून्य जिह्ना वाले को रस प्राप्त नहीं हो सकता। इसी प्रकार उन जीवों की भी व्यवस्था है।" (स॰प्र॰ द्वादश समु०) इसी प्रकार वृक्षों को पीड़ा की अनुभूति नहीं होती और इसी कारण वृक्षों के काटने मादि में हिसा तथा हिसाजन्य पाप नहीं होता।

परमात्मा की जाग्रत् एवं सुषुष्ति ग्रवस्थाएं ---

यदा स देवो जागित तदेवं चेब्टते जगत्। यदा स्वपिति झान्तात्मा तदा सर्व निमीलति ॥५२॥ (३०)

(यदा) जब (सः देवः) वह परमात्मा [१। ६ में विश्वता (जागित) जागता है प्रर्थात् मुब्द्युत्पत्ति के लिए प्रवृत्त होता है (तदा) तब (इदं जगत् वेष्टते) यह [१। ४२-४६ में विजित] समस्त संसार वेष्टायुक्त [प्रकृति से समस्त विकृतियों की उत्पत्ति पुनः प्राणियों का द्वास- प्रद्वास चलना ग्रादि वेष्टाग्रों से युक्त] होता है, (यदा) भौर जब (ज्ञान्तात्मा) यह ज्ञान्त ग्रात्मा वाला सभी कार्यों से ज्ञान्त होकर (स्विपित) सोता है प्रर्थात् मुब्टि-उत्पत्ति, स्थिति के कार्यं से निवृत्त हो जाता है (तदा) तब (सवंम्) यह समस्त संसार (निमोलित) प्रलय को प्राप्त हो जाता है।। ५२।। परमात्मा की सुष्टि ग्रवस्था में बबत् की प्रवयावस्था—

तस्मिन्स्विपित सुस्ये तु कर्मात्मानः शरीरिणः । स्वकर्मभ्यो निवर्तन्ते मनश्य ग्लानिमृण्छति ॥ ५३ ॥ (३१)

(सुस्थे) सृष्टि-कर्म से निवृत्त हुए (तस्मिन् स्विपित तु) उस परमा-रमा के सीने पर (कर्मात्मानः) कर्मो—श्वास-प्रश्वास. चलजा-सीना ग्रादि कर्मों में लगे रहने का स्वभाव है जिनका, ऐसे (शरीरिण:) देहघारी जीव भी (स्वकमंत्र्य:, निवर्तन्ते) ग्रपने-प्रपने कर्मों से निवृत्त हो जाते हैं (च) भीर (मनः) 'महत्' तरव (ग्लानिम्) उदासीनता = सब कायं-व्यापारों से विरत होने की भवस्था को या भपने कारण में लीन होने की भवस्था को (ऋच्छति) प्राप्त करता है।। ५३।।

अप्रमुख्यीत्जन्तः मन शब्द से यहाँ 'महत्तत्त्व' मर्थ ममिप्रेत है। इसकी पुष्टि के लिए १। १४-१५ इलोकों की समीक्षा द्रष्टिष्य है।

युगेक्तु प्रलीयन्ते यदा तस्मिन्महास्मिन । तदायं सर्वमूतात्मा सुसं स्वपिति निर्वृतः ॥ ५४ ॥ (३२)

(तिस्मन् महात्मिन) उस सर्वव्यापक परमात्मा के माश्रय में (यदा) जब (युगपत् तु प्रलीयन्ते) एकसाब ही सब प्राणी चेष्टाहीन होकर लीन हो जाते हैं (तदा) तब (धयं सर्वभूतात्मा) यह सब प्राणियों का भाश्रय-स्वान परमात्मा (निवृंतः) सृष्टि-संचालन के कार्यों से निवृत्त हुमा-हुमा (सुस्नं स्वपिति) सुस्नपूर्वक सोता है।। १४।।

एवं स जाप्रत्स्वण्नाम्यामिदं सर्वे चराचरम् । सञ्जोबयति चाजस्रं प्रमापयति चाध्ययः ॥ ५७ ॥ (३३)

(सः ग्रव्ययः) वह ग्रविनाशी परमात्मा (एवम्) इस प्रकार [५१-५४ के मनुसार] (जाग्रत्-स्वप्नाम्याम्) जागने भौर सोने की ग्रवस्थाओं के द्वारा (इदं सर्वं चर-प्रचरम्) इस समस्त जड़-चेतन जगत् को क्रमण्डः (ग्रजसं सञ्जीवयित) प्रलयकाल तक निरन्तर जिलाता है (च) भौर फिर (प्रमापयित) मारता है ग्रर्थात् कारण में लोन करता है ॥ ५७॥

श्चरनुर्यो टिडन्ड: मान्यता एवं भावसाम्यता के लिए इसकी पुष्टि में १२।१२४ व्लोक भी द्रष्टव्य है।

निमेच, काष्ठा, कला, मुहूर्ल ग्रीर दिन-रात का काल-परिमाण-

निमेवा दश बाब्टी व काच्छा त्रिञ्चत् ताः कसा।

त्रिशतकला मुहूतंः स्याबहोरात्रं तु ताबतः ॥ ६४ ॥ (३४) (दश व मध्टो च) दश मौर माठ मिलाकर मर्थात् मठारह (निमेवाः) निमेवों [=पलक मपकने का समय] की (काष्ठा) एक काष्ठा होती है (ताः त्रिशत्तु) उन तीस काष्ठामों की (कला) एक कला होती है (त्रिशत्कलाः) तीस कलाम्रों का (मुहूतंः स्यात्) [४८ मिनट का] होता है, मौर (ताबतः तु) उतने ही मर्थात् ३० मुहूतों के (महोरात्रम्) एक दिन-रात होते हैं ॥ ६४ ॥

ब्द्रमुख्दिटङक्दः (१) प्राचीन काल-वरिवाय की सायुक्षिक काल वरिवालों से बुनवा—सायुक्तिक काल-विभाग के सनुसार इस समय को निम्न प्रकार बांटा जा सकता है— =/४५ सैकेच्य का निमेच, ३६ सैकेच्य की १ काच्छा, १ व्यक्तः १६ सैकेच्य की १ कला, ४८ मिनट का १ मुहूर्त और २४ वच्टे के एक दिन-शत होते हैं।

(२) ६४ वें इसोक की सैसी पर विचार—यहां पाठकों को यह खंका हो सकती है कि जब मनु की सैसी किसी भी विचय और प्रसंव के प्रारम्भ, अन्य अववा होनों स्वानों पर उसका संनेत देने की है (जैसा कि मूमिका में प्रदक्तित है) तो यह काल-प्रमाण का प्रसंव विना संकेत के क्यों प्रारम्भ कर दिया गया? इसके उत्तर में स्वष्ट कर देना उपयोगी होगा कि इस प्रसंग का भी कई स्वानों पर संकेत है। ५२-५७ इतोकों में परमात्मा की जाग्रत् और सुषुप्ति अवस्थाओं की प्रसंग से चर्चा की बी। उसी से यह कालप्रमाण का प्रसंग सम्बद्ध है। वे इलोक इसकी भूमिकावत् हैं। आलंकारिक वर्णन करते समय सृष्टिकाल को परमात्मा की जाग्रत् अवस्था माना है और सुषुप्ति को प्रस्त अवस्था। ये अवस्थाएं दिन और रात की अपेक्षा रखती हैं, यतः परमात्मा का दिन कितना और रात कितनी होती है यह बतलाना आवश्यक हुमा। उसे ही कहने के लिए प्रारम्भ में मानुष-दिन-रात का वर्णन करने हुए [६४-६४] ६० वें इसे चर्चा को समाप्त किया है। इस प्रकार इन इलोकों के प्रसंग की कड़ी सुनिश्चत कम के पूर्वापर प्रसंगों से जुड़ी हुई है। सुर्य हारा दिन-रात का विमाग—

महोरात्रे विभजते सूर्यों मानुषदैविके। रात्रिः स्वप्नाय मूतानां चेष्टायं कर्मणामहः ॥ ६५ ॥ (३५)

(सूर्यः) सूर्य (मानुप-दैविके) मानुष = मनुष्यों के श्रीर दैवी = देवों के (ग्रहोरात्रे ) दिन-रातों का (विभजते) विभाग करता है, उनमें (भूतानां स्वप्नाय रात्रिः) प्राणियों के सोने के लिए 'रात' है श्रीर (कर्मणां चेष्टार्य ग्रहः) कामों के करने के लिए 'दिन' होता है ॥ ६१ ॥ दैवी दिन-रात उत्तरायण-दक्षिणायन—

दंवे रात्र्यहनो वर्षे प्रविभागस्तयोः पुनः । ग्रहस्तत्रोदगयनं रात्रिः स्याद्दक्षिणायनम् ॥ ६७ ॥ (३६)

(वर्षम्) मनुष्यों का एक वर्ष (दैवे रात्रि-महनी) एक दैवी 'दिन-रात' होते हैं (तयो: पुन: प्रविभागः) उन दैवी 'दिनरात' का भी फिर विभाग है—(तत्र + उदगयनम् महः) उसमें सूर्य की भूमध्य रेसा से उत्तर की मोर स्थिति सर्यात् 'उत्तरायएा' देवी दिन कहलाता है, भीर (दक्षिणा-

यनम् रात्रिः स्यात्) सूर्यं की दक्षिण की ग्रीर स्थिति ग्रर्थात् 'दक्षिणायन' दैवी रात है।। ६७।।

अनुश्रीटाना: (१) उत्तरायण-दक्षिणायन का विवेचन-इस इलोक में दैवी दिन-रातों का वर्णन किया गया है। यहाँ देव शब्द से कोई लौकिक-मलौकिक प्राणिविशेष ग्रभिप्रेत नहीं है प्रिपत् जड़-देवता सूर्य का ग्रालंकारिक वर्णन है। ६५ वें श्लोक में स्पष्ट शब्दों में सूर्य को मानुष भीर दैवी दिन-रातों का विभागकर्ता बतलाया गया है। उसी के क्रम से यहां उत्तरायण और दक्षिणायन रूपी दिन-रातों का वर्णन है। सूर्य के ये दोनों ग्रयन छ:-छ: मास निम्न प्रकार होते हैं---

- (१. भूमध्यरेखा से उत्तर की स्रोर सूर्य की स्थित का काल।

- १. जूमव्य रखा से उत्तर का आर सूर्य का स्थात का काल।
  २. मकररेखा से उत्तर ककरेखा की मोर स्थित का काल।
  ३. माम, फाल्गुन, चैत्र, बैशाख, ज्येष्ठ, माथाढ़—इन छह मासों का समय।
  ४. शिशिर, वसन्त भीर ग्रीष्म ऋतु का काल।
  २. कक रेखा से दक्षिण की भ्रोर सूर्य की स्थिति का काल।
  २. कक रेखा से दक्षिण मकररेखा की ग्रोर स्थित का काल।
  ३. श्रावण, भाद्रपद, श्राविवन, कार्तिक श्राम्रहायण, पौष—इन छह मासों का समय।

४. वर्षा, शरद्, हेमन्त ऋतुम्रों का काल।

मानुष दिन उज्ज्वल एवं तीव्र प्रकाशमय होता है ग्रीर रात्रि ग्रनुज्ज्वल एवं 🊧 प्रकाश (तारे चन्द्र ग्रादि का प्रकाश) वाली होती है। इसी प्रकार उत्तरायण के समय ग्रीष्म ऋतु में सूर्य के प्रकाश ग्रीर ताप में तीवता की श्रविकता होती है, ग्रतः यह अयन दिन के समान है। दक्षिणायन के समय हेमन्त ऋतु में सूर्य के प्रकाश और ताप में स्वल्पता एवं मन्दता होती है, अतः वह अयन राति के समान है। इस प्रकार दैवी दिन-रातीं का ग्रालंकारिक वर्णन है।

(२) सूर्य जड़ देवता है--निरुक्त में 'देव' शब्द की निरुक्ति इस प्रकार दी है-"बेबो इन्ह्राह्या, बीपनाह्या, चोतनाह्या, चुस्यानी मवतीति वा ।" (७।४।१४) अर्थात्-'दान देने वाले, प्रकाशित करने वाले, प्रकाशित होने वाले या ब्स्थानीय को देवता कहते हैं।' सूर्य चुस्थानीय है और अपने प्रकाश से सब मूर्तिमान द्रव्यों को प्रकाशित करता है, भतः देव या देवता है।

शतपथ बाह्मण में देवताओं पर प्रकाश डालते हुए जड़ श्रीर चेतन रूप में ३३ देवता परिगणित किये हैं। उनमें वसुसंज्ञक देवताग्रों में 'सूर्यं' को भी परिगणित किया

"स होवाच महिमार एवंषामेते त्रयस्त्रिंशस्वेव देवा इति । कतमे ते त्रयात्र-वात् इति ? प्रवटी वसवः, एकावश रुद्धाः, द्वावशादित्यास्त एक्त्रिशत् इन्द्रवर्षेव प्रजापतिश्व त्रयस्त्रिशाविति ।

कतमे वसव इति ? अग्निस्च, पृथिबी च, वायुस्च, सन्तरिकं च, प्रावित्यस्च, शौरच, चन्द्रमारच, नक्षत्राणि च, एते वसवः ।

कतमे वहा इति ? दशेमे पुरुषे प्रात्माः (प्राणः, ग्रदानः, व्यानः, समानः, व्यानः, नागः, कूमं, कुकलः, देवदत्तः, धनञ्जयद्व आत्मा-एकादशस्ते । कतम ग्रादित्या इति ? द्वादश मासाः संवत्सरस्य एते ग्रादित्याः ।

(३) कतम इन्द्र, कतमः प्रजापतिरिति । स्तनियत्नुरेवेन्द्रो, यज्ञः प्रजापतिरिति । तबाहुः । यदयमेक इव पवते । कतम एको देव इति ? स ब्रह्मात्यदित्या-वक्षते । (शत० कां० १४ । प्रपा० १६)

इसके प्रतिरिक्त दिव्यगुरा श्रीर दिव्य कमं वाले व्यक्ति भी देव कहाते हैं यथा—"मानुदेवो भव, पिनुदेवो भव, श्राचार्यदेवो भव श्रतिथिदेवो भव।" (प्रपाक्ष) १११) [विस्तृत समीक्षा ३।५२ पर द्रष्ट्रव्य है]। इह्य के दिन-रात का वर्णन—

ब्राह्मस्य तु क्षपाहस्य यत्प्रमाणं समासतः । एकंकशो युगाना तु क्रमशस्तन्त्रियोषतः ॥ ६८ ॥ (३७)

[मनु महर्षियों से कहते हैं कि](ब्राह्मस्य तु क्षपा + श्रहस्य) ब्राह्म = परमात्मा के दिन-रात का (तु) तथा (एक कशः युगानाम्) एक-एक युगों का (यत् प्रमाणम्) जो कालपरिमाण है (तत्) उसे (क्रमशः) क्रमानुसार श्रीर (समासतः) संक्षेप से (निबोधत) सुनो ॥ ६८॥

आनुवारिकना: बाह्यदिन व बाह्यराति का विशेष परिमाण (१।७२) में द्रष्टव्य है। सतयुग का परिमाण—

चत्वार्याहुः सहस्राणि वर्षाणां तत्कृतं युगम् । तस्य यावच्छती सन्ध्या सन्ध्यांशस्च तथाविषः ॥ ६६ ॥ (३८)

(तत् चत्वारि सहस्राणि वर्षाणां कृतं युगम् ग्राहुः) उन देवी [६७वे में जिनके दिन-रातों का वर्णन है] चार हजार दिव्य वर्षों का एक 'सतयुग' कहा है। (तस्य) इस सतयुग की (यावत् + शती सन्ध्या) जितने दिव्य सौं वर्ष की ग्रर्थात् ४०० वर्ष की सन्ध्या होती है ग्रीर (तथाविधः) उतने ही वर्षों का ग्रर्थात् ४०० वर्षों का (सन्ध्यांशः) संध्यांश का समय होता है।।६६।।

श्रद्धा दिन्दा : चार पुगों का परिमाण—िकसी भी पुग के पूर्वसिन्धिकाल को 'संघ्या' ग्रीर उत्तरसिध काल को 'संघ्यांश' कहा जाता है। इलोक के मनु-सार सतयुग का कालपरिमाण—४००० +४०० (संघ्यावर्ष) +४०० (संघ्यांशवर्ष) = ४६०० दिव्यवर्ष बनता है। इसे मानुषवर्षों में बदलने के लिए ३६० से गुना करना पड़ेगा। इस प्रकार ४६०० + ३६० = १७२६००० मानुष वर्षों का एक सतयुग होता है।

त्रेता, द्वापर तथा कलियुग का परिमाण---

# इतरेषु ससन्ध्येषु ससन्ध्यतिषु च त्रिषु । एकापायेन वर्त्तन्ते सहस्राणि ज्ञतानि च ॥ ७० ॥ (३६)

(च) श्रीर (इतरेषु त्रिषु) शेष अन्य तीन—तेता, द्वापर, कलियुगों में (सर्सध्येषु ससंघ्यांशेषु) 'संघ्या' नामक कालों में तथा 'मंघ्यांशं नामक कालों में तथा 'मंघ्यांशं नामक कालों में (सहस्राणि च शतानि एक-प्रपायेन) क्रमशः एक-एक हजार श्रीर एक-एक सौ घटा देने से (वर्तन्ते) उनका अपना-अपना कालपरिमाण निकल ग्राता है अर्थात् ४८०० दिव्यवर्षों का सत्युग होता है, उमकी संख्या में से एक सहस्र ग्रीर संघ्या ४०० वर्ष व संघ्याश ४०० वर्ष में से एक-एक सौ घटाने से ३००० दिव्यवर्षे +२०० संघ्यावर्ष +२०० संघ्यांशवर्ष =३६०० दिव्यवर्षों का त्रेतायुग होता है इसी—२००० +२०० +२०० =२४०० दिव्यवर्षों का द्वापर श्रीर १००० +१०० +१०० =१२०० दिव्यवर्षों का कलियुग होता है।। ७०।।

देवयुग का परिमाण---

यदेतत्परिसंस्थातमादावेव चतुर्युंगम्। एतव् द्वादशसाहस्रं देवानां युगमुच्यते।। ७१।। (४०)

(यद् + एतत्) जो यह (म्रादी) पहले [६६-७० में] (चतुर्युगम्) चारों युगों को (परिसंख्यातम्) कालपरिमाण के रूप में गिनाया है (एतद्) यह (द्वादशसाहस्रम्) बारह हजार दिव्य वर्षों का काल [मनुष्यों का एक चतुर्युगी का काल] (देवानाम्) देवताम्रों का (युगम्) एक युग (उच्यते) कहा जाता है।। ७१।।

अद्भुटिशिट्डनः चार मुगों के परिभाषकी तुलनात्मक तालिका— १२००० दिव्यवधों की एक चतुर्युंगी होती है। उसे मानुष वधों में बदलने लिए ३६० से गुणा करने पर १२००० + ३६० = ४३,२०,००० मानुष वधों की एक चनुर्युंगी होती है। दोनों इलोकों के कालपरिमाण को तालिका के रूप में इस प्रकार रखा जा सकता है—

विश्ववर्ष, संघ्वावर्ष, संघ्वावर्ष, कुल विश्ववर्षीकी गुणा करनेसे मानुषवर्ष, युगनाम ४००० + ४०० + ४०० = ४८०० × ३६० = १७,२८;००० सतपुग ३००० + ३०० + ३०० = ३६०० × ३६० = १२,६६,००० जेतायुग २००० + २०० + २०० = २४०० × ३६० = ८,६४,००० द्वावरपुग १००० + १०० + १००० = १२०० × ३६० = ४,३२,००० किन्युग १००० + १००० + १००० = १२००० - ३६० = ४३,२०,००० एकवतुर्यंग

बह्य के दिन-रात का परिमाण-

# देविकानां युगानां तु सहस्रं परिसंख्यया । बाह्ममेकमहर्जेयं तावतीं रात्रिमेव च ॥ ७२ ॥ (४१)

(दैविकानां युगानाम् तु) देवयुगों को (सहस्रं परिसंख्यया) हजार से गुगा करने पर जो कालपरिमाण निकलता है, जैसे—चार मानुषयुगों के दिव्यवर्ष १२००० होते हैं, उनको हजार से गुणा करने पर १,२०,००,००० दिव्यवर्षों का (ब्राह्मम्) परमात्मा का (एक ग्रहः) एक दिन (च) ग्रीर (तावतीं रात्रिम्) उतने ही दिव्यवर्षों की उसकी एक रात(ज्ञेयम्) समभनी चाहिए।। ७२।।

श्रन्तु होरिटाना : बार मानुष पुगों के विष्यवर्षः—१२००० × १००० = १,२०,००,००,००० दिव्यवर्षों का ब्रह्म का एक दिन अथवा रात्रि हुई। यह १२०,००००० × ३६० = ४,३२,००,००,००० मानुषवर्षोंका कालपरिमाण बनता है। चार ग्ररब बत्तीस करोड़ मानुष वर्षों का सृष्ट्रघुत्पत्ति काल है, जो परमात्मा की जाग्रत् श्रवस्था (सृष्टि में प्रवृत्त रहना) का दिन है। इतना ही काल सुष्टुप्ति ग्रवस्था (सृष्टिकार्यों से निवृत्त होकर प्रलय रखना) का रात्रि-काल है (यही १।५२—५७ इलोकों में ग्रालकारिक रूप से वर्णित है)।

# तद्वै युगसहस्रान्तं बाह्य पुण्यमहर्विदुः। रात्रि च तावतीमेव तेऽहोरात्रविदो जनाः॥ ७३ ॥ (४२)

जो लोग (तत् युगसहस्रान्तं ब्राह्मं पुण्यम् + म्रहः) उस एक हजार दिव्य युगों के परमात्मा के पित्र दिन को (च) भीर (तावतीम् एव रात्रिम्) उतने ही युगों की परमात्मा की रात्रि को (विदुः) सममते हैं (ते वे) वे ही (म्रहोरात्रविदः जनाः) वास्तव में दिन-रात = सृष्टि-उत्पत्ति भीर प्रलय के काल-विज्ञान के वेत्ता लोग हैं।। ७३।।

अद्भु रार्रिटिन : वेदोत्पत्ति-समय पर विवार महर्षि दयानन्द ने ऋग्वेदादिभाष्य सूमिका में १। ६८ से ७३ श्लोकों को उद्भूत करके उनका भाव निम्न प्रकार प्रस्तुत किया है.—

"प्रश्न-वेदों की उत्पत्ति में कितने वर्ष हो गये हैं?

उत्तर—एक वृन्द, छानवे करोड़, ब्राठ लाख, बावन हजार, नव स्ौ, छहत्तर प्रयत् १,६६,०८,४२,६७६ वर्ष वेदों की श्रीर जगत् की उत्पत्ति में हो गये हैं श्रीर यह संवत् ७७ सतहत्तरवाँ वर्त्त रहा है।

प्रश्न-यह कैसे निश्चय होय कि इतने ही वर्ष वेद श्रीर जगत् की उत्पक्ति में विवास से विवास करें

उत्तर—यह जो वर्तमान सृष्टि है इसमें सातवें (७) वैवस्वत मनु का वर्तमान है। इससे पूर्व छः मन्वन्तर हो चुके हैं—स्वायंभुव १, स्वारोचिष २, श्रौत्तिम ३, तामस ४, रैवत १, चाक्षुष ६, ये छः तो वीत गये हैं और ७ (सातवां) वैवस्वत वर्त रहा है श्रीर सार्वाण श्रादि ७ (सात) मन्वन्तर श्रागे मोगेंगे। ये सब मिलके १४ (चौदह) मन्वन्तर होते हैं श्रीर एकहत्तर चतुर्युंगियों का नाम मन्वन्तर धरा गया है, सो उस की गणना इस प्रकार से है कि (१७२०००) सत्रह लाख श्रट्ठाईस हजार वर्षों का सत्युग रक्खा है; (१२६६०००) बारह लाख, छानवे हजार वर्षों का नाम श्रेता; (६६४०००) बाठ लाख चौंसठ हजार वर्षों का नाम द्वापर श्रीर (४३२०००) चार लाख, वत्तीस हजार वर्षों का नाम कलियुग रक्खा है तथा श्रायों ने एक क्षण श्रीर निमेष से लेके एक वर्ष पर्यन्त भी काल की सूक्ष्म और स्थूल संज्ञा बांधी है और इन चारों श्रुगों के (४३२००००) तितालीस लाख, बीस हजार वर्ष होते हैं, जिनका चतुर्युंगी नाम है।

एकहत्तर (७१) चतुर्युं गियों के मर्यात् (३०६७२००००) तीस करोड़, सरसठ लाख बीस हजार वर्षों की एक मन्वन्तर संज्ञा की है भीर ऐसे-ऐसे छः मन्वन्तर मिलकर अर्थात् (१८४०३२००००) एक अर्ब, चौरासी करोड़, तीन लाख, बीस हजार वर्ष हुए और सातवें मन्वन्तर के भोग में यह (२८) अट्ठाईसवीं चतुर्युंगी है। इस चतुर्युंगी में कलियुग के (४६७६) चार हजार नी सी छहत्तर वर्षों का तो भोग हो चुका है और बाकी (४२७०२४) चार लाख सत्ताईस हजार चौबीस वर्षों का भोग होने वाला है। जानना चाहिए कि (१२०५३२६७६) बारह करोड़, पांच लाख, बत्तीस हजार, नव सी छहत्तर वर्षे तो वैवस्वत मनु के भोग हो चुके हैं भीर (१८६१८७०२४) अठारह करोड़ एकसठ लाख, सत्तासी हजार, चौबीस वर्ष भोगने के बाकी रहे हैं। इनमें से यह वर्तमान वर्ष (७७) सतहत्तरवाँ है, जिस को आर्यलोग विक्रम का (१६३३) उन्तीस सौ तेतीसवां संवत् कहते हैं।

जो पूर्व चतुर्युंगी लिख आये हैं उन एक हजार चतुर्युंगियों की ब्राह्मदिन संज्ञा रखी है और उतनी ही चतुर्युंगियों की रात्रि संज्ञा जाननी चाहिए। सो सृष्टि की उत्पत्ति करके हजार चतुर्युंगी पर्यन्त ईश्वर इसको बना रखता है, इसी का नाम ब्राह्मदिन रक्खा है; और हजार चतुर्युंगी पर्यन्त सृष्टि को मिटाके प्रलय अर्थात् कारण में लीन रखता, है उस का नाम ब्राह्मरात्रि रक्खा है। अर्थात् सृष्टि के वर्तमान होने का नाम दिन और प्रलय होने का नाम रात्रि है। यह जो वर्तमान ब्राह्मदिन है, इसके (१, ६६,०८,५२,६७६) एक अर्ब, छानवे करोड़, आठ लाख, बावन हजार, नव सौ छहत्तर वर्ष इस सृष्टि की तथा वेदों की उत्पत्ति में भी व्यतीत हुए हैं और (२३३३२२७०२४) दो अर्ब, तेतीस करोड़, बत्तीस लाख, सत्ताईस हजार, चौबीस वर्ष इस सृष्टि को भोग करने के बाकी रहे हैं। इनमें से अन्त का यह चौबीसवा वर्ष भोग रहा है। आगे आने वाले भोग के वर्षों में से एक-एक घटाते जाना और गत वर्षों में क्रम से एक-एक वर्ष मिलाते जाना चाहिये। जैसे आज पर्यन्त घटाते बढ़ाते आये हैं। "(ऋ० भू० पृष्ठ २३-२४)

सुषुप्तावस्था से ज्ञागने गर सृष्टि-उत्पत्ति का प्रारम्भ—

तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते प्रसुप्तः प्रतिबुध्यते । प्रतिबुद्धश्च सृजति मनः सदसदात्मकम् ॥७४॥ (४३)

(सः प्रसुष्तः) वह प्रलय-अवस्था में सोया हुआ-सा [१। ५२-५७] परमात्मा (तस्य अहिनिशस्य + अन्ते) उस [१। ६८-७२] दिन-रात के बाद (प्रति-बुघ्यते) जागता है = सृष्टच त्पत्ति में प्रवृत्त होता है (च) और (प्रति-बुद्धः) जागकर (सद्-असद् + आत्मकम्) जो कारणरूप में विद्यमान रहे और जो विकारी अंश से कार्यरूप में अविद्यमान रहे, ऐसे स्वभाव वाले (मनः) 'महत्' नामक प्रकृति के आद्यकार्यतत्त्व की (सृजित) सृष्टि करता है।। ७४।।

आनु शिल्जनः (१) यहां सृष्टि-उत्पत्ति का नया प्रसंग प्रारम्भ नहीं किया गया है प्रपितु पूर्वोक्त प्रसंग में [१।१४-१६] तत्त्वों की उत्पत्ति के साथ भूतों की उत्पत्ति-प्रक्रिया का वर्णन नहीं हो पाया था, उसी शेष वर्णन को यहां विस्तार से दंशीया है।

(२) इस श्लोक में मन का अर्थ 'महत्तत्त्व' है जो सृष्टि-उत्पत्ति में प्रकृति का प्रथम कार्य है। इसकी पुष्टि के लिए विस्तृत समीक्षा १। १४-१५ के अनुशीलन में देखिए।

सूक्ष्म पञ्चभूतों की उत्पत्ति के क्रम में ग्राकाश की उत्पत्ति-

मनः सृष्टि विकुरुते चोद्यमानं तिसृक्षया। स्राकाशं जायते तस्मात्तस्य शब्दं गुर्णं विदुः ॥ ७५ ॥ (४४)

(सिसृक्षया) सृष्टिको रचने की इच्छा से फिर वह परमात्मा (मनः सृष्टि विकुरुते) महत्तत्त्व की सृष्टिको विकारी भाव में लाता है — म्रहंकार के रूप में विकृत करता है (तस्मात्) फिर उस के विकारी म्रंश से (चोद्य-मानम् म्राकाशं जायते) प्रेरित हुमा-हुम्रा 'म्राकाशं उत्पन्न होता है। (तस्य) उस म्राकाश का (गुण शब्दं विदुः) गुण 'शब्द' को मानते हैं।। ७४।।

# अनुश्रीत्जना : श्राकाशोत्पत्ति के विषय में महर्षि वयानन्व लिखते हैं—

"उस परमेश्वर और प्रकृति से ग्राकाश = ग्रवकाश ग्रयीत् जो कारणरूप द्रव्य सर्वत्र फैल रहा है उसको इकट्टा करने से ग्रवकाश उत्पन्त-सा होता है। वास्तव में ग्राकाश की उत्पत्ति नहीं होती। क्योंकि बिना ग्राकाश के प्रकृति ग्रीर परमाणु कर्हा ठहर सकें?" (स॰ प्र॰ ग्रष्टम समु॰)

वायु की उत्पत्ति--

न्नाकाञ्चात्तु विकुर्वासारसर्वगन्धवहः श्रुचिः । बलवाञ्जायते वायुः स वै स्पर्शगुर्सो मतः ॥ ७६ ॥ (४४)

(ग्राकाशात् तु विकुर्वाणात्) उस ग्राकाश के विकारोत्पादक ग्रंश से (सर्वगन्धवहः) सब गन्धों को वहन करने वाला (ग्रुचिः) शुद्ध ग्रीर (बल-वान्) शक्तिशाली (वायुः) 'वायु (जायते) उत्पन्न होता है (सः वै) वह वायु निश्चय से (स्पर्शगुणः) 'स्पर्श' गुणवाला (मतः) माना गया है ॥७६॥ ग्राम्न की उत्पत्त—

वायोरिप विकुर्वांसाद्विरोचिष्णुः तमोनुदम् । ज्योतिरुत्पद्यते भास्वत्तद्रूपगुरममुच्यते ॥ ७७ ॥ (४६)

(वायो: + श्रिप) उस वायु के भी (विकुर्वाणात्) विकारोत्पादक ग्रंश से (विरोक्तिणुः) उज्ज्वल (तमोनुदम्) ग्रन्थकार को नष्ट करने वाली (भास्वत्) प्रकाशक (ज्योतिः + उत्पचते) 'ग्रिग्न' उत्पन्न होती है (तत् + रूप गुराम् + उच्यते) उसका गुरा 'रूप' कहा है ॥ ७७ ॥

जल और पृथिवी की उत्पत्ति-

ज्योतिषक्ष्य विकुर्वाणाबापो रसगुराः स्मृताः । ब्राद्भुयो गन्धगुराा भूमिरित्येषा सृष्टिरावितः ॥ ७८ ॥ (४७)

(च) ग्रीर (ज्योतिष: विकुर्वाणात्) ग्रग्नि के विकारोत्पादक ग्रंश से (रसगुणा: ग्राप: स्मृताः) 'रस' गुण वाला जल उत्पन्न होता है ग्रीर (ग्रद्भ्यः) जल से (गन्धगुणा भूमिः) 'गन्ध' गुण वाली भूमि उत्पन्न होती है (इति + एषा सृष्टिः + ग्रादितः) यह इस प्रकार प्रारम्भ से लेकर [१।१४ से) यहां तक विणत सृष्टि उत्पन्न होने की प्रक्रिया है ।। ७८ ।।

अर्जुटर्री त्जनः ७५ से ७८ तक के क्लोकों की प्रक्रिया को ग्रीर स्पष् रूप से समभते के लिए १।१६ पर 'ग्रनुक्तीलन' में सं०१ समीक्षा भी द्रष्टव्य है।

मन्वन्तर के काल-परिमाण-

यत्त्राग्द्वादशसाहस्रमुदितं दैविकं युगम् । तदेकसप्ततिगुरां मन्दन्तरमिहोच्यते ॥ ७६ ॥ (४८)

(प्राक्) पहले क्लोकों में [१।७१] (यत्) जो (द्वादशसाहस्रम्) बारह हजार दिव्य वर्षों का (दैविक युगम् + उदितम्) एक 'देवयुग' कहा है (तत्+एकसप्ततिगुणम्) उससे इकहत्तर गुंचा समय प्रर्थात् १२००० × ७१==,४२,००० दिव्यवर्षों का प्रयवा =,४२,००० दिव्यवर्षं × ३६० = ३०.

६७,२०,००० मानुषवर्षी का (इह मन्वन्तरम् उच्यते) यहां एक 'मन्वन्तर का कालपरिमाण माना गया है।। ७६।।

> मन्वन्तराष्यसंस्थानि सर्गः संहार एव । क्रीडिन्नवैतरकुरुते परमेष्ठी पुनः पुनः॥ ८०॥ (४६)

(परमेष्ठी) वह सबसे महान् परमात्मा (म्रसंख्यानि मन्वन्तराणि) श्रसंख्य 'मन्वन्तरों' को (सर्गः) सृब्टि-उत्पत्ति (च) श्रीर (संहारः एव) प्रलय को (क्रोडन्+इव) खेलता हुग्रा-सा (पुन:-पुन:) बार-बार (क्रुक्ते) करता रहता है ॥ ५० ॥

अनुर्शित्त्रन्त्र-१।७६-८० रलोकों को उद्गत करके इनके भाव को ।हर्षि दयानन्दें ने ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका में निम्न प्रकार प्रस्तुत किया है---

''इन श्लोकों में दैव-वर्षों की गणना की है प्रर्थात चारों युगों के बारह हजार (१२०००) वर्षों की दैवयुग संज्ञा की है। इसी प्रकार ग्रसंख्यात मन्वन्तरों में कि जिनकी संख्या नहीं हो सकती अनेक बार सृष्टि हो चुकी है और अनेक बार होयगी। सो इस सृष्टि को सदा से सर्वशक्तिमान् जगदीश्वर सहज स्वभाव से रचना, पालन श्रीर प्रलय करता है और सदा ऐसे ही करेगा।" (पृ० २४)

मृष्टि प्रवाह से मनादि—
''(प्रश्न) कभी सृष्टि का प्रारम्भ है वा नहीं ?

(उत्तर) नहीं, जैसे दिन के पूर्व रात और रात के पूर्व दिन तथा दिन के पीछे रात और रात के पीछे दिन बराबर चला भाता है, इसी प्रकार सुब्टि के पूर्व प्रलय भीर प्रलय के पूर्व मृष्टि तथा मृष्टि के पीछे प्रलय ग्रीर प्रलय के ग्रागे मृष्टि, ग्रनादिकाल से चक्र चला ग्राता है। इसका ग्रादि वा ग्रन्त नहीं। किन्तु जैसे दिन वा रात का ग्रारम्भ मीर प्रन्त देखने में याता है, उसी प्रकार सृष्टि ग्रीर प्रलय का ग्रादि-ग्रन्त होता रहता है; क्योंकि जैसे परमात्मा, जीव, जगत् का कारण, [ये] तीन स्वरूप से ग्रनादि हैं वैसे जगत् की उत्पत्ति, स्थिति स्रीर वर्तमान प्रवाह से अनादि है। जैसे नदी का प्रवाह वैसा ही दीखता है, कभी सूल जाता है कभी नहीं दीखता, फिर बरसात में दीखता ग्रीर उष्णकाल में नहीं दीखता ऐसे व्यवहारों को प्रवाहरूप जानना चाहिए।"

(स॰ प्र॰ २२३)

# मनुप्रोक्त काल-परिमास की तालिका (इलोक १।६४ से १।द० तक वर्षित)

| त/४५ सेकेण्ड<br>३५ सेकेण्ड<br>१ मिनट ३६ सेकेण्ड<br>४८ मिनट या दो घड़ी<br>२४ घण्टे या ६० घड़ी<br>१ दिन या रात (दिव्य)<br>१ दिनरात (दिव्य)                                            | सतयुग का प्रमुखकाल-परिमाण<br>सतयुग का सघ्याकाल<br>सतयुग का सघ्यांशकाल<br>सतयुग का पूर्ण काल-परिमाण |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <pre>१ निमेष १ काष्टा १ कला १ मुहुर्ग १ मुहुर्ग १ पक्ष (मानव) १ मास (मानव) १ म्रयन (मानव) १ म्रयन (मानव) १ व्यन्तरायण या दक्षियायन) १ वर्ष (मानव) १ वर्ष (मानव) १ वर्ष (मानव)</pre> | = \$\%\%\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                          |
| पलक गिरने का समय<br>१८ निमेष<br>३० काष्ठा<br>३० महत्ते<br>१५ दिनरात<br>२ पक्ष<br>६ मास<br>३६० दिनरात (दिव्य)                                                                        | ४,००० दिव्यवर्षे × ३६०<br>४०० ,, ,,<br>४०० ,, ,,                                                   |

|                             |                     |                       | ı                            |                             |                     | *                     | ;<br>                      | -ı 1 l                   | • '              |                                       | 1                       |                                              | 1                                  |                                        | ᆁ,                                                                                                      | -                    |
|-----------------------------|---------------------|-----------------------|------------------------------|-----------------------------|---------------------|-----------------------|----------------------------|--------------------------|------------------|---------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| त्रता का प्रमुख काल-पारमाए। | त्रेता का संघ्याकाल | त्रेता का संघ्यांशकाल | त्रेता का पूर्ण काल-परिमार्स | द्वापर का प्रमुख काल-परिमाण | द्वापर का संघ्याकाल | द्वापर का संघ्यांशकाल | द्वापर का पूर्ण काल-परिमाण | कलि का प्रमुख काल-परिमाए | कलि का संघ्याकाल | कलि का संघ्यांशकाल                    | कलि का पूर्ण काल-परिमाण | एक चतुयुँगी (मानव) का समय या देवों का एक युग | एक मन्वन्तर का समय                 | बह्म का एक दिन या एक रात का काल-परिखाम | प्रथित मुष्टि की समयावधि या एक प्रलय की समयावधि<br>ब्रह्म का एक दिनस्त का काल प्रथित एक मुष्टि-उत्पत्ति | थौर प्रलय की कालावधि |
| == १०,५०,००० मानववर्षे      | (٬ ٥٥٥٬۵٥ <u>/</u>  | " 600'50'} ==         | = {2,8\\ \},000 ,,           | = ७,२०,००० मानववर्ष         | == ه۶′۰۰۰ ··        | ١١ ١٥٥٠/١٥ ==         | = = د و المراق الم         | == ३,६०,००० मानववर्ष     | ٠٠ ١٤٥٥٥ ١٠ ==   | " ooo'3'E ==                          | ٠, ١٩٤٥,٥٥٥ ),          | ==४३,२०,००० मानववर्ष                         | " ৩০০' <b>০</b> გ'6)'১০ <u>৮</u> — | == 8,22,00,00,000,                     | = ८,६४,००,००,०००मानववर्षे                                                                               |                      |
| १,००० दिन्यवर्षे 🗙 ३६०      | 4                   | 11 11 000             | 3,500 ,, ,,                  | २,००० दिन्यवर्षे X ३६०      | 200 ,, ,,           | 300                   | 3,800 ,,                   | १,००० दिव्यवर्षे X ३६०   | " " 00%          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 8,700 ,, ,,             | १२,००० दिव्यवर्षे X ३६०                      | \$5,000×68,,X3Ec                   | 8,70,00,000,0×3€0                      | (१००० दिन्य युग)<br>२,४०,००,००० दिन्यवर्षे × ३६०                                                        |                      |

चारों वर्णों के कर्मों का निर्धारण-

सर्वस्यास्य तु सर्गस्य गुप्त्यर्थं स महाद्युतिः । मुखबाहुरुपज्जानां पृथक्कर्माण्यकल्पयत् ॥ ५७ ॥ (५०)

(ग्रस्य सर्वस्य सर्गस्य) इस [५-८० पर्यन्त इलोकों में विणित] समस्त संसार की (गुप्त्यर्थम्) गुप्ति ग्रर्थात् सुरक्षा, व्यवस्था एवं समृद्धि के लिए (सः महाद्युतिः) महातेजस्वी परमात्मा ने (मुख-बाहु-उरु-पद्-जानाम्) मुख, बाहु, जंघा ग्रीर पैर की तुलना से निर्मितों के ग्रर्थात् क्रमशः ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र वर्णी के (पृथक् कर्माणि + ग्रकल्पयत्) पृथक्-पृथक् कर्म बनाये।। ८७।।

अद्भुद्धि कि का 'वर्ष' शब्द की व्युत्पत्ति कर्मणा वर्णव्यवस्था की सूचक—(१) मनु ने वेद के ग्राधार पर वर्णव्यवस्था का विधान किया है। यजु० ३१।१०-११ में जो वर्णव्यवस्था प्रदिश्तित की है, मनु ने उसी को यथावत् प्रस्तुत किया है। यह व्यवस्था जन्मना न होकर कर्मणा है। इस क्लोक में ग्रीर १।३१ में भी यह स्पष्ट किया है कि समाज में चारों वर्णों का निर्माण मुख, बाहु, ऊरु ग्रीर पैर की तुलना के अनुसार हुग्रा है ग्रीर तदनुसार ही कर्मों का निर्धारण किया है [१।८८-६१] जो व्यक्ति इन कर्मों का पालन करेगा, वह उस-उस वर्ण का ग्रिधकारी होगा। (विस्तृत विक्लेषण के लिए १।३१ की अनुशीलन समीक्षा ग्रीर १।६२-१०७, २।११-१३, १०।६५ की अन्तिवरोध शीर्षक समीक्षा द्रष्टव्य है)।

(२) स्वयं 'वणं' शब्द इस व्यवस्था को कर्माधारित व्यवस्था सिद्ध करता है। निरुक्त में वणं शब्द की व्युत्पत्ति दी है— ''वर्णों वृश्गोतेः" [२।१।४] श्रर्थात् कर्मानुसार जिसका वरणा किया जाये वह वणं है। इस पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द लिखते हैं—

''वर्णो वृणोतेरिति निरुक्तप्रामाण्याद् वरणीया वरीतुमर्हाः गुणकर्माणि च हष्ट्या ययायोग्यं व्रियन्ते ये ते वर्णाः।''

(ऋ० भा० भू० वर्णाश्रमधर्मविषय)

त्रयित्---गुण-कर्मों को देखकर यथायोग्य त्रिधिकार जिसको दिया जावे वह वर्गा है।

(३) वर्णों के नामों की व्युत्पत्ति से भी वर्णों के कर्मों का वोघ होता है। शब्द में जो भाव है वही उस वर्ण का प्रमुख कर्म है। उन कर्मों को अपनाने से ही व्यक्ति उस वर्ण का अधिकारी बनता है। (विस्तृत विश्लेषण १।८८—६१ श्लोकों के अनुशीलन में देखिए)।

ब्राह्मण के कर्म--

म्रध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा। दानं प्रतिग्रहं चैव बाह्यगानामकल्पयत्।। ८८। (५१) "(ब्राह्मणानाम्) ब्राह्मणों के (ग्रध्ययनम्-ग्रध्यापनम्) पढ़ना-पढ़ाना (तथा) तथा (यजन याजनम्) यज्ञ करना-कराना, (दानं च प्रतिग्रहम् एव) दान देना ग्रीर लेना, ये छः कर्म (ग्रकल्पयत्) हैं" ।। दहा। (स० प्र० दह)

'(एक) निष्कपट होके प्रीति से पुरुष पुरुषों को खौर स्त्री स्त्रियों को पढ़ावें (दो)—पूर्ण विद्या पढ़ें, (तीन)—प्रिग्नहोत्रादि यज्ञ करें, (चार)— यज्ञ करावें, (पांच)—विद्या अथवा सुवर्ण ख्रादि का सुपात्रों को दान देवें, (छठा)—स्याय से धनोपार्जन करने वाले गृहस्थों से दान लेवें भी''।

"'इनमें से तीन कर्म पढ़ना, यज्ञ करना, दान देना, घर्म में; ग्रौर तीन कर्म पढ़ाना, यज्ञ कराना, दान लेना जीविका हैं। परन्तु—

प्रतिग्रहः प्रत्यवरः ॥ मनु० ॥

जो दान लेना है, वह नीच कर्म है। किन्तु पढ़ाके स्रोर यज्ञ कराके जीविका करनी उत्तम है।" (सं० वि० १७४)

अद्भार कि नामों की व्याकरणानुसारी रचना और व्युत्पत्ति से भी यह बात सिद्ध होती है कि मनु ने कर्मानुसार ही वर्णों का नामकरण किया है और नामों से वर्णों के कर्मों का भी बोध होता है। 'ब्रह्मन्' प्रातिपदिक से 'तदधीते तद्वेद' (प्रष्टुा० ४।२।५९) अर्थ में 'अण्' प्रत्यय के योग से 'ब्राह्मण्' शब्द बनता है। इसकी व्युत्पत्ति है—'ब्रह्मणा वेदेन परमेश्वरस्य उगासनेन च सह वर्तमानो विद्यादि उत्तमगुरणयुक्तः पुरुषः' अर्थात् वेद और परमात्मा के अध्ययन और उपासना में तल्लीन रहते हुए विद्या आदि उत्तम गुर्णों को धारण करने से व्यक्ति 'ब्राह्मण्' कहलाता है। मनु ने भी इन्हीं कर्मों को ब्राह्मण् के प्रमुख कर्मों के रूप में विश्वत किया है।

ब्राह्मएग्रन्थों के वचनों में भी वर्णों के कर्मों का वर्णन पाया जाता है। निम्न वचनों में ब्राह्मण के कर्त्तव्य उद्दिष्ट हैं—

- (क) आग्नेयो बाह्मणः (तां० १४।४।८)। श्राग्नेयो हि बाह्मणः (काठ० २६।१०) = यज्ञाग्नि से सम्बन्ध रखने वाला श्रथित् यज्ञकत्ती ब्राह्मण होता है।
- (ल) ब्राह्मणो व्रतभृत् (तै॰ सं॰ १।६।७।२)। व्रतस्य रूपं यत् सत्यम् (श॰ १२।८।२।४) = ब्राह्मण श्रेष्ठ वर्तो -- कर्मों को घारण करने वाला होता है। सत्य बोलना वर्त का एक रूप है।
- (ग) गायत्रो व बाह्यसाः (ऐ० १।२८)। गायत्रो यज्ञः (गो० पू० ४।२४)। गायत्रो व बृहस्पतिः (तां० ५।१।१५)
  - = ब्राह्मण गायत्र होता है। गायत्र वेद, यज्ञ ग्रीर परमात्मा को कहते हैं।

क्षत्रिय के कर्म-

प्रजानां रक्षणं दानमिज्याऽध्ययनमेव च । विषयेष्वप्रसक्तित्रच क्षत्रियस्य समासतः ॥ ८६ ॥ (५२)

'दीर्घ ब्रह्मचर्य से (प्रध्ययनम्) साङ्गोपांग वेदादि शास्त्रों को ययावत् पढ़ना, (इज्या) प्रग्निहोत्र ग्रादि यज्ञों का करना (दानम्) गुपात्रों को विद्या, सुत्रणं ग्रादि ग्रीर प्रजा को ग्रभयदान देना, (प्रजानां रक्षणम्) प्रजाग्रों का सब प्रकार से सर्वदा यथावत् पालन करना (विषयेषु + ग्रप्रसक्तिः) विषयों में ग्रनासक्त होके सदा जितेन्द्रिय रहना—लोभ, व्यभिचार, मद्यपानादि नशा ग्रादि दुर्व्यसनों से पृथक् रहकर विनय सुशी-लता ग्रादि शुभ कर्मों में सदा प्रवृत्त रहना। । । ८९।। + (स० प्र०१७५)

+ (क्षत्रियस्य समासतः) ये संक्षेप से क्षत्रिय के कर्म हैं।। ८६।।

"न्याय से प्रजा की रक्षा ग्रयीत् पक्षपात छोड़ के श्रेष्ठों का सत्कार ग्रीर दुष्टों का तिरस्कार करना, सब प्रकार से सबका पालन दान विद्या धर्म की प्रवृत्ति ग्रीर सुपात्रों की सेवा में धनादि पदार्थों का व्यय करना (इज्या) ग्रग्निहोत्रादि यज्ञ करना वा कराना (ग्रध्ययन) वेदादि शास्त्रों का पढ़ना तथा पढ़ाना ग्रीर विषयों में न फंसकर जिनेन्द्रिय रहके सदा शरीर ग्रात्मा से बलवान् रहना भे" (स॰ प्र॰ पृ० ६०)

आनु श्री त्य : 'क्षत्रिय' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक—(१) क्षणु—हिंसा अर्थ वाली (तनादि) घातु से 'क्तः' प्रत्यय के योग से 'क्षतः' शब्द की सिद्धि होती है और 'क्षतं' उपपद में तें इ —पालन करने अर्थ में (म्वादि) घातु से 'अन्येष्विप दश्यते' (अष्टा० ३।२।१०१) सूत्र से 'उः' प्रत्यय, पूर्वपदान्त्याकारलोप होकर 'क्षत्र' शब्द बना। 'क्षत्र एव क्षत्रियः' स्वार्थ में 'इय्' होने से क्षत्रियः अथवा क्षत्रस्य-अपत्यं वा, 'क्षत्राद घः' (अ०४।१।१३८) सूत्र से जन्म लेने अर्थ में 'घः' प्रत्यय होकर क्षत्रिय शब्द बना। 'क्षदित रक्षित जनान क्षत्रः' जो जनता की रक्षा का कार्य करता है अथवा, क्षव्यते हिस्यते नश्यते पदार्थों येन स 'क्षतः' — घातादिः, तत-स्त्रायते रक्षतीति क्षत्रः — प्राक्रमण, चोट, हानि ग्रादि से लोगों की रक्षा करने वाला होने से क्षत्रिय को 'क्षत्रिय, कहते हैं। ब्राह्मण ग्रन्थों में — क्षत्रं राजन्यः (ऐ० ६।२; ३।४) क्षत्रस्य वा एतद्व पं यद राजन्यः (श० १३।१।५।३) — क्षत्रिय 'क्षत्र' का ही रूप है जो प्रजा का रक्षक होता है।

(२) यहां प्रपत्यार्थ में 'इय्' आदेश के योग से क्षत्रिय आदि शब्द बनाने में यह शंका उत्पन्न होती है कि क्या मनु जन्म के आधार पर वर्ण मानते हैं? इसकी शंका के निराकरण के लिए पुष्ट समाधान है। वंश केवल जन्म से ही नहीं अपितु विद्याजन्म से भी वंश चलता है। अष्टाष्यायी २।१।१६ में 'संस्थावंश्येन' सूत्र में विद्या से जन्म

माना है। मनुस्मृति २। ११६—१२३ श्लोकों में स्पष्टतः विद्या के ग्राघार पर जन्म माना है। इस प्रकार गुणग्राहिता, कार्यकारणभाव, विद्या के ग्राघार पर भी ग्रपत्य ग्रादि सम्बन्ध होते हैं। जैसे सूर्य, वरुण ग्रादि की कोई पत्नी या ग्रपत्य ग्रादि नहीं होते किन्तु फिर भी कार्य-कारण ग्रीर गुणग्राहिता ग्रादि के ग्राघार पर ग्रदिति का पुत्र ग्रादित्य, सूर्य की पत्नी सूर्या ग्रादि यथा वरुणानी, मैत्रावरुणः ग्रादि प्रयोग होते हैं।

(३) क्षत्रिय के विस्तृत कर्त्तव्यों का वर्णन ७। १ से ६। २२५ श्लोकों में है। वैदय के कर्म---

> पश्नां रक्षणं दानमिज्याध्ययनमेव च । विशाक्ययं कुसीदं च वैश्यस्य कृषिमेव च ॥ ६०॥ (५३)

"(पशुरक्षा) गाय म्रादि पशुम्रों का पालन वर्षन करना (दानं) विद्या-घर्म की वृद्धि करने कराने के लिए धनादि का व्यय करना (इज्या) म्राग्निहोत्रादि यज्ञों का करना (म्रघ्ययन) वेदादि शास्त्रों का पढ़ना (विणक्ष्य) सब प्रकार के व्यापार करना (कुसीद) एक सैकड़े में चार, छः, ग्राठ, बारह, सोलह वा बीस म्रानों से म्रधिक व्याज म्रीर मूल से दूना मर्थात् एक रुपया दिया हो तो सौ वर्ष में भी दो रुपये से म्रधिक न लेना मौर न देना (कृषि) खेती करना (वैश्यस्य) ये वैश्य के कर्म हैं"।। ६०।। (सं० प्र० ६१)

"(प्रध्ययनम्) वेदादि शास्त्रों का पढ़ना (इज्या) प्रग्निहोत्रादि यज्ञों का करना (दानम्) ग्रन्नादि का दान देना, ये तीनों धर्म के लक्षण श्रीर (पश्ना रक्षणम्) गाय श्रादि पशुश्रों का पालन करना उनसे दुग्धादि का बेचना (विणक् पथम्) नाना देशों की भाषा, हिस्सूब, भूगभंविद्या, भूमि, बीज श्रादि के गुण जानना श्रीर सब पदार्थों के भावाभाव समभना (कुसीदम्) ब्याज का लेना क्ष (कृषिमेव च) खेती की विद्या का जानना, ग्रन्न ग्रादि की रक्षा, खात श्रीर भूमि की परीक्षा, जोतना, बोना ग्रादि व्यवहार का जानना. ये चार कर्म वैद्य की जीविका।"

(स० वि० १७६)

%''सवा रुपये सैंकड़े से ग्रधिक, चार ग्राने से न्यून ब्याज न लेवे न देवे। जब दूना घन ग्रा जाये, उससे ग्रागे कौड़ी न लेवे, न देवे। जितना न्यून ब्याज लेवेगा उतना ही उसका घन बढ़ेगा ग्रीर कभी घन का नाश ग्रीर कुसन्तान उसके कुल में न होंगे''।

(स॰ वि॰ पृ॰ १७६ पर ऋ॰ दया॰ की टिप्पणी)

अर्जु शीटा : 'वैश्य'नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक—(१) "विशः मनुष्यनाम" (निषं २१३) उससे भावार्थ में 'यत्', उससे स्वार्थ में 'ग्रण्'। ग्रथवा 'विश्' प्रातिपदिक से अपत्यार्थ में 'यज्' छान्दस प्रत्यय से 'वैश्य' शब्द बना। "यो यत्र तत्र व्यवहारिवद्यासु प्रविशति सः 'वैश्यः' व्यवहारिवद्यासुश्रातः जनो वा — जो विविध व्यावहारिक व्यापारों में प्रविष्ठ रहता है या विविध व्यावहारिक विद्याशों में कुशल जन 'वैश्य होता है।

# ब्राह्मण ग्रन्थों में---

"एतद् वे वैदयस्य समृद्धं यत् पद्मवः" (तां० १८।४।६) "तस्मादु बहुपद्यु-वैद्मवदेवो हि जागतो (वैदयः) (तां ६।१।१०) = पशुपालन से वैदय की समृद्धि होती है, यह वैदय का कर्त्तव्य है।

(२) वैश्य के विस्तार से कर्त्तव्यों का वर्णन द्रष्टव्य है ६।२२५–३३३ में। शूद्र के कर्म—

# एकमेव तु शूद्रस्य प्रभुः कर्म समाविशत्। एतेषामेव वर्णानां शुश्रूषामनसूयया।। ६१।। (५४)

"(प्रभुः) परमेश्वर ने (शूद्रस्य) जो विद्याहीन—जिसको पढ़ने से विद्या न श्रा सके, शरीर से पुष्ट, सेवा में कुशल हो, उस शूद्र के लिए (एतेषामेव वर्णानाम्) इन ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तीनों वर्णों की (ग्रन-सूयया) निन्दा से रहित प्रीति से (शुश्रूषाम्) सेवा करना, (एकमेव कर्म) यही एक कर्म (समादिशत्) करने की ग्राज्ञा दी हैं"।। ६१।।

(सं० वि० १७७)

अद्भृ श्री कि : 'शूद्र' नाम कर्मणा व्यवस्था का सूचक—(१) शुच्— शोकार्थक (म्वादि) घातु से 'शुचेदंश्च' (उणा० २।१६) सूत्र से 'रक्' प्रत्यय, उकार को दीर्घ, च को द होकर 'शूद्र' शब्द बनता है। शूद्धः—शोचनीयः शोच्यां स्थितिमापन्नो वा, सेवायां साषुर् प्रविद्याविगुणसहितो मनुष्यो वा—शूद्र वह व्यक्ति होता है जो अपने प्रज्ञान के कारण किसी प्रकार की उन्नत स्थिति को नहीं प्राप्त कर पाया और जिसे प्रपनी निम्न स्थिति होने की तथा उसे उन्नत करने की सदैव चिन्ता बनी रहती है प्रथवा स्वामी के द्वारा जिसके भरण-पोषण की चिन्ता की जाती है ऐसा सेवक मनुष्य। ज्ञाह्मण ग्रन्थों में भी यही भाव मिलता है—''ग्रसतो वा एव सम्भूतो यत् शूद्धः'' (तै० ३।२।३।६) ग्रसतः—श्रविद्यातः। श्रज्ञान और ग्रविद्या से जिसकी निम्न जीवनस्थिति रह जाती है, जो केवल सेवा ग्रादि कार्य ही कर सकता है, ऐसा मनुष्य शूद्ध होता है।

(२) शूद्र के कर्तंव्यों के प्रसङ्ग में, शूद्र के प्रति मनु की धारणा क्या है, इस बात पर भी प्रकाश पड़ जाता है। मनु ने वहां शूद्र के लिए शुचि:='पवित्र' (शरीर एवं मन से), उत्कृष्ट शुश्रूषु: = 'उत्तम सेवा करने वाला' जैसे विशेषणों का प्रयोग किया है। इससे स्पष्ट होता है कि मनु की शूद्र के प्रति हीन भावना नहीं है। सबकी सेवा करने वाला व्यक्ति प्रपवित्र कैसे कहा जा सकता है?

(३) शूद्र जन्मना नहीं होता किन्तु वह व्यक्ति शूद्र होता है जो उपनयन में दीक्षित होकर ब्रह्मजन्म अर्थात् वेदाघ्ययन रूपी द्वितीय जन्म को प्राप्त नहीं कर सका। द्विजों को द्विज इसलिए कहा जाता है कि उनका अध्ययनरूपी दूसरा ब्रह्मजन्म उपनयन के समय होता है ''द्विजायते इति द्विजः।" शूद्र का यह दूसरा जन्म न होने से उसका पर्यायवाची शब्द 'एकजातिः' — एक जन्म वाला है। इससे सिद्ध हुआ कि मनु जन्मना नहीं, व्यक्ति को कर्मणा शूद्र मानते हैं। देखिए मनु ने यह मान्यता १०। ४ में प्रकट की है—

# "चतुर्थः एकजातिस्तु शूद्रः।"

(४) वह उत्तम कर्मों से उच्च वर्ण को भी प्राप्त कर सकता है।

[६।३३४।। १०।६४]

(४) शूद्र के कुछ विस्तृत कर्त्तव्यों का वर्णन १।३३४-२३५ श्लोकों में है। उन श्लोंकों से मनु की शूद्र-सम्बन्धी यह मान्यता स्रीर भी स्पष्ट हो जाती है कि वे शूद्र को जन्मना नहीं मानते तथा न घृणास्पद मानते हैं।

# मनुस्मृति में वर्णव्यवस्था कर्मानुसार है-

(क) यदि मनु जन्म से ही किसी वर्ण को श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ मानते तो उन्हें वर्णों के कर्मों का निश्चय करने की ग्रावश्यकता नहीं थी क्योंकि जो व्यक्ति जन्म के ग्राधार पर ही श्रेष्ठ या प्रश्रेष्ठ माना जा रहा है तो वह वैसा ही रहेगा, चाहे कर्म करे या न करे। यतो हि शैशवावस्था ग्रीर कौमार्यावस्था में भी वह वर्णों के लिए प्रतिपादित कर्मों को नहीं करता है, अपितु बहुत बार तो अज्ञान में विरोधी कर्म भी कर देता है। जब उस प्रवस्था में उसे जन्मतः ब्राह्मण या धर्म की प्रत्यक्ष मूर्ति माना जा रहा है [६८] तो बाद में कमों के न करने या विरोधी कमों के करने से भी उसका ब्राह्मणत्व नष्ट नहीं होना चाहिए। लेकिन मनुस्मृति के सभी विधि-निषेघ वचनों, व्यवस्थाग्रों ग्रौर वर्णों के लिए कर्मों के निश्चय से यह स्पष्ट होता है कि मनु धर्म-अधर्म, कर्म और व्यवस्थाओं से ही वर्णव्यवस्था या व्यक्ति की श्रेष्ठता मानते हैं, जन्म से नहीं। यदि जन्म से ही श्रेष्ठत्व स्वीकार कर लिया जाये तो मनुस्मृति की सम्पूर्ण कर्मव्यवस्था ही व्यर्थ हो जायेगी। कोई पालन करे या न करे व्यवस्थाग्रों का कोई महत्त्व ही नहीं रहेगा क्योंकि उनका श्रेष्ठत्व-श्रश्रेष्ठत्व तो जन्म से निर्धारित हो ही चुका। लेकिन मनु ने कर्म के श्राघार पर वर्णव्यवस्था मानी है। निम्न श्लोकों में उनकी श्रत्यधिक स्पष्ट घोषणा द्रष्टव्य है---शूद्रो बाह्य एतामेति बाह्य एवचेति शूद्रताम्।

क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैदयात्तर्येव च ॥ १०।६५/॥

श्रयति श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ कर्मों के अनुसार शूद्र ब्राह्मण और ब्राह्मण शूद हो जाता है अर्थात् गुएकमों के अनुकूल कोई ब्राह्मण हो तो ब्राह्मण रहता है तथा जो ब्राह्मण संत्रिय, वैश्य और शूद्र के गुण वाला हो तो वह क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र हो जाता है। इसी प्रकार शूद्र के घर उत्पन्न भी मूखं हो तो वह शूद्र रहता है और जो उत्तम गुण-युक्त हो तो यथायोग्य ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य हो जाता है। इसी प्रकार क्षत्रिय और वैश्य का भी वर्ण-परिवर्तन समम्मता चाहिए।

- (स) प्रपने धर्म-कर्मों को पालन न करने पर कोई भी व्यक्ति शूद्र बन जाता है, ऐसा मनु का मत है। यथा—(ग्र) वेद न पढ़ने पर द्विज शूद्रता को प्राप्त करता है (योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते अमस्। स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छित सान्वयः।। २।१६८)। (ग्रा) संघ्योपासना न करने वाला व्यक्ति शूद्रवत् होता है (न तिष्ठित तु यः पूर्वी नोपास्ते यश्च पश्चिमास्। स शूद्रवत् बहिष्कार्यः सर्वस्मात् द्विजकर्मणः॥ २।१०३)। (इ) यथोक्त आयुसीमा तक उपनयन में दीक्षित न होने पर द्विज बनने की इच्छा रखने वाले व्यक्ति 'वात्य' संजक शूद्र कहलाते हैं [२।३७-४०]। (ई) नीचों की संगति से बाह्मण शूद्रता को प्राप्त करता है (उत्तमानुत्तमान्यच्छन् होनान् हीनांश्च वर्जयन् । बाग्यणः अंष्ट्रतामित प्रत्यवायेन शूद्रताम्।। (४।२४५)। इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि न तो मनु ने व्यक्ति को जन्म से ही श्रेष्ठ या अश्रेष्ठ माना है और न जन्मना आधार पर वर्णव्यवस्था मानी है, यदि जन्मना इनका निर्धारण होता तो उक्तरूप से वे निम्न न बनते।
- (ग) इसके साथ ही शूद्रता को प्राप्त व्यक्ति यदि ग्रपने कर्मों को सुघार लेता है ग्रीर शुटियों के लिए प्रायश्चित्त कर लेता है तो वह पुनः ग्रपने वर्ण का हो सकता है। मनु ने यह मान्यता, 'ब्रात्य' संज्ञक शूद्रों के लिए ग्रीर वर्णविरुद्ध कार्यों के कारण ब्राह्मण-वर्ण से बहिष्कृत ब्राह्मणों के लिए विहित प्रायश्चित्तों में प्रकट की है [११। १६१ -१६६]। इस व्यवस्था से भी मनु की वर्णव्यवस्था कर्मानुसार ही सिद्ध होती है।
- (घ) मनु ने व्यक्ति की प्रतिष्ठा और बड़प्पन गुणों की योग्यता के ग्राघार पर माना है [२। १३६, १३७, १५४, १५६]। मनु की यह मान्यता भी यह स्पष्ट करती है कि मनु जन्म के ग्राघार पर श्रेष्ठता या उच्चता ग्रथवा वर्णव्यवस्था नहीं मानते प्रपितु कर्म या गुणों को ही ग्राघार मानते हैं।
- (ड) मनु ने वर्णों के कमं बतलाते हुए "लोकानां विवृद्धधर्यम्" (समाज की वृद्धि के लिए १।३१) और "सर्वस्थास्य नु गुप्त्यर्थम्" (इस समस्त जगत् की सुरक्षा के लिये २।८७) की कमंनिर्धारण का कारण बतलाया है। इन कारणों पर विशेष ध्यान देने पर यहां यह स्पष्ट मान्यता प्रकट हो जाती है कि मनु कमों के आधार पर ही वर्ण-व्य-वस्था मानते हैं, जन्म के अनुसार नहीं। क्योंकि, यदि जन्म से ही व्यक्ति श्रेष्ठ-अश्रेष्ठ, उच्च-निम्न निर्धारित हो गये तो उससे समाज या जगत् की क्या वृद्धि होगी? केवल

उच्च लोगोंकी ही वृद्धि होगी। प्रिपतु वृद्धि भी कहां होगी, जो जिस स्तर का होगा वहीं रहेगा। उसे प्रपने स्तर की उन्तित का अवसर ही कहां मिलेगा? यदि जन्मना वर्ण-व्यवस्था मानें तो इन कारणों का कथन निर्यंक होगा। इन कारणों के कथन से एक और संकेत मिलता है—वह यह कि चार वर्णों के अनुसार प्रजायें नहीं बनायीं अपितु प्रजाओं की वृद्धि के लिये (प्रजाओं के लिये) चार वर्ण बनाये अर्थात् पहले प्रजायें बनीं, जो जन्मना समान थीं फिर उनमें से गुण कर्मानुसार चार वर्ण निर्मित किये गये, जिससे समाज-व्यवस्था में बंधकर वृद्धि करता रहे। इस प्रयोगपद्धित से भी कर्मणा वर्णव्यवस्था सिद्ध होती है।

(च) (१) 'वणं' अब्द का अर्थ और व्युत्पत्ति ही यह सिद्ध करते हैं कि मनु की व्यवस्था जन्मना न होकर कर्मणा है। निरुक्त में 'वणं' शब्द की व्युत्पत्ति दी है... 'वर्णों वृशातिः' (२।१।४) अर्थात् कर्मानुसार जिसका वरण किया जाये वह 'वणं' है। इस पर प्रकाश डालते हुए महर्षि दयानन्द ने भी स्पष्ट किया है—

"वर्णो वृत्गोतेरिति निरुक्तप्रामाण्याव्वरत्गीया वरीतुमहीः गुराकर्मात्मि च वृष्ट्वा यथायोग्यं वियन्ते ये ते वर्णाः।" (ऋ० भा० भू० वर्णाश्रमधर्मविषय)

प्रयात्—गुण-कर्मों को देखकर यथायोग्य प्रधिकार जिसको दिया जाये वह वर्ण है।

- (२) वर्णों के नाम उनके कर्मानुसार ही रखे गये हैं। नामों की ब्युत्नित्त स्वयं उनके कर्मों का बोध कराती है (इसके लिए विस्तृत समीक्षा १। क्ष्णेल्हेर स्लोकों पर देखिए)।
  - (३) बाह्यणग्रन्थों में कर्मणा वर्णव्यवस्था के स्पष्ट वर्णन मिलते हैं। यथा---
  - (ग्र) सः (क्षत्रियः) ह वीक्षमाण एव बाह्यणतामम्युपैति।" (ऐ० ७।२३) क्षत्रिय दीक्षित होकर बाह्यणत्व को प्राप्त कर लेता है।
- (म्रा) "तस्मादिष (दीक्षितम्) राजन्यं वा वैश्यं वा ब्राह्मए इत्येव ब्रूयात्, ब्राह्मणो हि जायते यो यज्ञाज् जायते ॥" (शत०३।२।१।४०)

चाहे कोई क्षत्रियपुत्र हो ग्रथवा वैश्यपुत्र, यज्ञ में दीक्षा ग्रहण करके (उपनयन-संस्कार में) वह ब्राह्मण ही कहलाता है अर्थात् ब्रह्मचयित्रम में वेदाघ्ययन के समय यज्ञ में दीक्षित होकर सभी व्यक्ति ब्राह्मण कर्म वाले होते हैं। बाद में कर्मानुसार क्षत्रिय ग्रौर वैश्य बनते हैं।

(छ) मनु कर्मणा वर्णव्यवस्था मानते हैं, इसमें अन्य प्रमाण भी हैं—(क) शूद्ध को वे हीन नहीं मानते अपितु 'गुचिः' — पिवत्र 'उत्कृष्ट शुश्रूषु' आदि विशेषणीं से सम्बोधित करते हैं [१।३३५]। सबके घरों में सब प्रकार की सेवा करने वाला भला अपिवत्र, अखूत, या हीन कैसे हो सकता है ? (ख) मनु व्यक्ति को शूद्ध इसलिए मानते

हैं कि वह पढ़ता नहीं। उसका वेदाघ्ययन रूपी दूसरा ब्रह्मजन्म नहीं होता। ब्राह्मण्— क्षत्रिय—वैश्यों को द्विज इसलिए कहा जाता है कि उनका ब्रह्मजन्म रूपी दूसरा जन्म होता है—'द्विजयित इति द्विजः। शूद्र को 'एकजातिः' न पढ़ने के ग्राधार पर कहा जाता है। देखिए प्रमाण्—''ब्राह्मणः क्षत्रियो वैश्यस्त्रयो वर्णाः द्विजातयः। चतुर्यं एकजाति-स्तु शूद्रः नास्ति तु पंचमः॥' १०।४॥ (ग) मनु कर्मों के ग्राधार पर मनुष्यों के दो वर्णं मानते हैं—(१)जो श्रेष्ठ धर्मानुकूल न्नायं परम्परान्नों में दीक्षित हैं,वे चारों वर्ण श्रायं हैं। (२) इनमें ग्रदीक्षित शेष सब दस्यु हैं [१०।४४]। (घ) मनु कर्म के ग्राधार पर ही व्यक्ति को श्रेष्ठ =ग्रायं ग्रीर ग्रश्नेष्ठ =ग्रनायं मानते हैं। १०। ५७—५६ में वे कर्मों के ग्राधार पर इनकी पहचान करने को कहते हैं। ये सब बातें मनु की कर्मणा वर्णव्यवस्था की मान्यता को सिद्ध करती हैं।

(ज) १। ३१ में भी मनु ने अपनी 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' की मान्यता का संकेत दिया है। १। १६, २३, २६ — ३० श्लोकों के द्वारा यह कहा जा चुका कि एकसाथ अनेक प्रजायें उत्पन्न हुई — बाह्यण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र धादि के रूप में प्रजायें उत्पन्न नहीं हुई, अपितु समान मनुष्यों के रूप में हुई। फिर उन बहुत सारे मनुष्यों में से समाज की वृद्धि के लिए, एक व्यवस्था के रूप में चार वर्णों का मुख, बाहु, जंघा और पैर की साम्यता से (गुणकर्मानुसार) निर्माण किया। १। ३१ में आलकारिक रूप में यह कथन है। उक्त अंगों का जो स्थान और कार्य शरीर में है, समाज में वही स्थान क्रमणः बाह्यण क्षत्रिय, वैश्य धौर शूद्ध का बनाया। इस प्रकार योग्यता के आघार पर लोगों को चार वर्णों में विभक्त करके उनके कर्म भी योग्यतानुसार निश्चित किये। यह वर्णनक्रम (अनेक प्रजाओं की उत्पत्ति और फिर उनमें वर्णव्यवस्था) और आलंकारिक कथन कर्मानुसार वर्णव्यवस्था का संकेत देता है। इन अनेक प्रमाणों से 'कर्मणा वर्णव्यवस्था' मनु की मौलिक मान्यता सिद्ध होती है, अतः इसकी विरोधी 'जन्मना वर्णव्यवस्था' वाली मान्यता अन्तिवरोध के आधार पर प्रक्षिप्त कहलायेगी। [इस मान्यता के विषय में १। ३१,८७–६१। २। ११। १०। ६५ की समीक्षा भी द्रष्टव्य है।]

## (धर्मोत्पत्ति विषय की भूमिका) (१। ४५ से ५७ तक)

सदाचार परम धर्म-

आचारः परमो धर्मः श्रुत्युक्तः स्मातं एव च । तस्मादस्मिन्सदा युक्तो नित्यं स्यादात्मवान्द्विजः ॥१०८॥ (५५)

(श्रुत्युक्तः च स्मार्तः + एव) वेदों में कहा हुआ और स्मृतियों में भी कहा हुआ जो (आचारः) आचरण है (परमः धर्मः) वही सर्वश्रेष्ठ धर्म है (तस्मात्) इसीलिए (आत्मवान् द्विजः) आत्मोन्नति चाहने वाले द्विज को चाहिए कि वह (अस्मिन्) इस श्रेष्ठाचरण में (सदा नित्यं युक्तः स्यात्)

सदा निरन्तर प्रयत्नशील रहे ॥ १०८ ॥ उपरोक्त क्लोक देकर स्वामी जी ने निम्न ग्रर्थ दिया है—

'कहने सुनने-सुनाने, पढ़ने-पढ़ाने का फल यही है कि जो वेद श्रीर वेदानुकूल स्मृतियों में प्रतिपादित धर्म का श्राचरण करना। इसलिये धर्मा-चार में सदा युक्त रहे।'' (स० प्र० ४२)

''जो सत्य-भाषण।दि कर्मी का ग्राचरण करना है वही वेद ग्रीर स्मृति में कहा हुग्राग्राचार है।'' (स० प्र०२६०)

ग्राचारहीन को वैदिक कर्मी की फलप्राप्ति नहीं—

ग्राचाराद्विच्युतो विप्रो न वेदफलमझ्तुते । ग्राचारेग तु संयुक्तः संपूर्णफलभाग्भवेत् ॥ १०६ ॥ (५६)

(ग्राचारात् विच्युतः विप्रः) जो घर्माचरण से रहित [द्विज] है वह (वेदफलं न ग्रश्नुते) वेद-प्रतिपादित धर्मजन्य सुखरूप फल को प्राप्त नहीं हो सकता, ग्रीर जो (ग्राचारेण तु संयुक्तः) विद्या पढ़के धर्माचरण करता है, वही (सम्पूर्णफलभाक् भवेत) सम्पूर्ण सुख को प्राप्त होता है ।। १०६ ।। (स० प्र० ५२)

अन्य श्री का १०६ इलोक की अन्यत्र पुष्टि—ऋषियों की मान्य-ताए श्रृङ्खलावत् एक संगति में जुड़ी होती हैं और वे प्रसङ्गवश, उन वचनों की पृष्टि स्वयं कर देते हैं। मनु ने इस श्लोक की मान्यता की पृष्टि अन्य श्लोकों में भी की है। उनसे इसकी व्याख्या पर भी प्रकाश पड़ता है। उदाहरण के लिए देखिए इस श्लोक के भाव का अन्य श्लोकों में स्पष्टीकरण—

- (क) यस्य वाङ्मनसी शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा। स व सर्वमवाप्नोति वेदान्तोपगतं फलम् ।। १।१३४ [२।१६०]।।
- (ख) वेदास्त्यागाइच यज्ञाइच नियमाइच तपांसि च। न विष्रदुष्टमावस्य सिद्धि गच्छन्ति कहिंचित्।। २।७२ (२।६७)।।

इन श्लोकों में उक्त वेद और वेदोक्त कर्मों में ग्राचरणहीन व्यक्ति को सिद्धि नहीं मिलती, ग्राचारवान् को मिलती है इस प्रकार सदाचार से ही घर्म में गित होती है। सदाचार धर्म का मूल है—

> एवमाचारतो हृष्ट्वा धर्मस्य मुनयो गतिम् । सर्वस्य तपसो मूलमाचारं जगृहुः परम् ॥ ११०॥ (५७)

(एवम्) इस प्रकार (ग्राचारतः) धर्माचरण से ही (धर्मस्य) धर्म की (गतिम्) प्राप्ति एवं ग्रभिवृद्धि (इष्ट्वा) देखकर (मुनयः) मुनियों हे (सर्वस्य तपसः पर मूलम्) सब तपस्याग्रों का श्रेष्ठ मूल श्राघार (ग्राचारम्) धर्माचरण को ही (जगृहुः) स्वीकार किया है ।। ११० ।।

#### धर्मोत्पत्ति विषय

(१। ५८ से ७६ तक)

विद्वानों द्वारा सेवित धर्म का वर्णन-प्रारम्भ---

विद्वद्भिः सेवितः सद्भिनित्यमद्वेषरागिभिः । हृदयेनाम्यनुज्ञातो यो धर्मस्तं निबोधत ॥१२०॥ [२।१] (५८)

(ग्रद्धेषरागिभिः सद्भिः विद्वद्भिः नित्यं सेवितः) जिसका सेवन रागद्धेषरिहत [श्रेष्ठ] विद्वान् लोग नित्यं करें (यो हृदयेन + ग्रम्यनुज्ञातः धर्मः) जिसको हृदय प्रर्थात् ग्रात्मा से सत्य कर्त्तंच्य जाने वही धर्म माननीय ग्रीर करणीय है। अ

(तं निबोधत) उसे सुनो ।। १२० ।। (स॰ प्र॰ २५६)

''जिसको सत्पुरुष रागद्वेषरहित विद्वान् ग्रपने हृदय से ग्रनुकूल जानकर सेवन करते हैं, उस्नी पूर्वोक्त को तुम लोग धर्म जानो।'' (सं० वि० पृ० १८४)

सकामता-ग्रकामता विवेचन--

कामात्मता न प्रशस्ता न चैवेहास्त्यकामता । काम्यो हि वेदाधिगमः कर्मयोगञ्च वैदिकः ॥१२१॥ [२।२] (५६)

(हि) क्योंकि (इह) इस ससार में (कामात्मता) अत्यन्त कामात्मता (च) ग्रौर (ग्रक्तमात्मता) निष्कामता (प्रशस्ता न ग्रस्ति) शेष्ठ नहीं है। (वेदाधिगमः च वेदिकः कर्मयोगः) वेदार्थज्ञान ग्रौर वेदोक्त कर्म (काम्यः) ये सब कामना से ही सिद्ध होते हैं।। १२१।। (स० प्र०२५६)

"ग्रत्यन्त कामातुरता ग्रीर निष्कामता किसी के लिए भी श्रेष्ठ नहीं, क्योंकि जो कामना न करेतो वेदों का ज्ञान ग्रीर वेदविहित कर्मादि उत्तम कर्म किसी से नहो सकें, इसलिये।" (स॰ प्र॰ ४८)

संकल्पमूलः कामो वं यज्ञाः संकल्पसंभवाः।

वतानि यमधर्माञ्च सर्वे संकल्पजाः स्मृताः।। १२२ [२।३] (६०)

जो कोई कहे कि मैं निष्काम हूं वा हो जाऊं तो वह कभी नहीं हो सकता, क्योंकि —) (सर्वे) सब काम (यज्ञाः व्रतानि यमधर्माः) यज्ञ 🕸, सत्य-

भाषणादि वत, यम-नियम रूपी धर्म ग्रादि (संकल्पजाः) संकल्प ही से बनते हैं (कामः वै) निश्चय से प्रत्येक कामना (संकल्पमूलः) संकल्पमूलक होती है ग्रर्थात् संकल्प से ही प्रत्येक इच्छा उत्पन्न होती है] ।। १२२ ।।

(स० प्र० २५६)

क्ष (संकल्पसंभवाः) संकल्प से सम्भव होते हैं (च) ग्रीर .....

अनुर्धीलनः : यम शौर नियम ४। २०४ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

श्रकामस्य क्रिया काचिद् दृश्यते नेह कहिचित् ।

यद्यद्धि कुरुते किचित्तत्तरकामस्य चेष्टितम् ॥१२३॥[२।४](६१)

(हि) क्योंकि (यत् यत् किंचित् कुरुते) जो-जो हस्त, पाद, नेत्र, मन ग्रादि चलाये जाते हैं (तत्तत् कामस्य चेष्टितम्) वे सब कामना ही से चलते हैं। (ग्रकामस्य) जो इच्छा न हो तो क्ष (काचिद्क्रिया) ग्रांख का खोलना ग्रीर मींचना भी (न दश्यते) नहीं हो सकता।। १२३।। (स॰ प्र॰ २४६)

क्क (इह) इस संसार में (किहिचित्) कभी भी।

"मनुष्यों को निश्चय करना चाहिये कि निष्काम पुरुष में नेत्र का संकोच, विकास का होना भी सर्वथा ग्रसम्भव है। इससे यह सिद्ध होता है कि जो-जो कुछ भी करता है वह-वह चेष्टा कामना के बिना नहीं है।"
(स० प्र० प्र२)

तेषु सम्यग्वर्तमानो गच्छत्यमरलोकताम् । यथा संकल्पितांइचेव सर्वान्कामान्समइनुते ॥१२४॥ [२।४] (६२)

(तेषु) उन वेदोक्त कर्मों में (सम्यक् वर्त्तमानः) ग्रच्छी प्रकार संलग्न व्यक्ति (ग्रमरलोकता गच्छिति) मोक्ष को प्राप्त करता है (च) ग्रौर (यथा संकल्पितान् सर्वान् एव कामान्) संकल्प की गई सभी कामनाग्रों को (समञ्जूते) भलीभांति प्राप्त करता है।। १२४॥

आनुशिक्जा: बुलर द्वारा घोषित प्रक्षिप्तका पर विचार—वुलर स्नादि पाश्चास्य विद्वानों ने १२१ से १२४ श्लोकों को प्रक्षिप्त माना है। उनकी युक्ति है कि यहां सकामता और निष्कामता का कोई प्रसंग नहीं है, स्नतः ये श्लोक प्रसंगविष्द्वहैं। उनकी युक्ति मान्य नहीं है, क्योंकि १२५ वें श्लोक में धर्म का लक्षण कहा है और उनमें वेद का सर्वप्रथम एवं प्रमुख स्थान है। ये श्लोक अगले श्लोकों की भूमिका के रूप में हैं, १२१ वें श्लोक में जो 'वेद।धिगमः' शब्द का प्रयोग किया है, उससे यह संकेत मिलता है। इस प्रकार इनमें प्रसंगविरोध नहीं आता। धर्म के मूलसोत ग्रीर ग्राधार—

वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदाम् । स्रावारश्चेव साधूनामात्मनस्तुष्टिरेव च ॥१२४॥ [२।६] (६३) (म्रिखिलः वेदः) सम्पूर्ण वेद म्रर्थात् चारों वेद (च) ग्रौर (तद्विदाम्) उन वेदों के पारंगत जिन्होंने २।१ से २।२२४ में प्रोक्त विधिपूर्वक वेदाच्ययन किया हैं विद्वानों के (स्मृति-शीले) रचे हुए स्मृतिग्रन्थ म्रर्थात् वेदानुकूल धर्मशास्त्र म्रौर श्रेष्ठ गुणों से सम्पन्न स्वभाव (च) ग्रौर (साधुनाम एवं ग्राचारः) श्रेष्ठ-सत्याचरण करने वाले पुरुषों का 'सदाचरण' (च+एव) ग्रौर ऐसे ही श्रेष्ठ-सदाचरण वाले व्यक्तियों की (ग्रात्मनः—तुष्टः) ग्रपनी ग्रात्मा की संतुष्टि एवं प्रसन्नता ग्रर्थात् जिस काम के करने में ग्रात्मा में भय, शंका, लज्जा उत्पन्न न हो ग्रपितु सात्त्विक संतुष्टि ग्रौर प्रसन्नता का ग्रनुभव हो, ये चार (धर्ममूलम्) धर्म के मूलस्रोत = उत्पत्तिस्थान या ग्राधार हैं ॥१२४॥॥

"इसलिये सम्पूर्ण वेद, मनुस्मृति तथा ऋषिप्रणीत शास्त्र, सत्पुरुषों का ग्राचार ग्रीर जिस जिस कर्म में ग्रपना ग्रात्मा प्रसन्न रहे ग्रथांत भय, शंका, लज्जा जिसमें न हो उन कर्मों का सेवन करना उचित है। देखो! जब कोई निथ्याभाषण चोरी ग्रादि की इच्छा करता है तभी उसके ग्रात्मा में भय, शंका, लज्जा ग्रवश्य उत्पन्न होती है इसलिए वह कर्म करने योग्य नहीं है।" (स० प्र० २५७)

अप्रज्ञ क्यों का स्वरूप—यह श्लोक मनुस्मृति के प्रमुख ग्राधारभूत श्लोकों में से एक है। यहां मनु द्वारा वर्णित धर्म के चार लक्षणों पर मनुक्त मान्यताग्रों के परिप्रेक्ष्य में विचार किया जाता है तथा उनके स्वरूप को स्पष्ट किया जाता है—

१. वेद— धर्म के चार मूलस्रोतों या साक्षात् लक्षणों में सर्वप्रथम स्थान वेद का है [१।१२५(२।६)]। चारों वेद धर्मनिर्णय में परमप्रमाण हैं [१।१३२(२।१३)]। इनको श्रुति भी कहा जाता है [१।१३२(२।१३)]। वेद प्रपौरुषेय प्रथात् ईश्वर-रिचत हैं [१।२३।। १२।६६] ग्रीर इन्हीं के द्वारा संसार की वस्तुग्रों, धर्मों का प्रथम ज्ञान प्राप्त होता है [१।२१]। वेद सब सत्य विद्याग्रों के भण्डार हैं [१।३,२१॥१२।६४, ६७-६६, ग्रादि]। क्योंकि चारों वेद धर्म के प्रथम मूलस्रोत हैं, ग्रतः इनका कुतर्क ग्रादि का सहारा लेकर खण्डन नहीं करना चाहिए [१।१२६(२।१०), १।१३०(२।११)] ग्रीर

<sup>% [</sup>प्रचलित अर्थ — सब वेद, उन्हें (वेदों को) जानने वालों (मनु आदि) की स्मृति और ब्राह्मणत्व आदि तेरह प्रकार के शील या राग-द्वेष-शून्यता, महात्माओं का आचरण और अपने मन की प्रसन्तता (जहां धर्मशास्त्रों में अनेक पक्ष कहे गये हैं, वहां जिस पक्ष वाले विधान को स्वीकार करने में अपना मन प्रसन्त हो), ये सब धर्म के मूल हैं।]

इस प्रकार जो वेदों की ग्रवमानना करता है वह नास्तिक है तथा समाज से बहिष्कार्य हैं [१।१३०(१।११)] । त्रयीविद्यारूप चारों वेद—ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, ग्रथवंवेद 'ग्रखिलवेद' कहे जाते हैं [१।२३।। ११।२६४।। १२।११२]।

२. स्मृति और शील—चारों वेदों के ज्ञाता विद्वानों द्वारा रचित स्मृतियाँ और उनका श्रेष्ठ गुणसम्पन्न स्वभाव धर्म का दूसरा मूलस्रोत है। इन्हें धर्मशास्त्र भी कहते हैं [१।१२६(२।१०)]। जिन विद्वानों ने पूर्ण ब्रह्मचर्य और धर्मपालन पूर्वक साङ्गोपाङ्ग वेदों का अध्ययन-मनन किया है, वही प्रामाणिक धर्म-शास्त्र के प्रणेता हो सकते हैं तथा वही धर्म-विषयक संशय में प्रमाण हैं, अन्य नहीं—

श्रनाम्नातेषु धर्मेषु कथं स्यादिति चेद् भवेत्। यं शिष्टा बाह्मणाः बूयुः स धर्मः स्यादशंकितः ॥१२॥१०८॥ धर्मेणाधिगतो येस्तु वेदः सपरिबृहिगः। ते शिष्टा बाह्मणाः जेयाः श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः॥१२॥१०६॥

स्मृतियाँ वेदानुकूल होने पर ही प्रामाणिक हैं, इसी प्रकार स्वभाव भी। वेद विरुद्ध स्मृतियाँ ग्रमान्य हैं [१२।१०६॥ १२।६४]।

- ३. सदाचार—धर्म का तीसरा मूलस्रोत 'सदाचार' है। श्लोक के पूर्व पदों में उक्त भाव के अध्याहार और निम्नलिखित प्रमाणों से यह सिद्ध है कि 'वेदवेत्ता विद्वानों का 'श्रेष्ठ—सत्याचरण' ही 'सदाचार' है। क्योंकि धर्म के दूसरे लक्षण में वेदवेत्ताओं के स्वभाव को ही धर्म का स्रोत माना है। स्वभावानुसारी आचरण होता है। इस प्रकार यह भी वेदवेत्ताओं का होना चाहिए। इसकी पुष्टि स्वयं मनु ने की है। शश्विद्ध (शश्व) में दिव्यगुणों से युक्त विद्वानों द्वारा सुशोभित देश को 'ब्रह्मावर्त' कहा है। उस देश में रहने वाले उन विद्वानों के आचरण को ही 'सदाचार' माना है [शश्विष्ठ (शश्व)]। उन्हों से समस्त शिक्षाएं ग्रहण करने का कथन है [शश्वष्ठ (शव्व)]। शश्वर में भी रागद्वेष से रहित सदाचारी विद्वानों द्वारा सेवित और उन द्वारा हृदय से मान्य आचरण को धर्म माना है। वेदों में अपारङ्गत विद्वानों का आचरण 'सदाचार' नहीं कहा जा सकता।
- ४. 'आत्मनः तुष्टि' श्रीर 'स्वस्य-झात्मनः प्रियम्' का स्पष्टीकरण—धर्म का चौथा मूलस्रोत 'श्रात्मा की संतुष्टि' श्रीर 'श्रपंनी श्रात्मा का प्रिय' कार्य है। इस स्रोत की स्पष्ट परिभाषा विचारणीय है। यहां प्रश्न उठता है कि सभी व्यक्तियों की श्रात्मा का प्रिय कार्य धर्म है श्रथवा एक स्तर विशेष की सीमा तक के व्यक्तियों की श्रात्मा का प्रिय कार्य ? उत्तर में निविवाद रूप से कहा जा सकता है कि हर किसी की श्रात्मा का प्रिय कार्य धर्म नहीं श्रपितु वेदानुकूल श्राचरण वाले सद्गुणसम्पन्न, धार्मिक, पवित्रात्मा विद्वानों की उनकी श्रपनी श्रात्मा की संतुष्टि, प्रसन्नता श्रीर प्रियता के अनु कूल जो कार्य है वही धर्म है। हर किसी के प्रिय को धर्म मानने में निम्न श्रापत्तिय श्राती हैं—

- (क) चारों घमं के स्रोतों की उच्चता, गम्भीरता का स्तर समानप्रायः होना चाहिए। यह नहीं कि एक ग्रत्युन्नत स्तर का हो ग्रीर एक निम्नतम। एक ग्रोर वेद घमं के स्रोत हैं ग्रीर दूसरी ग्रोर हर किसी की ग्रात्मा ही प्रमाण है। इस प्रकार तो व्यक्तियों की संख्या के ग्रनुसार ग्रात्मा के प्रिय कार्य भी पृथक्-पृथक् हो जायेंगे।
- (स) प्रगर यह कहें कि 'ग्रात्मा की प्रसन्तता' का ग्रभिप्राय यह है कि 'मैं नहीं चाहता कि कोई मुस्ने कब्ट दे तो मुस्ने भी श्रीरों के साथ कब्टदायक व्यवहार नहीं करना चाहिए।'तो यह बात उन व्यवहारों में तो लागू हो जाती है जिनमें भय, शक्का, लज्जा, पीड़ा का सम्बन्ध है, ग्रन्य व्यवहारों में नहीं। इसमें ग्रव्याप्ति-दोष ग्राता है। जैसे कोई व्यक्ति संघ्योपासन, ग्रग्निहोत्र, विद्याप्राप्ति, शुद्धि ग्रादि कर्त्तव्यपालन नहीं करता ग्रीर ग्रतिइन्द्रियासिक्त, ग्रन्धविश्वास, ग्रन्धमान्यता ग्रादि से ग्रस्त है तो वह चाहेगा कि मैं इन बातों के संदर्भ में किसी को कुछ नहीं कहता तो दूसरे मुक्ते भी न कहें। दूसरों के कहने से वह पीड़ा ग्रनुभव करेगा। जब कि धमैविहित बात ग्रवश्य कथनीय ग्रीर पालनीय होती है। उनको दण्डपूर्वक भी कराने का विधान है।
- (ग) इसी प्रकार जो दुष्टसंस्कारी, राक्षससंस्कारी, तमोगुणी प्राणी हैं, बाल्य-काल से ही जो जीवहत्या, मांस-भक्षण ब्रादि कार्य करते ब्रा रहे हैं, उनमें इन कार्यों के प्रति भय, शङ्का, लज्जा की ब्रनुभूति दिष्टगोचर नहीं होती। ब्रतः उनकी 'ब्रात्मा के प्रिय' को घर्म नहीं माना जा सकता।

इन ग्रापत्तियों के होने से यह कहा जा सकता है कि सभी की ग्रात्मा का प्रिय धर्म नहीं, ग्रपितु सद्गुणसम्पन्न, धार्मिक, पुण्यात्मा विद्वानों की ग्रात्मा के प्रिय कार्य ही धर्म हैं। इसकी पुष्टि में निम्न प्रमाण उल्लेखनीय हैं—

- (घ) मनु ने घर्मकथन में स्रविद्वानों को प्रमाण नहीं माना स्रपितु उनको मानने से हानि की स्राशक्क्षा प्रकट की है, केवल विशेषस्तर के विद्वानों को ही प्रमाण माना है [१२।११३-११५]। स्रतः स्रविद्वानों की स्रात्मा का प्रिय कार्य धर्म का लक्षण नहीं हो सकता।
- (ङ्) मनु ने प्रत्येक बात में वेदानुकूलता को ही घर्म में प्रमाण माना है, अन्य को नहीं [१।१२७ (२।८), १।१२८ (२।६)।। १२।६४]। इस प्रकार वेदानुकूलता से हीन 'स्रात्मा के प्रिय कार्य' घर्म के लक्षण नहीं हो सकते।
- (च) यह भी उल्लेखनीय तथ्य है कि मनु ने जहां-जहां म्रात्मा की संतुष्टि की बातें कही हैं वे द्विजों के कर्त्तव्यों के प्रसङ्ग में कही हैं, उनसे भिन्न निम्नस्तरीय व्यक्तियों के लिए नहीं। मनु की व्यवस्था के ग्रनुसार द्विजों को विद्वान्, धर्मात्मा, ग्रौर सद्गुण-सम्पन्न ग्रवश्य होना चाहिए। इस प्रकार भी इस शब्द से व्याख्या में उक्त ग्रर्थ पुष्ट होता है।
- (छ) भ्रात्मा का प्रिय क्या है ?— जिस कार्य में भ्रात्मा को भय, शङ्का, लज्ज। का श्रनुभव नहीं होता ऐसे कर्म ही वस्तुतः भ्रात्मा के प्रसन्नताकारक कर्म हैं। इससे

भिन्न कर्म 'स्रात्मा के प्रिय' नहीं कहे जा सकते [८।६६]। श्रीर ऐसे कर्म केवल सात्त्विक कर्म हैं, देखिए १२।२७, ३७ क्लोक। इनसे विपरीत रजोगुणी श्रीर तमोगुणी कार्य श्रात्मा में प्रसन्नता नहीं करते [१२।३३,३५]। यदि प्रसन्नता स्रनुभव होती है तो वह वास्तविक नहीं है। मनु ने स्वयं स्पष्ट करते हुए कहा है—

(ग्र) ''सत्त्वस्य लक्ष्मणं धर्मः" ॥१२॥३८॥ वे सतोगूण निम्न हैं—

चेवाम्यासस्तयोज्ञानं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । धर्मेकियात्मचिन्ता च सास्त्रिकं गुरासक्षराम् ॥१२।३१॥

इस प्रमाणयुक्त विवेचन से यह सिद्ध हुआ कि सतोगुणी कार्यों से ही 'आत्मा की प्रसन्नता या संतुष्टि' होती है। सतोगुणी व्यक्तियों की प्रसन्नता ही धर्म का लक्षण हो सकता है। अतः क्लोकोक्त अर्थ ही मनुसम्मत है।

५. यह भी स्पष्ट कर देना ग्रावश्यक है कि वेद से उत्तरवर्ती सभी घर्म स्रोतों में वेदानुकूलता का होना मनु ने ग्रनिवार्य माना है। मनु ने प्रत्येक धर्म को श्रुतिप्रामाण्य के ग्राघार पर ग्रहण करना विहित किया है—

> सर्वं तु समवेष्येवं निश्चिलं ज्ञानचसुषा। श्रृतिप्रामाण्यतो विद्वान् स्वधर्मे निविशेत वं।। १।१२७(२।८)

६. 'धर्म क्या है' इसके ज्ञान के लिए १।२ की समीक्षा देखिए। [इन सभी बातों पर विस्तृत विवेचन 'मनुस्मृति-ग्रनुशीलन' में भी द्रष्टव्य है]। आत्मानुकूल धर्म का ग्रहण—

> सर्वं तु समवेक्ष्येदं नि<u>खिलं ज्ञानचक्षुषा ।</u> श्रुतिज्ञामाण्यतो विद्वान्स्वधर्मे निविज्ञेत वे ॥ १२७ ॥ [२।८] (६४)

(विद्वान्) [विद्वान्] मनुष्य (इदं सर्वं तु निखिलं समवेक्ष्य) सम्पूर्णं शास्त्र, वेद, सत्पुरुषों का श्राचार, श्रपने श्रात्मा के श्रविरुद्ध विचार कर [१। १२५ में विणतः](ज्ञानचक्षुषा) ज्ञान नेत्र करके (श्रुतिप्रामाण्यतः) श्रुतिप्रमारण से (स्वधर्मे वे निविशेत) स्वात्मानुकूल धर्म में प्रवेश करे 11 १२७ ।।
(स॰ प्र॰ २५६)

श्रुति-स्मृति-प्रोक्त धर्म के ग्रनुष्ठान का फल---

श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठन्हि मानवः।

इह कीर्तिमवाप्नोति प्रेत्य चानुत्तमं सुखम् ॥ १२८॥ [२।६] (६४)

(हि) क्योंकि (मानवः) जो मनुष्य (श्रुति-स्मृति-उदितम्) वेदोक्त धर्म ग्रीर जो वेद से ग्रविरुद्ध स्मृत्युक्त (धर्मम् + ग्रनुतिष्ठन्) धर्म का ग्रनुष्ठान करता है, वह (इह कीति च प्रत्य ग्रनुत्तमं सुखम्) इस लोक में कीति भीर मरके सर्वोत्तम सुख को (ग्रवाप्नोति) प्राप्त होता है ।।१२८।। (स॰ प्र०२५७) श्रुति श्रीर स्मृति का परिचय —

श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वे स्मृतिः ।

ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये ताम्यां धर्मो हि निबंभी ॥१२१॥ [२।१०] (६६)

(श्रुतिः तु वेदः विज्ञेयः) श्रुति को वेद समभना चाहिए, श्रौर (घमंशास्त्रं तु वे स्मृतिः) घमंशास्त्रं को स्मृति समभना चाहिए (ते) ये श्रुति श्रौर स्मृति शास्त्रं (सर्वार्थेषु) सब स्थितियों श्रौर सव बातों में (ग्रमी-मांस्ये) कुतर्कं न करने योग्य हैं श्रयांत् इनमें प्रतिपादित बातों का कुतर्कं का सहारा लेकर खण्डन नहीं करना चाहिए, [इस श्रयं की पुष्टि श्रगले १३० वें श्लोक की शब्दावली से होती है, देखिए उसका श्रयं], (हि) क्योंकि (ताम्याम्) उन दोनों प्रकार के शास्त्रों से (घमंः) घमं (निबंभो) उत्पन्न हुत्रा है।। १२६।।

अन्तुर्धीत्त्रनाः वेद श्रीर श्रुति नाम के कारण-वेदों के वेद श्रीर

श्रुति ये दो नाम क्यों पड़े, इसके उत्तर में महर्षि दयानन्द लिखते हैं—

''(प्रश्न) वेद ग्रौर श्रुति ये दो नाम ऋग्वेदादि संहिताग्रों के क्यों हुए हैं ?

(उत्तर) अर्थं भेद से, क्योंकि एक विद् धातु ज्ञानार्थक है, दूसरी विद् धातु सत्तार्थंक है, तीसरे विद् का लाभ अर्थं है, चीये विद् का अर्थं विचार है। इन चार घातुओं से करण और अधिकरण कारक में 'घज्' प्रत्यय करने से वेद शब्द सिद्ध होता है। तथा (श्रु) धातु श्रवण पर्थं में है। जिनके पढ़ने से यथार्थं विद्या का विज्ञान होता है, जिनको पढ़के विद्वान् होते हैं, जिनसे सब सुखों का लाभ होता है और जिनसे ठीक-ठीक सत्यासत्य का विचार मनुष्यों को होता है, इससे ऋक् संहिता आदि का वेद नाम है। वैसे ही सृष्टि के आरम्भ से आज पर्यन्त और ब्रह्मा आदि से लेके हम लोग पर्यन्त जिससे सब सत्यविद्याओं को सुनते आते हैं, इससे वेदों का नाम श्रुति पड़ा है।"

(ऋ० भू० २०-२१)

'जैसे छन्द श्रीर मन्त्र ये दोनों शब्द एकार्थवाची श्रथित् सहिता भाग के नाम हैं, वैसे ही निगम श्रीर श्रुति भी वेदों के नाम हैं।'' (ऋ० भू० ७६)

श्रुति-स्मृति का ग्रपमान करने वाला नास्तिक है---

योऽवमन्येत् ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् द्विजः।

स साघुभिबंहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ १३० ॥ [२।११](६७)

(यः द्विजः) जो कोई मनुष्य (ते मूले) वेद श्रीर वेदानुकूल ग्राप्त-ग्रन्थों का (हेतुशास्त्राश्रयात्) तर्कशास्त्र के ग्राश्रय से (ग्रवमन्येत) ग्रपमान करे (सः) उसको (साधुभिः बहिष्कार्यः) श्रेष्ठ लोग जातिबाह्य कर दें, क्योंकि (वेदनिन्दकः) जो वेद की निन्दा करता है (नास्तिकः) वही नास्तिक कहाता है ।। १३०।। (स० प्र० २५६) "जो तर्कशास्त्र के स्राध्य से वेद स्रीर धर्मशास्त्र का स्रपमान करता स्रयात् वेद से विरुद्ध स्वार्थ का स्राचरण करता है, श्रेष्ठ पुरुषों को योग्य है कि उसको स्रपनी मण्डली से निकालके बाहर कर देवें क्योंकि वह वेदनिन्दक होने से नास्तिक है।" (द० ल० वे० ख० ४६)

''जो वेद ग्रीर वेदानुकूल ग्राप्त पुरुषों के किये शास्त्रों का ग्रपमान करता है, उस वेदनिन्दक नास्तिक को जाति, पंक्ति ग्रीर देश से बाह्य कर देना चाहिये '' (स॰ प्र० ५३)

अर्जु शिल्ज : 'तर्क शब्द का विवेचन — श्लोक १२६ श्रीर १३० में मनु ने वेदों श्रीर वेदवेत्ता व वेदानुसारी श्राचरण वाले ऋषियों द्वारा प्रणीत धर्मशास्त्रों को 'तर्कशास्त्र का सहारा लेकर श्रपमान न करने योग्य' कहा है। यहाँ तर्क से श्रिमप्राय 'उचित तर्क' से नहीं श्रपितु 'कुतर्क से है। यह बात निम्न प्रमाणों से स्पष्ट होती है—

- (क) मनुने 'अवमन्येत' क्रिया का प्रयोग किया है जिससे उनका भाव यह है कि तर्कशास्त्र की ब्राइ लेकर कुतर्क से उनका अपमान न करे।
- (ल) कुछ चीजें तर्क से परे होती हैं, जैसे-ईश्वररिचत जगत् की प्रलयावस्था मनुष्य बुद्धि से 'ग्रप्रतक्यं' है अर्थात् बुद्धिगम्य नहीं है [१।४]। इसी प्रकार ईश्वर-प्रदत्त वेदज्ञान भी 'अचिन्त्य', 'ग्रप्रमेय' 'ग्रप्रतक्यं' अर्थात् मनुष्य-बुद्धि द्वारा पूर्णतः बुद्धिगम्य नहीं है [१।३,२१,२३]। मनु उसे पूर्णतः तर्कानुकूल ग्रर्थात् युक्तिसंगत मानते हैं, ग्रतः वेदज्ञान पर तर्क करने की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती। यदि कोई उसका खण्डन करता है, तो वह कुतर्क ही करता है।
- (ग) मनु श्रीर श्रन्य शास्त्र भी तर्क को धर्म निश्चय में प्रमाण मानते हैं शास्त्रों ने तर्क को एक ऋषि का रूप दिया है। किन्तु तर्क करने वाला व्यक्ति कौन हो सकता है यह भी निर्धारित कर दिया है। तत्त्वज्ञानी शास्त्रवेत्ता व्यक्ति ही तर्क करने की योग्यता रखते हैं, श्रन्य नहीं। मनु कहते हैं कि तर्क से धर्म का ज्ञान प्राप्त करें। साथ ही तर्क के योग्य कौन व्यक्ति हैं यह भी स्पष्ट करते हैं
  - (प) प्रत्यक्षं चानुमानं च शास्त्रं च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्यं धर्मशुद्धिममीप्सता ॥ १२ । १०५ ॥
  - (प्रा) आर्षं धर्मीपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना ।

यस्तर्के गानुसंघत्ते सः धर्मं वेद नेतरः ॥ १२,। १०६ ॥

- (इ) त्रैबिद्यो हेतुकस्तर्की .....परिषद् स्यादृशावरा ॥ १२ । १११ ॥
- (घ) निरुवतशास्त्र में तर्कको ऋषि के रूप में वर्णित करते हैं। उसके द्वारा वेदमन्त्रार्थों का निश्चय बतलाया है। लेकिन वहीं मनुवाली मान्यता भी स्पष्ट कर दी है कि अतपस्वी, प्रनृषि ग्रीर अल्पविद्या वाले लोग तर्ककी योग्यता नहीं रखते—

'अपि श्रुतितोऽपि तक्तः, न तु पृथक्त्वेन मन्त्रा निवंक्तव्याः, प्रकरण्वाः एव तु

निर्वक्तब्याः नह्ये बु प्रत्यक्षमस्त्यनृषेरतपसो वा। पारीवर्यवित्सु तु खलु वेदिनृषु मूयो-विद्यः प्रशस्यो मवति' इत्युक्तं पुरस्तात् ।

मनुष्या वा ऋषिषूत्कामत्सु वेदानबृदन्, को न ऋषिर्मविष्यतीति ? तेम्य एतं तर्कमृषि प्रायच्छन् मन्त्रार्यचिन्ताम्यूहमम्यूल्हम् । (परिशिष्ट ११। १३)

इस म्राधार पर उपर्युक्त योग्यतामों से रिहत व्यक्ति को मनु श्रीर शास्त्र तर्क करने के श्रयोग्य मानते हैं। विशेषरूप से वेद और वेदानुकूल शास्त्रों के सन्दर्भ में। इसी ग्राशय से इन श्लोकों में वेदादि को अमीमांस्य और तर्क से ग्रनवमाननीय कहा है। धर्म के चार आधाररूप लक्षण—

वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः ।

एतच्चतुर्वियं प्राहुः साक्षाद्धमंस्य लक्षणम् ॥१३१॥[२।१२](६८)

"(वेदः स्मृतिः सदाचारः) वेद, स्मृति, सत्पुरुषों का म्राचरण (च) स्रोर (स्वस्य म्रात्मनः प्रियम्), म्रपने म्रात्मा के ज्ञान से म्रविरुद्ध प्रियाचरण (एतत् चतुर्विष्यं घर्मस्य लक्षणम्) ये चार घर्म के क्ष्रू लक्षण हैं म्रर्थात् इन्हीं से धर्म लक्षित होता है"।। १३१।। (स० प्र० २५७)

क्ष (साक्षात्) सूस्पष्ट या प्रत्यक्ष कराने वाले .....

"श्रुति—वेद, स्मृति—वेदानुकूल ग्राप्तोक्त मनुस्मृत्यादि शास्त्र, सत्पुरुषों का ग्राचार जो सनातन ग्रर्थात् वेद द्वारा परमेश्वर प्रतिपादित कर्म ग्रीर ग्रपने ग्रात्मा में प्रिय ग्रर्थात् जिसको ग्रात्मा चाहता है जैसा कि सत्य-भाषण, ये चार धर्म के लक्षण ग्रर्थात् इन्हीं से धर्माधर्म का निश्चय होता है। जो पक्षपातरहित न्याय सत्य का ग्रहण ग्रसत्य का सर्वया परित्याग रूप ग्राचार है, उसी का नाम धर्म ग्रीर इसके विपरीत जो पक्षपातसहित ग्रन्यायाचरण, सत्य का त्याग ग्रीर ग्रसत्य का ग्रहणरूप कर्म है, उसी को ग्रध्मं कहते हैं" (स० प्र० ५३)

अस्तु श्रीत्जना—(क) धर्म एवं धर्म के मूलस्रोतों पर प्रामाणिक विस्तृत विवेचन १। १२५ पर द्रष्टव्य है।

- (स) ऋषि दयानन्द ने धर्म की व्याख्या दार्शनिक स्राधार ग्रंहण करके निम्न प्रकार दी है—
  - (ग्रं) यतोऽम्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः । (वैशे० १।१।२)

जिसके ग्राचरण करने से संसार में उत्तम सुख और निःश्रेयस ग्रर्थात् मोक्ष-सुख की प्राप्ति होती है, उसी का नाम धर्म है।"

(ग्रा) चोदना लक्षराोऽयाँ धर्मः। (पू० मी० १।१।२)

'(चोदना०) ईश्वर ने वेदों में मनुष्यों के लिये जिसके करने की म्राज्ञा दी है, वहीं धर्म भीर जिसके करने की प्रेरणा नहीं की है, वह अधर्म कहाता है। परन्तु वह धर्म म्र्ययुक्त अर्थात् भ्रधमं का म्राचरण जो भ्रन्थ है, उससे भ्रलग होता है। इससे धर्म का ही जो ग्राचरण करना है वहीं मनुष्यों में मनुष्यपन है। (ऋ० भू० ११४)

धर्मजिज्ञासा में श्रुति परमप्रमाण और धर्मज्ञान के पात्र-

ग्नर्यंकामेष्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते । धर्मजिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः ॥१३२॥ [२।१३] (६९)

(ग्रथंकामेषु + ग्रसक्तानाम्) जो पुरुष ग्रथं — सुवर्णादि रत्न ग्रोर काम — स्त्री सेवनादि में नहीं फसते हैं (धर्मज्ञानं विधीयते) उन्हीं को धर्म का ज्ञान होता है (धर्मजिज्ञासामानाम्) जो धर्म के ज्ञान की इच्छा करें, वे (प्रमाणं परमं श्रुति:) वेद द्वारा धर्म का निश्चय करें, क्योंकि धर्म-ग्रधमं का निश्चय बिना वेद के ठीक-ठीक नहीं होता। १३२॥(स० प्र० ४३)

"परन्तु जो द्रव्यों के लोभ ग्रौर काम ग्रर्थात विषय-सेवा में फंसा हुग्रा नहीं होता, उसी को घर्म का ज्ञान होता है। जै हिम को जानने की इच्छा करें उनके लिए वेद ही परम प्रमाण है।" (स॰ प्र॰ २५७)

"धर्शशास्त्र में कहा है कि—'ग्रयं ग्रीर काम में जो ग्रास का नहीं, उनके लिये धर्मज्ञान का विधान है।'' (द० ल० वे० ख० ६)

"जो मनुष्य सांसारिक विषयों में फंसे हुए हैं उन्हें धर्म का ज्ञान नहीं हो सकता। धर्म के जिज्ञासुग्रों के लिए परम प्रमाण वेद है।" विदोक्त सब विधान धर्म हैं—

श्रुतिद्वेषं तु यत्र स्यात्तत्र धर्मावुभी स्मृतौ । उभाविष हि तौ धर्मी सम्यगुक्तौ मनीिषभि: ।।१३३।।[२।१४](७०)

(यत्र तु श्रुति हैं बं स्यात्) जहाँ कहीं श्रुति चेद में दो पृथक् ग्रादेश विहित हों (तत्र) ऐसे स्थलों पर (उभौ) वे दोनों ही विधान (धमौ स्मृतौ) धमं माने हैं (मनोषिभिः) मनीषी विद्वानों ने (तौ उभौ ग्रिप सम्यक् धमौ उक्तौ) उन दोनों को ही श्रेष्ठ धमं स्वीकार किया है।। १३३।।

उदितेऽनुदिते चैव समयाध्युषिते तथा। सर्वथा वर्तते यज्ञ इतीयं वैदिकी श्रुतिः ॥१३४॥ [[२।१५] (७१), (उदिते) सूर्योदय के समय (च प्रनुदिते) ग्रीर सूर्यास्त के समय (तथा) तथा (समयाध्युषिते)समय के आतंक्रमण हो जाने पर अर्थात् प्रत्येक अथवा किसी भी निर्धारित किये समय में [जैसे विशेष उपलक्ष्य में आयोजित यज्ञ । (सर्वया यज्ञः वर्तते) सब स्थितियों में यज्ञ कर लेना चाहिए (इति इयं वैदिकी श्रुतिः) इस प्रकार ये तीनों ही धर्म हैं, ऐसी वैदिक मान्यता है।। १३४।।

अप्रस्तु श्री त्जन्त : अथंभेद-एक मत के अनुसार यहाँ प्रातः के तीन यज्ञसमयों का विकल्प है - 'उदिते' स्पूर्योदय होने पर, 'अनुदिते' स्पूर्योदय से पूर्व नक्षत्र दीखने तक, 'समयाध्युषिते' = नक्षत्रदर्शन बन्द होने से सूर्यदर्शन से पूर्व तक । ऐसा अर्थ करने पर सायंकाल का परिगणन नहीं होता । इस टीका का अर्थ ही व्यापक एवं पूर्ण है । ब्रह्मावर्त्त देश की सीमा—

सरस्वतीहषद्वत्योर्देवनद्योर्यदन्तरम् । तं देवनिर्मितं देशं ब्रह्मावर्तं प्रचक्षते ॥ १३६ ॥ [२ । १७] (७२)

(देवनद्योः सरस्वती-दृषद्वत्योः) देव ग्रर्थात् दिव्यगुण ग्रोर दिव्य ग्राचरण वाले विद्वानों के निवास से युक्त सरस्वती श्रोर दृषद्वती नदी-प्रदेशों के (यत् + ग्रन्तरम्) जो बीच का स्थान है (तम्) उस (देवनिर्मितम्-देशम्) दिव्यगुण एवं ग्राचरण वाले विद्वानों द्वारा बसाये ग्रोर निवास से सुशोभित देश को ('ब्रह्मावर्तम्' प्रचक्षते) 'ब्रह्मावर्त' कहा जाता है ।।१३६॥

[देव शब्द का 'दिव्यगुण ग्रीर ग्राचरें ग्राचरें गुक्त विद्वान्' शास्त्रप्रसिद्ध ग्रथं है। ग्रधिक जानकारी के लिए ३। ८२ पर 'देव' विषयक समीक्षा' देखिए]।

महिष दयानन्द ने ब्रह्मावर्त्त के स्थान पर ग्रायीवर्त्त पाठ ग्रह्ण करके निम्न व्याख्या दी है—

"(देवनद्योः सरस्वती-द्यद्वत्योः) देवनदियों—देव अर्थात् विद्वानीं के संग से युक्त सरस्वती और द्यद्वती नदियों, उनमें सरस्वती नदी जी पिर्वम प्रान्त में वर्तमान उत्तर देश से दक्षिण समुद्र में गिरती है, जिसे सिन्धु नदी कहा जाता है और पूर्व में जो उत्तर से दक्षिण दशीय समुद्र में गिरती है, जिसे ब्रह्मपुत्र के नाम से जानते हैं; इन दोनो नदियों के (यत् अन्तरम्) बीच (देवनिर्मितम्) विद्वानो — अर्थों द्वारा सुशोभित (देशम्) स्थान (आर्यो-वर्त्त प्रचक्षते) 'आर्योवर्त्त' कहलाता है'' ॥ १३६॥ (ऋ० दया० पत्र वि० पृ० ६६—हिन्दो में अनूदित)

उन्होंने सत्यार्थप्रकाश में इस ब्लोक के साथ १४१ वा या २। २२ वा किलोक संयुक्त करके उसकी व्याख्या इस प्रकार की है— 'उत्तर में हिमालय दक्षिण में विव्याचल, पूर्व और पश्चिम में समुद्र तथा सरस्वती पश्चिम में अटक नदी, पूर्व में देवद्वती जो नेपाल के पूर्वभाग पहाड़ से निकलके बंगाल के ग्रासाम के पूर्व और ब्रह्मा के पश्चिम और होकर दक्षिण के समूद्र में

मिलो है जिसकी ब्रह्मपुत्रा कहते हैं और जो उत्तर के पहाड़ों से निकलके दक्षिण के समुद्र की खाड़ी में अटक मिली है। हिमालय की मध्यरेखा से दक्षिण और पहाड़ों के भीतर और रामेश्वर पर्यन्त विन्ध्याचल के भीतर जितने देश हैं उन सबको आर्यावर्त्त इसलिए कहते हैं कि यह आर्यावर्त्त देव अर्थात् विद्वानों ने बसाया और आर्यजनों के निवास करने से आर्यावर्त्त कहाया है।" (पृ० २२४)

सदाचार का लक्षण-

तस्मिन्देशे य ग्राचारः पारंपर्यक्रमागतः । वर्णानां सान्तरालानां स सदाचार उच्यते ॥१३७॥ [२।१८] (७३)

(तिस्मिन् देशे) उस ब्रह्मावत्तं देश में (वर्णानां सान्तरालानां पारम्पर्य-क्रमागतः यः भ्राचारः) वर्णों भ्रोर भ्राथमों का जो परम्परागत अर्थात् वेदों के प्रारम्भ से लेकर उत्तरोत्तर क्रम से पालित जो भ्राचार है। (सः) वह (सदाचारः + उच्यते) सदाचार कहलाता है।। १३७।। अ

आनु श्री किन्यः सान्तरालानाम् का संगत श्रयं—(१) इस श्लोक में टीकाकारों ने 'सान्तरालानाम्' पद का 'वर्णसंकर या संकीर्ण जातियां' अर्थ अशुद्ध एवं मनुविरुद्ध किया है। यहां परम्परागत आचार को 'सदाचार' के रूप में परिभाषित किया है जब कि वर्णसंकरों के आचार को मनुस्मृति में 'सदाचार' के अन्तर्गत ही नहीं माना प्रत्युत निन्द्य आचार कहा है [१०। ५—७३]। अतः यहां इस पद का अर्थ 'आश्रम' ही करना चाहिए। मनुस्मृति का प्रतिपाद्य विषय वर्णों और आश्रमों के धर्मोंका वर्णन करना है, वही प्रतिपादित है। प्रतिपाद्य विषय से भिन्न विषय को लक्षण के अन्तर्गत ग्रहण करने की कोई संगति भी सिद्ध नहीं होती। इस दिष्ट से भी 'आश्रम' अर्थ ही उपयुक्त है। १। २ श्लोक में प्रयुक्त हुआ है (विशेष जानकारी के लिए १। २ पर 'अनुशीलन' देखिए)।

(२) 'पारंपयंकम' से स्रक्षिप्राय यहां परम्परागत से स्रभिप्राय 'सृष्टि-प्रारम्भ में वेदों के विधानों से प्रचलित स्राचरण' से है क्यों कि वर्णों-स्राक्षमों की परम्परा और किसी से प्रारम्भ नहीं हुई स्रपितु वेदों से ही हुई है [१।२३,३१] वेदों से ही वर्णं-व्यवस्था, नामकरण स्रादि किये गये [१।२१,५७] ऐसी मनुकी मान्यता है। इसकी पृष्टि इस बात से भी हो जाती है कि मनु वेदविहित स्राचरण को ही 'सदाचार मानतें हैं [४।१५५,१।१०८ स्रादि]

अधिमचलित प्रथं — उस देश में बाह्मण ग्रादि ग्रीर ग्रम्बष्ठ रथकार आदि वर्ण संकर जातियों का कुलपरम्परागत जो ग्राचार है, वही 'सदाचार' कहा जाता है।। १३७॥ (२।१६)।]

सारे संसार के लोग बह्यावर्त के विद्वानों से चरित्र की शिक्षा ग्रहण करें—

एतद्देशप्रसूतस्य सकाशादग्रजन्मनः।

स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन्षृथिव्यां सर्वनानवाः ॥१३६॥[२।२०](७४)

(एतद् देशप्रसूतस्य) इसी ब्रह्मावतं देश [१३६—१३७] में उत्पन्न हुए (प्रग्रजन्मनः सकाशात्) ब्राह्मणों = विद्वानों के सान्निध्य से (पृथिव्यां मित्रं मानवाः) पृथिवो पर रहने वाले सब मनुष्य (स्वं स्वं) प्रपने-प्रपने (चरित्रं शिक्षेरन्) ग्राचरण प्रयात् कत्तं व्यों की शिक्षा ग्रहण करें ॥ १३६॥

महर्षि दयानन्द ने उसी म्रायीवर्त के पाठ के अनुसार मर्थं किया है—

"इसी ग्रायांवर्त में उत्पन्त हुए ब्राह्मणों ग्रयात् विद्वानों से भूगोल के सब मनुष्य—ब्राह्मण, क्षत्रिय, शूद्र, दस्यु, म्लेच्छ ग्रादि सब ग्रपने ग्रपने योग्य विद्या चरित्रों की शिक्षा ग्रीर विद्याम्यास करें।" (स० प्र० २७३)

मध्यदेश की सीमा---

हिमवद्विन्ध्ययोर्मेध्यं यत्प्राग्विनशनाविष । प्रत्यगेव प्रयागाच्य मध्यवेशः प्रकीतितः ॥१४०॥ [२।२१] (७५)

(हिमवद्-विन्ध्ययोः मध्यं) [उत्तरमें] हिमालय पर्वत [म्रीर दक्षिण में। विन्ध्याचल के मध्यवर्ती(विनशनात् + अपि यत् प्राक्) विनशन प्रदेश झ सरस्वती नदी के सुप्त होने के स्थान से लेकर जो पूर्वदिशा का प्रदेश है (च) और (प्रयागात् प्रत्यक्) प्रयाग प्रदेश से पश्चिम में जो प्रदेश है, वह (मध्यदेश: प्रकीतितः) 'मध्यदेश' कहा जाता है।। १४०।।

श्रायवित्तं देश की सीमा--

श्रासमुद्रात्तु वे पूर्वादासमुद्रात्तु पिवचमात् । तयोरेवान्तरं गिर्योरार्यावतं विदुर्बुघाः ॥१४१॥[२।२२] (७६)

(ग्रा-समुद्रात् व पूर्वात्) जो पूर्व समुद्र से लेकर (ग्रा-समुद्रात् पिक्चमात्) पिक्चम समुद्रपर्यन्त विद्यमान (तयोः एव गियोः ग्रन्तरम्) उत्तर में हिमालय ग्रीर दक्षिण में स्थित विन्ध्याचल का मध्यवर्ती देश है, उसे (बुधाः ग्रायवित्तं विदुः) विद्वान् ग्रायवित्तं कहते हैं ।। १४१ ।।

(ऋ० दया० पत्र० विज्ञा० ६६ हिन्दी-म्रनुवाद)

वह ग्रायांवर्त्तं यज्ञिय देश है, उससे परे म्लेच्छ देश—

कृष्णसारस्तु चरति मृगो यत्र स्वभावतः । स ज्ञेयो यज्ञियो देशो म्लेच्छदेशस्त्वतः परः ॥१४२॥ [२।२३] (७७) (तु) श्रीर (यत्र) जिस देश में (स्वभावतः कृष्णसारः चरित) स्वाभाविक ह्रूष्प से कृष्णमृग विचरण करता है (सः) वह १४१ में विणत] श्रार्थावतं देश (यित्रयः देशः ज्ञेयः) यज्ञों से सम्बद्ध = पावत्र, श्रेष्ठ श्रयवा श्रेष्ठ कर्मी वाले व्यक्तियों से युक्त देश है, ऐसा सममना। (श्रतः परः तु) इस श्रार्थावतं से श्रागे = परे तो (म्लेच्छदेशः) म्लेच्छभाषाभाषी व्यक्तियों श्रयवा श्रशिक्षत व्यक्तियों के देश हैं।।१४२॥ श्र

"जो स्रायावतं देश से भिन्न देश हैं वे दस्युदेश स्रोर स्लेच्छ देश कहाते हैं।" (स० प्र० २२४)

श्र न्यू श्री टिड न: १४२ का सक्त पर्यं—(१) इस क्लोक का अन्य टीकाओं या भाष्यों में जो अर्थ मिलता है वह प्रासिक्त सिद्ध नहीं होता। (क) यतोहि, उस अर्थ के अनुसार इस क्लोक में 'यिजय' और 'म्लेच्छ' देशों की एक परिभाषा-सी बन जाती है, जब कि यहां पूर्विपर प्रसिक्त में यिजय और म्लेच्छ देश की परिभाषाओं का कोई प्रसिक्त नहीं बनता। (ख) यहाँ पूर्ववर्णन कुछ देशों की सीमाओं का है, और १४१ में उस प्रसिक्त में आर्यावर्त की सीमा बतलायी है, अतः इस क्लोक ना सम्बन्ध भी उसी के साथ बनता है। यह उसके प्रसिक्त से विच्छित्त क्लोक नहीं है। इस क्लोक में 'सः' पद इसे पूर्व क्लोक के साथ जोड़ने का संकेत करता है और 'तु' पद यह संकेत देता है कि उसी क्लोक की इसके साथ अनुवृत्ति है। पूर्व देश की विशेषता इसमें प्रदिश्त की है, इस प्रकार यह क्लोक उसका अर्थवाद है। (ग) पहले क्लोक में विणित देश का नाम 'अम्यवर्त' है और इस क्लोक में भी उसे यज्ञीय परम्पराओं के आधार पर आयों—शेष्ठों या शेष्ठ परम्परा वाले व्यक्तियों का देश बताया है। ''यज्ञों वे श्रेष्ठतमं कर्म'' [शत० १।७।१।१] प्रमाण के अनुसार सभी श्रेष्ठ कर्मों को यज्ञ कहते हैं। उसके साथ इस क्लोक में कृष्ण-मृग विचरण करने की एक प्राकृतिक विशेषता भी अलग से कह दी है। इस प्रकार इस भाष्य का अर्थ प्रासिक्तक एवं मनुसम्मत्त है।

(२) इलोकार्य में याज्ञवल्क्य स्मृति का प्रमाश-

इस भाष्य में जो अर्थ किया गया है वही प्राचीन मान्यता के अनुरूप है, इसकी पुष्टि याज्ञवल्क्य स्मृति के एक दलोक से ही जाती है। इस दलोक में यज्ञीय देश की परिभाषा नहीं है, और न कृष्ण मृग को यज्ञीय देश का आधार या लक्षण माना गया है अपितु कृष्णमृग का विचरण करना आर्यावर्त की एक विशेषता मात्र प्रदर्शित की गई है। प्राचीन मान्यता भी यही है। धर्मों के कथन का प्रारम्भ करते हुए याज्ञवल्क्य स्मृति में इस बात को इसी रूप में प्रस्तुत करते हुए कहा है—

मिथिलास्यः स योगीन्द्रः क्षण् ध्यात्वाऽत्रवीन्मुनीन्।

श्रि [प्रचलित प्रर्थ—जहाँ पर काला मृग स्वभाव से ही विचरण करता है, वह 'यज्ञीय' देश है, इसके प्रतिरिक्त म्लेच्छ देश है।।१४२॥]

यस्मिन् देशे मृगः कृष्णः तस्मिन् धर्मान् निवोधत ॥ श्राचा० २ ॥ श्रयात्—मिथिला निवासी उस योगीश्वर याज्ञवल्य ने थोड़ी देर विचार करके मुनियों से कहा—'जिस देश में काला मृग विचरण करता है या पाया जाता है, उस (भ्रायांवर्त) देश में श्रनुष्ठेय धर्मों को सुनो'॥

(२) 'म्लेच्छ,' शब्द का प्रमित्राय—इस श्लोक में प्रयुक्त 'म्लेच्छ,' शब्द विचारणीय है। यहाँ म्लेच्छ शब्द का उत्तरकाल में रूढ़ 'ग्रपवित्र' या 'नीच' अर्थ नहीं है। 'म्लेच्छ भव्यक्तभाषी' ग्रथंवान् धातु से 'धल,' प्रत्यय के योग से म्लेच्छ शब्द बनता है। जिसका प्रथं है—'ऐसे ग्रशिक्षित लोग जो अस्पष्ट—ग्रशुद्ध भाषा बोलते हैं।' दूसरे शब्दों में इनको हम यह भी कह सकते हैं—'जिन्होंने वर्णाश्रम धर्मानुसार शिक्षा-दीक्षा प्राप्त नहीं की है, ऐसे व्यक्ति।' उपर्युक्त प्रसङ्ग देशों की सीमा बतलाने का है ग्रतः मनु कहते हैं कि उपर्युक्त देशों की सीमा के ग्रागे म्लेच्छ व्यक्तियों के देश हैं। उस समय ग्रशिक्षित देश भी थे, तभी तो मनु संसार के उन सभी देशों के लोगों को 'ब्रह्मावर्त' में ग्राकर शिक्षा ग्रहण करने के लिए कह रहे हैं [१।१३६ (२।२०)]। यह सीमावर्णन का प्रसंग होने से उन लोगों के प्रति इस श्लोक में कोई हीन मान्यता का भाव प्रदर्शित नहीं किया गया है। मनु व्यक्तियों को हीन अगर मानते हैं तो कर्मणा मानते हैं, जन्मना नहीं; चाहे वह कोई भी व्यक्ति हो। ऊपर 'म्लेच्छ' का जो अर्थ प्रदर्शित किया है, उसकी पुष्टि के लए उनका ही एक प्रमाण प्रस्तुत है—

मुखबाहूरपञ्जानां या लोके जातयो बहिः। स्लेच्छवार्चः चार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः ॥१०।४५॥

यहां 'म्लेच्छों' के लिए 'म्लेच्छवाचः' प्रयोग व्यान देने योग्य है।
मृष्टि एवं धर्मोत्पत्ति विषय की समाप्ति का कथन, वर्णधर्मों का वर्णन प्रारम्भ—

्र एषा धर्मस्य वो योनिः समासेन प्रकीतिता । सम्भवदचास्य सर्वस्य, वर्णधर्मान्तिबोधत ।।१४४।। [२।२४] (७८)

(एषा) यह (घर्मस्य योनिः) धर्म की उत्पत्ति [१।१२० से १३६ तक (ग्रयवा २ । १ से २ । २०)] (च) ग्रीर (ग्रस्य सर्वस्य संभवः) इस समस्त जगत् की उत्पति [१।५ से ६१ तक] (समासेन) संनेप से (वः प्रकीर्तिता) भाप लोगों को कही, ग्रब् (वर्णधर्मान्) धर्मी को (निबोधत) सुनो—।।१४४॥

अपन्य क्यो ट्या : (१) मनुस्मृति में प्रध्याय-विभाजन मौलिक नहीं— प्रथम प्रध्याय की समाप्ति इस रलोक के बाद होनी चाहिए ११६ वें स्लोक के परचात् प्रध्याय की समाप्ति करना त्रुटिपूर्ण है। मनुस्मृति में प्रध्यायों का विभाजन मौलिक नहोकर परवर्ती है।

विभाजनकर्ता ने विषयों को अध्यायों का आधार बनाया है, जैसे— प्रथमाध्याय में सृष्टयुत्पत्ति ग्रीर धर्मोत्पत्ति विषय हैं, द्वितीय में ब्रह्मचर्याश्रम के धर्म, तृतीय में गृहस्थ से सम्बद्ध धर्म, आदि। किन्तु प्रथम ग्रध्याय का विभाजन विषयसंगत नहीं है। पता नहीं विभाजनकत्ती की किस भ्रान्ति के कारण यह त्रुटि रह गयी है। प्रथम अध्याय में एक-दूसरे से सम्बद्ध दो विषय हैं -- मृष्ट्य त्यत्ति ग्रौर धर्मोत्पत्ति। पारस्परिक घनिष्ठ सम्बद्धता के कारण मनु ने इन दोनों विषयों को एक मुख्य विषय मानकर वर्णित किया है। १।२ में मनु से महर्षियों ने घमों के कथन करने की प्रार्थना की थी। धर्मकथन के लिए मिमका के रूप में धर्मोत्पत्ति, धर्मस्रोत स्रादि का भी बत-लाना आवश्यक था, और ये जगदाश्रित हैं - जगदृत्पत्ति के पश्चात् ही धर्म की उत्पत्ति, आवश्यकता और स्थिति बनती है-अतः इस इष्टि से ग्रावस्थक समभकर मन ने मुष्टि-उत्पत्ति का भी वर्णन किया है । १।४—५ में इस सृष्ट्युत्पत्ति विषय का संकेत-पूर्वक प्रारम्भ है ग्रीर १। ६१ में कर्मों की रचना के साथ वह पूर्ण होता है तथा १०८ वें इलोक से धर्म का प्रसंग प्रारम्भ होकर १।१४४ अन्य संस्करणों के ग्रनुसार २।२५] में समाप्त होता है। १।१४४ में मनू ने एकसाथ ही इले विषयों की पूर्णता का संकेत दिया है-''एषा धर्मस्य वो योनिः "संभवश्चास्य सर्वस्य "" जब मनू ने स्वयं उसका समापन एकसाथ श्रीर १४३ वें के बाद कहा है तो स्पष्ट है कि इससे पूर्व उस विषय को खिडत नहीं किया जा सकता। यदि इन दोनों विषयों में एक सुष्ट्य त्पत्ति विषय की पूर्णता पर ही अध्याय-विभाजन किया जाता तो उसे भी एक ही विषय से युक्त होने के कारण स्वीकार्य मान लिया जा सकता था किन्तू परम्परागत ग्रघ्याय-विभाजन में तो प्रसंग भी तोड़ रखा है। धर्म के भूमिका रूप १०५--११० श्लोक तो प्रथम अध्याय में रह गये और शेष धर्म-वर्णन प्रसंग द्वितीय अध्याय में चला गया। इस प्रकार प्रसंग ही विखण्डित हो जाता है। १४४ वें के बाद ऋष्याय में विभाजन होने से न तो प्रसंग ही खण्डित होगा और न विषय, ग्रपित मनू के संकेत के अनुसार म्रघ्याय की पूर्णता होती है। द्वितीय म्रघ्याय के ये २५ श्लोक प्रथम मध्याय में परिगणित हो जाने से द्वितीय अध्यायों का विभाजन भी वैज्ञानिक श्रीर सुव्यवस्थित रूप से हो जायेगा। अन्य अध्यायों की भांति उसका-'ब्रह्मचयश्चिम के धर्म' यह एक ही मूख्य विषय रह जायेगा। इस प्रकार कई त्रुटियों के कारण परम्परागत ग्रध्यायविभाजन गलत है, प्रथम ग्रध्याय की समाप्ति १।१४४ (२।२५ ग्रन्य प्रकाशनों में) के बाद होना चाहिए (अन्य जानकारी के लिये भूमिका में 'अष्ट्याय-विभाजन' शीर्षक अष्ट्याय पढिये) (२) मनुस्मृति में वर्णों श्रौर श्राश्रमधर्मों का साथ-साथ वर्णन-

यहां केवल 'वर्णधर्मान्निबोधत' ग्रीर १०।१३१ में "एषा धर्मविधिः कृत्स्नक्चा-तुर्वण्यंस्य कीर्तितः" इस उपसहारात्मक पद को पढ़कर यह जिज्ञासा होती है कि मनु से प्रक्त वर्णों ग्रीर ग्राश्रमों [१।२] दोनों का किया था फिर विषय-संकेतक इलोकों में केवल वर्णाधर्म की ही बात क्यों कही ? इसका समाधान मनु-शैली ग्रीर ग्रन्य श्लोकों से हो जाता है। उसे इस प्रकार समक्षता चाहिए—

(१) मनुस्मृति की यह शैली है कि उसमें स्राश्रमों के धर्म वर्णों के साथ-साथ चलते हैं। वर्णों के सुदीर्घ विषय के सन्तर्गत ही स्राकर वे छठे स्रध्याय में ब्राह्मण वर्ण के धर्मों के साथ-साथ ही समाप्त हो जाते हैं। स्रोर, छठे स्रध्याय में स्राश्रमधर्मों की पूर्णता के साथ-साथ ब्राह्मण वर्ण के घर्म और व्यावहारिक कर्त्तंच्य भी पूर्ण हो जाते हैं। छठे ग्रध्याय तक के चारों ग्राक्षमों के धर्म ग्रीर व्यावहारिक कर्त्तंच्य सभी द्विजों के लिए एक सदृशपाल-नीय हैं। जो विधान इन ग्रध्यायों में कहे हैं, ब्राह्मण के वही धर्म-कर्म हैं [१। ८८]।

उसके पश्चात् शेष वणों के व्यावहारिक कर्तं क्यों का कथन—'क्षत्रियों' के लिए सप्तम, म्रष्टम म्रष्ट्याय और नवम के ३२५ वें श्लोक तक पूर्ण होता है। वैश्यों का ६।३२६ से ३३३ [इस संस्करण में १०।१ से १०।६ तक] तथा शूद्र के कर्तं व्यों का कथन ६।३३४-३२५ [इस संस्करण में १०।६-१० तक] पूर्ण हो जाता है।

- (२) इस मध्य द्वितीय अध्याय में ब्रह्मचयश्चिम, तृतीय से पञ्चम अध्यायों में गृहस्थाश्चम, षष्ठ में वानप्रस्थ और संन्यासाश्चम का वर्णन है। आश्वमवर्मों को वर्णधर्म-विषय के अन्तर्गत मानकर उन-उन विषयों के प्रसंगसकेतक श्लोकों तथा उपसंहारात्मक श्लोकों से उसका कथन भी किया है [२।४३ (२।६८), २।२२४ (२।२४६), ३।२,६७, २०६,४।१,२५६,५।१६६,६।१,३३,८७-६०] आदि।
- (३) इसी प्रकार इन ग्रध्यायों में द्विज विष्र, ब्राह्मण शब्दों का स्थान-स्थान पर पर्यायवाचीरूप में प्रयोग है।
- (४) मनु ने संभवतः इसी शैली के अनुरूप १।२ और १।१३७[२।१८] में आश्रम के लिए पर्यायवाची रूप में 'अन्तरप्रभव' और 'सान्तराल' शब्दोंका प्रयोग किया है, इसका अर्थ बनता हैं—'वर्णानाम् अन्तरे प्रभवः उत्पक्तिः स्थितिः येवां ते अन्तरप्रभवाः== आश्रमाः।" इसी शैली के अनुरूप आश्रमों का वर्णां भों के अन्तर्गत ही कथन है। यह मनु की शैली है। [इस विषय पर विस्तृत विवेचन मनुस्मृति-अनुशीलन में द्रष्टव्य है]।

इति महर्षि मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतिः वीभाषाभाष्यसमन्वितायाम् अनुशीलन-समीक्षा-विभूषितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ जगदृत्पत्ति-धर्मोत्पत्तिः नामात्मकः प्रथमोऽघ्यायः ।।

# अथ द्वितीयोऽध्यायः

### [हिन्दीभाष्य-'अनुज्ञोलन' समीक्षाभ्यां सहितः]

### (संस्कार एवं ब्रह्मचर्याश्रम-विषय)

(संस्कार २। १ से २।३८ तक)

संस्कारों को करने का निर्देश श्रीर उनसे लाभ-

वैदिकैः कर्मभिः पुण्यैनिषेकादिद्विजन्मनाम्।

कार्यः शरीरसंस्कारः पावनः प्रेत्य चेह च ॥१॥ [२।२६] (१)

इसी से सब मनुष्यों को उचित है कि (वैदिक: पुण्यै: कर्मभि:) वैदोक्त पुण्यरूप कर्मों से (द्विजन्मनाम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य अपने सन्दानों का (निषेकादि: शरीरसंस्कार: कार्यः) निषेकादि [=गर्भाधान ग्रादि] संस्कार करें, जो (इह च प्रेत्य पावन:) इस जन्म वा परजन्म में पिवत्र करने वाला है।। १।। (स॰ प्र०२४७)

अन्य हारित्जना: संस्कारों के उद्देश्य श्रीर लाभ पर प्रकाश डालते हुए ऋषि दयानन्द लिखते हैं—"जिस करके शरीर श्रीर श्रात्मा सुसंस्कृत होने से धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष को प्राप्त हो सकता है श्रीर सन्तान श्रत्यन्त योग्य होते हैं। श्रतः संस्कारों का करना सब मन्ष्यों को श्रति उचित है।" (स० वि० भूमिका)

संस्कारों से बूरे संस्कारों का निवारण-

गार्भेहोंमेर्जातकर्मचौलमौञ्जोनिबन्धनैः । बैजिकं गाभिकं चैनो द्विजानामपमृज्यते ॥ २॥ [२।२७] (२)

(गार्भें:) गर्भगृद्धिकारक गर्भकालीन स्रर्थात् गर्भाधान, पुसवन, सीमन्तोत्रयन संस्कारों से (जातकर्मचौल-मौञ्जीनिबन्धनेः) [जाते जन्मनि शैशवावस्थायां क्रियते यत् संस्कारकर तत् जातकर्म] जन्म होने पर शैशवावस्था में जो संस्कार किये जाते हैं वे जातकर्म कहलाते हैं। उनमें जातकर्म [२।४] नामकरण [२।५-६], निष्क्रमण [२।६], सन्न-प्राश्चन [२।६]; स्रोर चौल स्रर्थात् चूड कर्म [२।१०], तथा मेखला-वन्धन स्रर्थात् उपनयन एवं वेदारस्भ स्रादि [२।११-४३॥२।४४,४६-२२४] को ग्रहण कर (गुरुणा + ग्रनुमतः स्नात्वा) गुरु की ग्राज्ञा से स्नान करके (द्विजः) ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैदय (सवर्णाम्) ग्रपने वर्ण की (लक्षणान्वि-ताम्) उत्तम लक्षण युक्त (भार्याम्) स्त्री से (उद्वहेत) विवाह करे।। ४।। (सं॰ वि॰ ६६)

"गुरु की ग्राज्ञा से स्नान कर गुरुकुल से ग्रनुक्रम पूर्वक ग्राके ब्राह्मण, क्षित्रिय, वैश्य ग्रपने वर्णानुकूल सुन्दरलक्षणयुक्त कन्या से विवाह करे।" (स॰ प्र० ७८)

श्चिन् हारिटिंड र (१) विवाह से मिन्नाय—'वि' उपसर्ग पूर्वक 'वह-प्रापणे, घातु से 'घन्' प्रत्यय के योग से विवाह और 'उद्' उपसर्ग से इसका पर्याय-वाची 'उद्वाह' शब्द बनता है। जिनका श्रयं है—'विशेष विधि पूर्वक एक-दूसरे को प्राप्त करके पारस्परिक जिम्मेदारी को वहन करना।' यह एक शास्त्रसम्मत सामा-जिक विधान है। इसमें स्त्री-पुरुष सुख-सुविधा हेतु और गृहस्य के कर्त्तंच्यों का पालन करने के लिए दम्पती के रूप में एक-दूसरे के साथ रहने का निश्चय करते हैं श्रीर पार-स्परिक दायित्वों को निभाते हैं। इस प्रकार रहकर सन्तानीत्पत्ति के द्वारा मानव वंश की श्रीमवृद्धि करते हैं।

इसको मनुस्मृति में 'पािर्णप्रहुर्ण' संस्कार भी कहा गया है। इसका भी यही अभिप्राय है कि उपर्युक्त उद्देश्यों के लिए एक-दूसरे का हाथ पकड़ना अर्थात् सहारा देना।

(२) मनुस्पृति में स्त्री-पुरुषों के विवाह की प्रायु—प्रत्यन्त प्रसिद्धि के कारण मनु ने यहां विवाह की प्रायु का उल्लेख नहीं किया है, किन्तु अन्यत्र इसका स्पष्ट उल्लेख है। प्रसगवश उस पर यहां विस्तृत विवेचन किया जाता है।

वेदों में तथा अन्य शास्त्रों में मनुष्य की श्रीसत प्रायु एक सौ वर्ष मानी गई है। इसी श्राघार पर वेदों में सौ श्रीर सौ वर्षों से श्रीधक स्वस्थेन्द्रियों से युक्त जीवन-प्राप्ति की प्रार्थना की गयी है—'तच्चक्षुर्देवहितं पुरस्ताच्छुक मुच्चरत्। पश्येम शरदः शतं चीवेम शरदः शतं श्रुख्याम शरदः शतं प्रज्ञवाम शरदः शतं भ्रुख्याम शरदः शतं भ्रुख्याम शरदः शतं भ्रुख्याम शरदः शतं भ्रुख्याम शरदः शतं भ्रुष्याम शर्षे भ्रुष्याम भ्रुष्याम शर्षे भ्रुष्याम भ्

(क) इस श्रीसत श्रायु के अ। धार पर मनु ने मनुष्य-जीवन को निम्न चार श्रवस्थाश्रों में विभाजित करके उसकी श्रविध निर्धारित की है—

चतुर्यमायुषो मागमुषित्वाचं गुरौ द्विजः।
द्वितीयमायुषो मागं कृतदारो गृहे वसेत्।। ४ । १ ।। ४ । १६६ ।
वनेषु च विहृत्यंवं तृतीयं मागमायुषः।
चतुर्यमायुषो मागं त्यक्तवा सङ्गान्परिवजेत्।। ६ । ३३ ॥
सौ वर्षं की स्रायु के इस प्रकार २५-२५ वर्षं के चार भाग होते हैं। स्रायु के

प्रथमभाग में प्रथात् २५ वर्ष तक ब्रह्मचर्य पालन करना चाहिए। द्वितीय भाग में प्रथात् २५ के पश्चात् गृहस्थ बनकर रहे। पुत्र का पुत्र होने पर प्रथवा त्वचा, केश पक जाने पर [६।२] गृहस्थ से वानप्रस्थ बनकर तृतीयभाग में प्रथात् ७५ वर्ष तक वनस्थ रहे उसके पश्चात् चतुर्थ भाग में सन्यासी बन जाये।

इन विधानों से मनु ने यह स्पष्ट संकेत दिया है कि पुरुष की विवाह की आयु कम से कम २५ वर्ष है। उससे पूर्व विवाह नहीं होना चाहिए।

(स) स्त्री के विवाह की प्रायु-इसका संकेत मनु ने ६।६० श्लोक में दिया है— "त्रीणि वर्षाण्युदीक्षेत कुमार्यु तुमती सती। कथ्व तु कालादेतस्माद्विन्देत सबृशं पतिस्।"

स्रयात्-मासिक धर्म प्रारम्भ होने के पश्चात् तीन वर्ष पर्यन्त प्रतीक्षा करने के उपरान्त कन्या स्वयंवर कर सकती है।

कन्यात्रों को मासिक धर्म सामान्यतः १३-१५ वर्ष की अवस्था में प्रारम्भ होता है। तीन वर्ष के अनन्तर यह काल १६-१, की आयु का होता है। अतः कन्या के विवाह की कम से कम आयु १६ वर्ष है। २५ वर्ष का पुरुष १६ वर्ष की कन्या से विवाह करे। इससे अधिक आयु में इतने ही अनुपात से विवाह होना चाहिए। क्यों कि प्रजनन सामर्थ्य एवं शरीर-रचना की दृष्टि से १६ वर्ष की कन्या २५ वर्ष के पुरुष के तुल्य होती है।

- (ग) मनु ने विवाहोपरान्त स्त्री के कर्त्तव्यों का जो वर्णन किया है, जैसे—
  गृह्वकार्यों में दक्ष होना, घर की साज-सज्जा, शुद्धि श्रादि में चतुर होना, श्राय-व्यय की
  सभाल रखना [४।१५०], गृह-स्वामिनी होना, सभी वस्तुश्रों की संभाल, धार्मिक
  श्रनुष्ठानों का संयोजन [६।११,२६-२८,६६,१०१], इनसे भी यह जात होता है
  कि ये किसी श्रल्पायु के नहीं श्रपितु समभदार युवती के लिए विहित कर्त्तव्य हैं।इससे
  भी यह सिद्ध होता है कि कन्या की विवाह योग्य श्रायु १६-१७ वर्ष से ऊपर ही है।
- (३) श्रायुवेंद के अनुसार विवाह की श्रायु—इस विषय में वैद्यक ग्रन्थ सर्वोत्तम प्रमाण होते हैं क्योंकि उनमें शरीर के श्राधार पर उचित-अनुचित का विवेचन होता है। श्रायुवेंद के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'सुश्रुत' में शरीर की वृद्धि श्रीर क्षीणता के श्राधार पर चार श्रवस्थाएं प्रविश्वत की हैं श्रीर तदनुसार विवाह की श्रायु निर्धारित की है—

"चतन्नो प्रवस्थाः शरीरस्य वृद्धिः, यौवनष्, संपूर्णता, किंचित् परिहाणिः चेति । ग्राषोडशात् वृद्धिः, ग्रापञ्चिविश्वतः यौवनम्, ग्राचत्वारिशतः संपूर्णता, ततः किंञ्चित् परिहागिः चेति ।" [सुश्रुत सूत्रस्थान ३४।२४॥] = शरीर की चार ग्रवस्थाए हैं, सोलहवें वर्ष से चौबीस तक वृद्धि = बढोतरी की ग्रवस्था, पच्चीसवें वर्ष से यौवन का प्रारम्भ होता है और चालीसवें में यौवन की परिपक्वता होती है। उसके पश्चात् शरीर की धातुओं में कुछ-कुछ क्षीणता ग्राने लगती है।

यह युवावस्था ही विवाह की अवस्था होती है। इससे पूर्व शरीर की धातुम्रों

में अपरिपक्वता होती है। बालविवाह से, जहां शरीर की घातुओं का विकास रक जाता है, वहां गर्भे और सन्तान सम्बन्धी अनेक आशंकाए हो जाती हैं; जैसे—गर्भ का न रहना, गर्भसाव, गर्भपात, दुबंल सन्तान का जन्म, जन्म के बाद शीघ्र मृत्यु, सन्तान का अस्वस्थ रहना आदि। इसी कारण सुश्रुतकार ने २५ वर्ष से पूर्व पुरुष का, १६ वर्ष से पूर्व कन्या के विवाह का निषेध किया है। कुशल वैद्य २५ वर्ष के पुरुष और १६ वर्ष की कन्या को प्रजनन में समसामर्थ्य वाला बताते हैं। निम्न प्रमाणों में ये मान्यताए दृष्टव्य हैं—

पञ्चिविशे ततो वर्षे पुमान्नारी तु षोडशे।
समत्वागतवीर्यो तो जानीयात् कुशलो भिषक्।। सुश्रुत सूत्र० ३४। १०॥
ऊनषोडश वर्षायामप्राप्तः पञ्चिविशितम्।
यद्याधत्ते पुमान् गर्भे कुक्षिस्यः स विपद्यते॥
जातो वा न चिरं जीवेत् बीवेद्वा दुर्बलेन्द्रियः।
तस्मादत्यन्तवालायां गर्माधानं न कारयेत्॥ सुश्रुत श० १०।४७-४८॥

(४) वेद में विवाह की आयु—वेद में ब्रह्मचारिणी कन्या द्वारा युवक पुरुष को वरण करने का कथन है। उपर्युक्त प्रमाणों में युवावस्था २५ वर्ष के अनन्तर बतलायी गयी है। इस प्रकार वेदों में भी २५ वर्ष के अनन्तर ही विवाह की आयु मानी गयी है। मन्त्र निम्न है—

"ब्रह्मचर्येल कन्या युवानं विन्वते पतिम् ॥" त्रथवंवेद ११ । ४ । ४ ॥

ग्रथात्—''जैसे,लड़के पूर्ण ब्रह्मचर्य ग्रौर पूर्ण विद्या पढ़ पूर्ण जवान होके अपने सदृश कन्या से विवाह करें, वैसे कन्या भी ग्रखण्ड ब्रह्मचर्य से पूर्ण विद्या पढ़ युवित हो, श्रपने तुल्य पूर्ण युवावस्था वाले पित को प्राप्त होवे।" (स० वि० वेदारम्भप्रकरण)

विवाह-योग्य कन्या-

असिपण्डा'च या मातुरसगोत्रा च या पितुः। सा प्रशस्ता द्विजातीनां दारकर्मण मैथुने ॥ ५ ॥ (५)

(या मातुः ग्रसिण्डा) जो स्त्री माता की छह पीढ़ी (च) ग्रीर (पितुः ग्रसगोत्रा) पिता के गोत्र को न हो (सा) वही (द्विजातीनाम्) द्विजों के लिए (दारकर्मिण्) विवाह करने में क (प्रशस्ता) उत्तम है।। प्र।।
(सं० वि० ६६)

🔆 (मैथुने) मैथुन के लिए

''जो कन्या माता के कुल की छः पीढ़ियों में न हो ग्रौर पिता के गोत्र की न हो उस कन्या से विवाह करना उचित है'' (स॰ प्र० ७६)

विवाह में त्याज्य कुल-

महान्त्यपि समृद्धानि गोजाविधनधान्यतः । स्त्रीसम्बन्धे दशेतानि कुलानि परिवर्जयेत् ॥ ६ ॥ (६)

(स्त्रीसंबन्धे एतानि दशकुलानि) विवाह में नीचे लिखे हुए दश कुल (गो+ग्रजा+ग्रवि+धनधान्यतः समृद्धानि महान्ति+ग्रिप) चाहे वे गाय श्रू ग्रादि पशु. धन ग्रीर धान्य से कितने ही बड़े हों (परिवर्जयेत्) उन कुलों की कन्या के साथ विवाह न करे।। ६ ।। (सं० वि० ६६)

क्कि(ग्रजा) बकरी (ग्रवि) भेड़ .....

"चाहे कितने ही घन, घान्य, गाय, ग्रजा, हाथी, घोड़े, राज्य, श्री, ग्रादि से समृद्ध ये कुल हों तो भी विवाह-सम्बन्ध में निम्नलिखित दश कुलों का त्याग कर दे।" (स॰ प्र० ८०)

> हीनक्रियं निष्पुरुषं निश्चन्दो रोमशार्शसम् । क्षय्यामयाव्यपस्मारिश्वित्रकुष्ठिकुलानि च ॥ ७ ॥ (७)

वे दश कुल ये हैं—(हीनक्रियम्) एक = जिस कुल में उत्तम क्रिया न हो (निष्पुरुषम्) दूसरा—जिस कुल में कोई भी उत्तम पुरुष न हो (निश्छन्दः) तीसरा-जिस कुल में कोई विद्वान् न हो (रोमश + अर्शसम्) चौथा जिस कुल में शरीर के ऊपर बड़े-बड़े लोम हों, पांचवां—जिस कुल में बवासीर (क्षयी) छठा — जिस कुल में क्षयी (राजयक्ष्मा) रोग हो (ग्रामयावी) सातवां—जिस कुल में ग्राग्निनन्दता से ग्रामाशय रोग हो (ग्रपस्मारि) ग्राठवां—जिस कुल में मृगी रोग हो (श्वित्रि) नववां—जिस कुल में श्वेतकुष्ठ (च) ग्रीर (कुष्ठि कुलानि) दशवां—जिस कुल में गिलतकुष्ठ ग्रादि रोग हों उन कुलों की कन्या ग्रथवा उन कुलों के पुरुष से विवाह कभी न करे।। ७।। (सं॰ वि॰ ६६)

"जो कुल सित्क्रिया से हीन, सत्पुरुषों से रहित वेदाध्ययन से विमुख, शरीर पर बड़े-बड़े, लोम अथवा बवासीर, क्षयी, दमा, खांसी, ग्रामाशय, मिरगी, श्वेतकुष्ठ और गलितकुष्ठयुक्त कुलों की कन्या वा वर के साथ विवाह होना न चाहिये क्योंकि ये सब दुर्गु एा ग्रीर रोग विवाह करने वाले में भी प्रविष्ट हो जाते हैं। इसलिये उत्तम कुल के लड़के ग्रीर लड़कियों का ग्रापस में विवाह होना चाहिए।" (स० प्र० ८०)

विवाह में त्याज्य कन्याएं ---

नोद्वहेत्कपिलां कन्यां नाधिकांगीं न रोगिणीम्। नालोमिकां नातिलोमां न वाचाटां न पिङ्गलाम्॥ ८॥ (८)

# नर्भवृक्षनदीनाम्नीं नात्यपर्वतनामिकाम् । न पश्यिहप्रेष्यनाम्नीं न च भीषणनामिकाम् ॥ ६ ॥ (६)

(किपलाम्) पीले वर्ण वाली (ग्रधिक + ग्रङ्गीम्) ग्रधिक ग्रङ्गवाली जैसी छंगुली ग्रादि (रोगिणीम्) रोगवती (ग्रलोमिकाम्) जिस के शरीर पर कुछ भी लोम न हों (ग्रतिलोमाम्) जिसके शरीर पर बड़े-बड़े लोम हों (वाचाटाम्) व्यथं ग्रधिक बोलने हारी (पिङ्गलाम्) जिसके पीले, बिल्ली के सहश नेत्र हों, तथा (ऋक्ष-वृक्ष-नदी-नाम्नीम्) जिस कन्या का ऋक्ष=नक्षत्र पर नाम ग्रर्थात् रेवती रोहिणो इत्यादि, ॐ नदी=जिसका गंगा, यमुना इत्यादि (ग्रन्त्य-पर्वत-नामिकाम्) पर्वत—जिसका विष्याचला इत्यादि (पक्षी + ग्रहि-प्रेष्य-नाम्नीम्) पक्षी ग्रर्थात् कोकिला, हंसा इत्यादि, ग्रहि ग्रर्थात् उरगा, भोगिनी इत्यादि, प्रेष्य—दासी इत्यादि ग्रीर जिस कन्या का (भीषणनामिकाम्) कालिका, चंडिका इत्यादि नाम हो (न) उससे विवाह न करे।। द, ह।। (सं० वि० हह) ॐ

🎉 (वृक्ष) तुलसिया, गेंदा, गुलाबा, चंपा, चमेली म्रादि वृक्ष नाम वाली। (स॰ प्र॰ ८०)

न पीले वर्ण वाली, न ग्रधिकाङ्गी ग्रथीत पुरुष भे लम्बी-चौड़ी ग्रधिक

१. महर्षि-दयानन्द ने (२।८) श्लोक के 'ग्रधिकांगी' शब्द के दो अर्थ किये हैं— (१) ग्रधिक अङ्ग वाली, जैसी छंगुली ग्रादि। (२) पुरुष से लम्बी चौड़ी। इस पर पौरािंग को सह ग्राक्षेप मिथ्या है कि इस शब्द के दोनों ग्रर्थ नहीं बन सकते। देखिये इन ग्रथों की सिद्धि—

<sup>(</sup>१) प्रधिकाङ्गीम् — प्रधिकान्यंगानि यस्यास्ताम् । अर्थात् जिसके अधिक अङ्ग हैं, वह छंगुली ग्रादि । इस प्रर्थं में अधिक' शब्द विशिष्ट वाची तथा 'अङ्ग' शब्द अवयववाची है ।

<sup>(</sup>२) अधिकाङ्गीम् = अधिकम् अङ्गं = शरीरं यस्यास्ताम् । प्रयीत् जिसका शरीर ग्रधिक = लम्बा चौड़ा है, उसको । इस ग्रयं में ग्रधिक, 'ग्रध्यारूढ = बढ़ा हुग्रा ग्रयं में ग्रीर 'ग्रङ्ग' शब्द ग्रङ्ग समुदाय शरीर ग्रयं का बोधक है। इन अर्थों में प्रमाग्य —

<sup>(</sup>क) 'ग्रधिकम्' ग्रष्टाध्यायी (५।२।७३) सूत्र में 'ग्रघ्यारूढ' शब्द का उत्तर-पदलोप ग्रौर 'कन्' प्रत्यय से इस की सिद्धि की है। ग्रौर निरुक्त में 'ग्रधि' शब्द का 'उपरिभाव' ग्रथं भी बताया है। 'ग्रधीस्युपरिभावमैं इवर्यं वा।' (निरुक्त १।३)

हुई [प्रचित्तत ग्रथं—किपल (भूरे) वर्णवाली, ग्रधिक (या कम) ग्रङ्गों वाली (यथा—छह ग्रंगुलियों वाली या चार या तीन ग्रंगुलियों वाली ग्रादि), नित्य रोगिग्गी रहने वाली, वित्कुल रोम से रहित या बहुत ग्रिथिक रोमवाली, श्रिथक बोलने वाली ग्रोर भूरी-भूरी ग्रांखों वाली कन्या से विवाह न करें।। द ।।]

बलवाली, न रोगयुक्ता, न लोमरिहत, न बहुत लोमवाली न बकवाद करने हारी और भूरे नेत्र वाली, न ऋक्ष अर्थात् अधिवनी, भरणी, रोहिणीदेई, रेवतीबाई, चित्तारि आदि नक्षत्र नाम वाली; तुलिसया, गेंदा, गुलाबा, चंपा चमेली आदि वृक्ष नाम वाली; गंगा, जमना आदि नदी नाम वाली; चांडाली आदि अन्त्य नाम वाली, विन्ध्या, हिमालया, पार्वती आदि पर्वत नाम वाली; कोकिला, मैना आदि पक्षी नाम वाली; नागी, भुजंगा आदि सर्प नाम वाली; माधोदासी, मीरादासी आदि प्रेष्य नाम वाली और भीमकुं अरि, चिष्डका, काली आदि भीषण नाम वाली कन्या के साथ विवाह न करना चाहिए, । क्योंकि ये नाम कुत्सित तथा अन्य पदार्थों के भी हैं।" (स॰ प्र० ८०)

> त्रव्यङ्गाङ्गीं सौम्यनाम्नीं हंसवारएगामिनीम् । तनुलोमकेशवशनां मृद्वङ्गीमुद्वहेस्त्रियम् ॥ १० ॥ (१०)

(ग्रन्यङ्ग + ग्रङ्गीम्) जिसके सरल सूधे ग्रङ्ग हों, विरुद्ध नहीं (सोम्यनाम्नीम्) जिसका नाम सुन्दर ग्रर्थात् यशोदा, सुखदा ग्रादि हो (हंस – वारएगामिनीम्) हंस ग्रीर हथिनी कें तुल्य जिसकी चाल हो (तनु – लोम – केशदशनाम्) सूक्ष्म लोम, केश ग्रीर दांत युक्त (मृदु + ग्रङ्गीम्) जिसके सब ग्रङ्ग कोमल हों, वैसी (स्त्रियम् उद्वहेत्) स्त्री के साथ विवाह करना चाहिए।। १०।। (स० प्र० ८१)

"िकन्तु जिसके सुन्दर श्रंग, उत्तम नाम, हंस श्रीर हस्तिनी के सद्द्य चाल वाली, जिसके सूक्ष्म केश श्रीर सूक्ष्म दांत हों, जिस के सब श्रंग कोमल हों, उस स्त्री से विवाह करें " (सं विव ६६) श्राठ प्रकार के प्रचलित विवाह श्रीर उनकी विधि—

### चतुर्णामपि वर्णानां प्रेत्य चेह हिताहितान् । ब्रष्टाविमान्समासेन स्त्रीविवाह।न्निबोधत ॥ २० ॥ [११]

(ल) 'ग्रङ्ग' शब्द ग्रवयव ग्रथं में तो प्रसिद्ध ही है किन्तु ग्रङ्गी = शरीर के लिए भी ग्राता है। जैसे 'येनाङ्गविकारः' (ग्र० २।३।२०) सूत्र में पाणिनि मुनि ने 'ग्रङ्गी ग्रथं में ग्रङ्ग' शब्द का प्रयोग किया है। महाभाष्य में महिष-पतञ्जलि लिखते हैं-'अंगं शब्दोऽग्रं समुदायशब्दः।' इस पर कैयट लिखते हैं - 'अङ्गान्यस्य सन्तीत्यर्श-आदित्वा-दच्त्रत्ययान्तोऽत्रांगशब्दो निविष्टः।'

अतः 'ग्रङ्ग' शब्द का केवल ग्रवयव ग्रथं मानकर महर्षि के ग्रथं पर आक्षेप करने वालों को प्रथम शास्त्रीयाध्ययन भलीभांति करना चाहिये। महर्षि दयानन्द व्याकरणादि के उद्भट्ट विद्वान् तथा योगी ये, वे शास्त्रविरुद्ध ग्रथं कैसे कर सकते थे? (चतुर्णाम् + ग्रिप वर्णानाम्) चारों वर्णों — ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर श्रूद्र के (प्रेत्य च + इह हित + ग्रहितान्) परलोक में ग्रीर इस लोक में हित करने वाले [३।४१-४२] (इमान् ग्रब्टी स्त्रीविवाहान्) इन ग्राठ प्रकार के स्त्रियों के, साथ होनेवाले विवाहों को (समासेन) संक्षेप से (निबोधत) जानो, सुनो ॥ २०॥

अन्तुर्ट्योट्डन्स: आठ विवाह श्रीर मनु की मान्यता—इस विषय संकेतक क्लोक में मनु ने स्त्री-पुरुषों के दाम्पत्य सम्बन्ध में चारों वर्णों के लिए विशेष प्रक्रिया श्रीर योग्यतानुसार (जिस व्यक्ति पर जो लागू हो सकती है) ग्राठ विवाह विधियों का उल्लेख किया है। यद्यपि वर्णों के लिए यहां उल्लेख है किन्तु उनमें से प्रथम चार विवाहों को ही मनु चारों वर्ण वालों के लिए हितकारी [३।२०], उत्तम श्रीर धर्मानुकूल मानते हैं। शेष चारों—ग्रासुर, गान्धर्व, राक्षस श्रीर पैशाच को निन्दित, श्रहितकारी [३।२०], श्रीर श्रधर्मानुकूल मानते हुए उन्हें 'दुविवाह' की संज्ञा से श्रीमित करते हैं [३।३६-४२]। निन्दित विवाहों को श्रपनान वाले व्यक्ति श्रीर उनकी प्रजा भी निन्द होती है, श्रतः वे निषद्ध हैं [३।४२]।

इसी प्रकार ग्राषं विवाह में प्रचलित 'गोयुगल' देने की प्रथा को भी मनु ग्रमान्य घोषित करते हैं। बिना कुछ ले-देकर ग्राषं विवाह करना ही धर्मानुकूल है [३।५३-५४] [इष्टब्य ३। २६ की समीक्षा भी]

> बाह्यो दैवस्तयैवार्षः प्राजापत्यस्तयाऽऽसुरः । गान्धर्वो राक्षसञ्चेव पैशाचश्चाष्टमोऽधमः ॥ २१ ॥ (१२)

(ब्राह्मः दैवः तथा + एव + ग्राषेः प्राजापत्यः तथा ग्रासुरः) ब्राह्म, दैव ग्राषं, प्राजापत्य, ग्रासुर (गान्धर्वः राक्षसः च एव ग्रधमः धैशाचः च ग्रष्टमः) गान्धर्वं, राक्षस ग्रीर + पैशाच ये विवाह ग्राठ प्रकार के होते हैं ॥ २१ ॥ (सं० वि० ६६)

+ (ग्रधमः) सबसे निन्दनीय .....

ब्राह्म ग्रथित् स्वयंवर विवाह का लक्षरा-

म्राच्छाद्य चार्चियत्वा च श्रुतिशीलवते स्वयम् । म्राह्य दान कन्याया ब्राह्मो धर्मः प्रकीर्तितः ॥ २७ ॥ (१३)

(श्रुतिशीलवते, ग्रर्चयित्वा) कन्या के योग्य सुशील, विद्वान् पुरुष का

सत्कार करके (ग्राच्छाद्य) कन्या को वस्त्रादि से श्रलंकृत करके (स्वयम् ग्राहूय) उत्तम पुरुष को बुला अर्थात् जिसको कन्या ने प्रसन्न भी किया हो (कन्यायाः दानम्) उसको कन्या देना (ब्राह्मः धर्मः प्रकीतितः) वह 'ब्राह्म विवाह' कहाता है ।। २७ ।। (सं० वि० ६६)

अत्युद्धी का स्थाप एवं विवेचन विद्वान् एवं श्रेष्ठ गुरा-कर्म-स्वभाव के वर को , जिसको कन्या ने स्वयं वरण कर प्रसन्न किया हो, आदरपूर्व क वुलाकर, वस्त्र आदि से अलंकृत कर, दोनों के आदर-सत्कार पूर्व क कन्या प्रदान करना 'ब्राह्म-विवाह' है। इस विवाह में कोई लेन-देन नहीं होता। 'स्वयम् आहूय' पदों से यह व्यंजित है कि कन्या द्वारा वर का चुनाव किया जाता है। सामान्यतः इसमें माता-पिता की भी सहमित होती है [किन्तु स्वयंवर में यह अनिवार्य नहीं है १।६०-६१]। इसमें कन्या की इच्छा प्रमुख होती है। यह विवाहों में सबसे उत्तम विधि है। वेदों में पारंगत विद्वानों द्वारा अनुमोदित, सम्मत या उनके आचरणानुरूप होने से इस का नाम 'ब्राह्म' है।

(२) बाह्य-विवाह ही स्वयंवर विवाह—कत्या द्वारा स्वयं पसन्द ग्रौर प्रसन्त करके विवाहार्थ बुलाने के कारण बाह्य-विवाह ही स्वयंवर विवाह है। प्राचीन साहित्य में स्वयंवर प्रथा थी ग्रौर इसको सर्वश्रेष्ठ घोषित किया गया है। विवाहों में यह ही सर्वश्रेष्ठ है। ६। ६०-६१ में भी मनु ने कन्या को इसी स्वयंवर विवाह को करने का निर्देश दिया है—'विन्देत सदृशं पितम्' = ग्रपने सदृश योग्य पित का वरण करे। दैविववाह का लक्षण—

# यज्ञे तु वितते सम्यगृत्विजे कमं कुर्वते । श्रलंकृत्य सुतादानं देवं धर्मं प्रचक्षते ॥ २८ ॥ (१४)

(वितते तु यज्ञे) विस्तृत यज्ञ में (सम्यक् ऋत्विजे कर्म कुर्वते) बड़े-बड़े विद्वानों का वरण कर उसमें कर्म करने वाले विद्वान् को (म्रलंकृत्य सुतादानम्) वस्त्र, ग्राभूषण ग्रादि से कन्या को सुशोभित करके देना (दैवं धर्म प्रचक्षते) वह 'दैव विवाह' + ॥ २८॥ (सं० वि० ६६) ﷺ

+(प्रचक्षते) कहा जाता है।

अन्तुद्धीत्जनः (१) देव विवाह के लक्षण का स्पष्टीकरण-

<sup>% [</sup>प्रचलित ग्रयं-—ज्योतिष्टोम ग्रादि यज्ञ में विधिपूर्वक कर्म करते हुए ऋत्विक् के लिए (वस्त्रालङ्कार ग्रादि से) अलकृत कन्या का दान करने को धर्मगुक्त 'दैव-विवाह' कहते हैं।। २८॥

क्लोकोक्त वचनों से अभिप्राय स्पष्ट हुआ कि 'विवाह के उद्देश्य से आयोजित यज्ञ में विवाह के उद्देश्य से सम्मिलित होकर, यजीय क्रियाओं को सम्पन्न करने वाले विद्वान् व्यक्ति का वरण कर (या पूर्व वरण किये हुए और आकर यज्ञकमं सम्पादित करते हुए विद्वान् को) वस्त्र, आभूषणों अपदि से अलंकृत कर कन्या प्रदान करना देव विवाह है।

- (२) देव किनको कहते हैं? —देव, सात्त्विक प्रवृत्ति के [१२।४० विद्वानों को कहते हैं [द्रष्टव्य २।१२७ (२।१५२) क्लोक और ३। ५२ पर 'देव' शीर्षक समीक्षा], और ग्रग्निहोत्र को भी देवयज्ञ के नाम से ग्रभिहित किया जाता है। यज्ञ का विशेष अनुष्ठान और उसमें यज्ञ कमं करने वाले विद्वान् व्यक्ति को कन्यादान करना, ये दोनों बातें 'दैव' इस संज्ञा के अनुष्ठप ही हैं। यह विधि देवों =विद्वानों के कमीनुरूप और सम्मत है, ग्रतः इसका नाम 'दैव विवाह' है।
- (३) ऋतिक का प्रसंगानुकूल अयं —ऋतिक शब्द यद्यपि 'यज्ञ करने वाले बाह्मण विद्वान्' के लिए अधिक प्रसिद्ध है, किन्तु यहां प्रसंगिवशेष से इस शब्द का विशेष प्रयं है। निरुक्त में ऋतिक की एक ब्युत्पत्ति यह मी दी है 'ऋतुयाजी अवतीति वा' [निरु शिश्ट]। ऋतौ कालविशेष, अवसरिवशेष याजी यजनशीलः याजनशीलो वा। ऋतु शब्द के 'कालविशेष' और 'उद्देश्यविशेष' अर्थ भी हैं। अवसरिवशेष या उद्देश्यविशेष के लिए यजन करने वाला भी ऋतिक कहलाता है। इस प्रकार विवाह प्रसंग में 'ऋतिक गब्द का अर्थ हुआ 'विवाह के उद्देश्य से आयोजित यज्ञ में, विवाह के उद्देश्य से अपने करने वाला अर्थात् यज्ञीय क्रियाओं को सम्पादन करने वाला विद्वान् द्विज, जिसका विवाहार्थ वरण किया जाता है।' विवाह-यज्ञ में 'वर' ही प्रमुख रूप से यज्ञीय क्रियाओं को सम्पन्न करता है। प्रायः सभी क्रियाएँ वर पर केन्द्रित होती हैं।

प्रचलित टीकाओं में ऋत्विक् शब्द का प्रसिद्धार्थ 'यज्ञ कराने वाला ब्राह्मण विद्धान्' ग्रहण करके 'ऋत्विज्' को ही कन्यादान करना दैविववाह बतलाया गया है। यह अयं मनुवचन से विरुद्ध है और प्रसंगानुकूल नहीं है। यतो हि, (१) मनु ने ये सभी विवाह-विधियां चारों वणों के लिए विहित की हैं [३। २०] उनमें प्रथम चार सभी के लिए उत्कृष्ट हैं और अन्तिम चार सभी के लिए निन्छ हैं [३।३६-४२], (२) आठ विवाहों में किसी भी विवाह का किसी वर्णविशेष के लिए निर्धारण नहीं है अपितु योग्यता और प्रक्रियानुसार है। दैविववाह को केवल 'ऋत्विक्' के लिए मानना उसके उद्देश्य को सीमित करना है, जो मनुसम्मत नहीं। अन्य विवाह-विधियां जब सभी वणों के लिए हैं तो दैव विवाह केवल ऋत्विक् व्यक्तियों के लिए विणत हो, यह बात प्रसंगानुक्ल नहीं है। इससे 'ऋत्विक्' शब्द के उपर्युक्त प्रथं की पुष्टि होती है।

म्रार्षविवाह का लक्षण--

एकं गोमियुनं द्वे वा वरादादाय धर्मतः। क्रन्याप्रदानं विधिवदार्थो धर्मः स उच्यते॥ २६॥ (१५) जो (वरात्) वर से (धर्मतः) धर्मानुसार (एकं गोमिथुनं वा द्वे) एक गाय बैल का जोड़ा अथवा दो जोड़े (आदाय) लेकर (विधिवत् कन्या प्रदानम्) विधि अनुसार अर्थात् यज्ञादिपूर्वक कन्या का दान करना है (सः) वह (आर्षः धर्मः उच्यते) 'आर्षविवाह' कहलाता है ॥ २६ ॥

"एक गाय बैल का जोड़ा स्रथवा दो जोड़े वर से लेके धर्मपूर्वक कन्यादान करना वह स्रार्ष विवाह।" (सं० वि० ६६)

अर न्यु कारित्य न्याः यह मनु का अपना विधान नहीं है। मनु की मान्यता ३। ५३ में है। इस पर स्वामी दयानन्द ने भी संस्कारविधि में टिप्पणी देकर लिखा है—

"यह बात मिथ्या है, क्योंकि आगे मनुस्मृति में निषेध किया है और युक्ति-विरुद्ध भी है। इस लिए कुछ भी न ले-देकर दोनों की प्रसन्नता से पाणिग्रहण होना आर्ष विवाह है।" (सं० वि० पृ० ११६ विवाहप्रकरण)

(१) ग्राषंविवाह के विवाद का विवेचन—ग्राषं विवाह में कुछ ग्राचारों के मत में 'वर से एक गौ का जोड़ा लेकर कन्या प्रदान करने' का कथन है, जैसा कि इस क्लोक में है। किन्तु मनु ने इस विचार का ३। ५३-५४ में तीव्र शब्दों में खण्डन किया है।

इस क्लोक में गोयुगल का विघान होने और ३। ५३ में उसका निषेध होने से व्याख्याकारों ने यह जिज्ञासा और ग्रापित प्रकट की है कि फिर ग्राषिववाह का लक्षण क्या है, मनु ने इसको स्पष्ट नहीं किया। ग्रनेक व्याख्याकारों ने इसका समाधान नहीं किया है। कुल्लूकभट्ट ने इसका समाधान करते हुए कहा है कि 'इस क्लोक में 'धर्मतः' पद पठित है, जिसका ग्राभिप्राय है कि विवाह में दान देने के वर्म का पालन करने के लिए गोयुगल ले लेना चाहिए, लालचवश नहीं। मनु ने ग्राप्यम ३। ५१-५४ क्लोकों में लालचवश शुल्क लेने का निषध किया है, धर्मविधि को पूरा करने के लिए विहित वस्तु को लेने का नहीं।'

यह समाधान बुद्धिसंगत और मनुसम्मत सिद्ध नहीं होता। यह बात तो ठीक है कि ३। ५१-५४ रलोकों में मनु ने लालचवश धन ग्रादि लेने का तीत्र शब्दों में निषेष्ठ किया है किन्तु इस रलोक में विहित गोयुगल लेने के कथन को एक मत के रूप में प्रस्तुत करते हुए स्पष्ट शब्दों में इसका खण्डन भी किया है—

आर्षे गोमियुनं शुल्कं केचिदाहुः मृषेव तत् ।। ३ । ५३ ॥ मनु कहना चाहते हैं कि योड़ा या बहुत, कैसा भी लेन-देन 'कन्या को बेचने' के समान है, श्रतः नहीं लेना चाहिए। इस प्रकार यह समाधान संतोषजनक नहीं है [३ । ५४ की समीक्षा में एतत् सम्बन्धी विवेचन द्रष्टव्य है]।

(२) प्रवंविवाह का लक्षरा-प्रव प्रश्न उठता है कि ग्रापंविवाह का लक्षण

या होगा ? क्या मनु ने उसे स्पष्ट किया है? उत्तर में हम कह सकते हैं कि इस विधि नेषेच में ही इसका लक्षण स्पष्ट हो गया है, अतः उसको पृथक् से कहने की आवश्य-कता नहीं रहो। परिशेषन्याय से स्पष्ट हुआ कि 'बिना किसी लेन-देन के केवल विवाह संस्कारपूर्वक [विधिपूर्वक ३। २६] पूर्णतः सादगी से कन्या प्रदान करना, आर्ष-विवाह है।' इस क्लोक में कन्या के अलंकरण आदि की भी चर्चा नहीं है, जबिक २७, २६, ३० में है। इससे यह सिद्ध होता है कि इस विवाह में वस्त्र, आभूषण आदि से असंकृत करने का भी कथन नहीं है। यह विवाह उनके बिना पूर्णतः सादगी से ही होता है। केवल विवाह संस्कार करके ही वर—वधू ऋषित्रव के अनुरूप अर्थात् त्याग, तर्प, गम्भीर निष्ठा की मावना से प्रेरित होकर गृहस्थधारण का निश्चय करते हैं। ऋषिजन-सम्मत, अनुमोदित और उनके आचरणानूरूप होने से इसका नाम आर्ष है।

(३) ऋषि कौन हैं ?—मन्त्रद्रष्टा या किसी विद्या के तत्त्वद्रष्टा = विशेषज्ञ विद्वान् व्यक्तियों को ऋषि कहा जाता है। इस विषयक विस्तृत विवेचन ३।५२ की 'ऋषि' शीर्षक समीक्षा में देखिए।

प्राजापत्य विवाह का लक्षण-

### सहोभौ चरतां धर्ममिति वाचाऽनुभाष्य च। कन्याप्रवानमभ्यच्यं प्राजापत्यो विधिः स्मृतः॥ ३०॥ (१६)

(श्रम्यच्यं) कन्या श्रीर वर को, यज्ञशाला में विधि करके ('उभी घमं सह चरताम्' इति) सब के सामने 'तुम दोनों मिलके गृहाश्रम के कमों को यथावत् करो' ऐसा (वाचा-अनुभाष्य) कहकर (कन्याप्रदानम्) दोनों की प्रसन्नता पूर्वक पाणिग्रहण होना (प्राजापत्यः विधिः स्मृतः) वह प्राजापत्य विवाह कहाता है।। ३०।। (सं॰ वि॰ ६६)

द्वार कि दिन के दिन के प्राचीत्व के प्राचीत के स्वाचीत के प्राचीत के स्वाचीत के प्राचीत के स्वाचीत के प्राचीत के स्वाचीत के प्राचीत के प्राच

(२) प्रजापित किनको कहते हैं ?—प्रजापित, प्रजा ग्रथित सन्तान के पालन में तत्पर माता-पिता ग्रादि गृहस्य विद्वानों को कहते हैं। उन्हें 'पितर' भी कहा जाता है। इसमें बाह्मणों ग्रीर निरुक्त के प्रमाण हैं—"प्रजा ग्रपरयनाम" निरु २। २॥ प्रजापितः पाता वा पालयिता वा" निरु १०। ४१॥ "पितरः प्रजापितः" गो० उ० ६। १५॥

"पुरुषः प्रजापितः" शत० ६।२।१।२३॥ प्रजाम्नों को उत्पन्न करके उनका पासन करने के कारण पुरुष प्रजापित होता है। पितर अर्थात् माता-पिता म्रादि प्रजापित होते हैं ['पितर' पर विस्तृत विवेचन ३। ८२ की समीक्षा में द्रष्टव्य है]। सन्तानों का पालन करने वाले माता-पिता म्रादि गृहस्थ विद्वानों द्वारा म्रनुमोदित, सम्मत मीर उनके म्राचरणानुरूप होने से उसका नाम 'प्राजापत्य' है।

ग्रासुर विवाह का लक्षण-

### ज्ञातिम्यो द्रविएां दत्त्वा कन्याये चैव शक्तितः । कन्याप्रदानं स्वाच्छन्द्यादासुरो धर्म उच्यते ॥ ३१ ॥ (१७)

(ज्ञातिम्यः च कन्याये) वर की जाति वालों ग्रीर कन्या को (शक्तितः द्रविणं दत्त्वा) यथाशक्ति धन देके + (कन्याप्रदानम्) होम ग्रादि विधि कर कन्या देना (ग्रासुरः धमंः उच्यते) 'ग्रासुर विवाह' कहाता है ॥ ३१॥ (सं० वि० १००)

+ (स्वाच्छन्द्यात्) स्रपनी इच्छा से स्रर्थात् वर या कन्या की प्रसन्तता ग्रीर इच्छा का ध्यान न रखके .....

अम्बुटारिटा : (१) भ्रामुर-विवाह का लक्षण एवं विवेचन धन के लोभी माता-पिता कन्या या लड़के की इच्छाओं की उपेक्षा करके या उन्हें महत्त्व न देकर, परस्पर धन ले-देकर, प्रपनी इच्छा से जो विवाह कर देते हैं, वह 'ग्रामुर-विवाह' है। मनु इसे निन्दनीय और अधर्म मानते हैं [३।४१-४२]।

(२) असुर किनको कहते हैं? 'न सुरा:—असुराः' अर्थात् जो देवताओं के समान नहीं हैं। जो देवताओं के समान निःस्वार्थ, निर्वेर, परिहत, परोपकार, त्याग, तप, सिहण्णता आदि भावनाओं वाले नहीं हैं। जो अपने देह और प्राणों के ही पोषण में, अपने ही स्वार्थ, सुख-सुविधा, धन और हितसाधनमें तत्पर रहते हैं, उसकी पूर्ति के लिए तरह-तरह के छल-प्रपंच माया-जाल आदि रचते हैं, ऐसे व्यक्ति 'असुर' कहलाते हैं। इसमें निरुक्त और बाह्मणों के प्रमाण उल्लेखनीय हैं—''असुरताः स्थानेष्वस्ता, स्थानेम्य इति वा असुरिति प्राणानामास्तः शरीरे भवति, तेन तहन्तः।'' निरु ३। ७॥ ''(असुराः) स्वेष्वेवास्येषु जुह्वतक्षेत्रः'' शत० १९।१। न।१॥ मायात्येसुराः (उपासते)'' शत० १०।५।२।१०॥ असु क्षेपणे (अदादि) धातु से 'असेरुर्न् (उणादि १।४२) से 'उरन्' प्रत्यय से 'असुर' शब्द बना। 'असुर से 'सम्बन्ध-रखने वाला' अर्थ में अण्' प्रत्यय लगकर 'आसुर' बनता है। इस प्रकार दूसरे की भावनाओं की उपेक्षा करके धन और स्वार्थ-साधन में तत्पर व्यक्तियों द्वारा अनुमोदित, सम्मत अथवा उनके आचरणानुरूप होने से इसका नाम 'आसुर-विवाह' है।

गान्धवं विवाह का लक्षण--

इच्छयाऽन्योन्यसंयोगः कन्यायाश्च वरस्य च। गान्धर्वः स तु विज्ञेयो मेथुन्यः कामसम्भवः॥ ३२॥ (१८)

(वरस्य च कन्यायाः) वर भ्रौर कन्या की (इच्छया + ग्रन्योन्य-संयोगः) इच्छा से दोनों का संयोग होना (मंथुन्यः) श्रौर श्रपने मन में यह मान लेना कि हम दोनों स्त्री-पुरुष हैं (कामसंभवः) यह काम से हुम्रा (सः तु गान्धर्वः विज्ञेयः) वह 'गान्धर्व विवाह' कहाता है ॥३२॥ (सं० वि० १००)

आनु श्री टान्स : (१) गान्धर्व-विवाह का लक्षरण एवं विवेचन—लड़का और लड़की दोनों की इच्छा से परस्पर संयोग होकर शारीरिक सम्बन्ध स्थापित होना और अपने आपको पित-पत्नी के रूप में मानकर विवाह कर लेना, यह 'गान्धर्व-विवाह' है। यह कामभावना से होता है। मनु इसको निन्दनीय और अधर्मानुकूल मानते हैं[३।४१-४२]। मनु ने यद्यपि इसमें धन आदि लेने-देने की बात नहीं कही है किन्तु कौटिल्य अर्थ-शास्त्र के अनुसार ऐसा विवाह करने वाले व्यक्ति को विवाह के समय कन्या के माता-पिता को बदले में धन देना पड़ता है [प्रक० ४८। अ० २]।

(२) गन्धवं किन को कहते हैं ? गन्धवं की व्युत्पत्ति है "गाम् = वाचम् धरतीति गन्धवं:" अर्थात् गाने की उत्तम वाणी को धारण करने वाला। संगीत अर्थात् गाने, बजाने, नाचने की कला में प्रवीण लोगों को, जो विलासी, श्रामोद-प्रमोद में व्यस्त श्रृङ्गारिष्रय श्रीर कामुकप्रवृत्ति-प्रधान हैं 'गन्धवं' कहते हैं। ब्राह्मणों के निम्न प्रमाणों में इस पर प्रकाश डाला गया है—"रूर्पमिति गन्धवाः (उपासते) शत० १०। ४। २। २०॥ 'योषित् कामा वं गन्धवां' शत० ३। २। ४। ३॥ 'स्त्रीकामा वं गन्धवाः' ऐत० १। २७७। कौ० १२। ३॥ गन्धों में, मोदों में, प्रमादों में। तन्मे युष्मासु (गन्धवेंषु) जै० उ० ३। २४। ४॥ ऐसे व्यक्तियों से अनुमोदित, सम्मत या उनके आचरणानुरूप होने से इस विवाह का नाम 'गान्धवं' है।

राक्षस विवाह का लक्षण--

हत्वा छित्त्वा च भित्त्वा च क्रोशन्तीं रुदतीं गृहात् । प्रसह्य कन्याहरएां राक्षसो विधिरुच्यते ॥ ३३ ॥ (१६)

(हत्वा छित्त्वा च भित्त्वा) हनन, छेदन प्रर्थात् कन्या के रोकने वालों का विदारण कर (क्रोशन्तीं रुदतीं गृहात् प्रसद्धं कन्याहरएाम्) क्रोशती, रोती, कांपती ग्रीर भयभोत हुई कन्या का + वलात्कार हरएा करके विवाह करना (राक्षसः विधिः उच्यते) वह 'राक्षस विवाह' श्चाः ३३।। (सं वि १००)

 आक्रिक्टिन्द : (१) राक्षस विवाह का लक्षण एवं विवेचन—कन्या के पक्ष वालों से मार-पीट, लड़ाई-अगड़ा ग्रादि करके रोती-चिल्लाती कन्या को बलात उठा ले जाकर उससे विवाह करना 'राक्षस-विवाह' है। मनु के अनुसार यह विवाह भी निष्ट-नीय ग्रीर ग्रधमं है [३।४१-४२]। यद्यपि मनुस्मृति में इस विवाह में किसी लेन-देन का कथन नहीं है किन्तु कौटिल्य ग्रथंशास्त्र के वर्णनानुसार ग्रपहरणकर्ता को विवाह के बदले में कन्या के माता-पिता को धन देना पड़ता है [प्रक० ४८। ग्र०२]

(२) राक्षस किनको कहते हैं ? रक्ष्-पालने घातु से 'सर्वघातुम्योऽसुन्' (उणादि ४। १-६) सूत्र से 'असुन्' प्रत्यय और 'इदम्' प्रथं में ग्रण् प्रत्यय के योग से राक्षस शब्द सिद्ध होता है। निरुवत ४। १- में राक्षस की निरुवित देते हुए कहा है—"रक्षः रिक्ष-तथ्यमस्माव्, रहिस क्ष्मणोतीति वा, रात्रो नक्षते इति वा।" ग्रर्थात् जिससे घन-सम्पत्ति, प्राण ग्रादि की रक्षा करनी पड़े, जो एकान्त अवसर पाकर हानि पहुँचाता और जो रात्रि में लूट-पाट, चोरी-व्यभिचार आदि दुष्ट कर्मों में सिक्रय हो जाते हैं, वे राजस हैं। इस प्रकार ग्रपने स्वार्थ-साघन के लिए दूसरों की हानि करने वाले, दूसरों को सताने और पीड़ित करने वाले, ग्रत्याचारी, ग्रन्यायी, बलात्कारी, स्वभाव के और मांस-मदिराभोजी तमोगुणी [१२। ४४] व्यक्ति 'राक्षस' कहलाते हैं। ऐसे व्यक्तियों के ग्राचरणानुरूप, उनसे श्रनुमोदित या सम्मत होने से इसका नाम 'राक्षस विवाह' है।

पैशाच विवाह का लक्षण-

सुप्तां मत्तां प्रमत्तां वा रहो यत्रोपगच्छति । स पापिष्ठो विवाहानां पैशाचक्चाष्टमोऽधमः ॥ ३४ ॥ (२०)

(सुप्तां मत्तां वा प्रमत्ताम्) जो सोतीं आगल हुई वा नशा पीकर उन्मत्त हुई कन्या को (रहः यत्र + उपगुच्छेति) एकान्त पाकर दूषित कर देना (सः विवाहानाम् प्रधमः पापिष्ठः पैशाचः) यह सब विवाहों में नीच से नीच = महानीच, दुष्ट ग्रतिदुष्ट, पैशाच विवाह' है ॥ ३४॥

(सं०वि० १००)

अन्य क्यो क्या (१) पेशाच-विवाह का लक्षण एवं विवेचन—सोती हुई, पागल हुई या नशे में उन्मत्त कन्या को एकान्त श्रवसर में पाकर दूषित कर देना और उसमे विवाह करना; वह 'पैशाच विवाह' है। वह सब विवाहों में श्रत्यन्त नीच दुष्टतापूर्ण और पापरूप विवाह है। कौटिल्य के श्रनुसार उसमें भी विवाह करने वाले को विवाह के बदले कन्यापक्ष को धन देना पड़ता है [प्रक० ५८। श्र० २]।

(२) पिशाच किनको कहते हैं ?— पिश् श्रवयवे (तुदादि) घातु से 'क' प्रत्यय होने ने 'पिशम' पद बना। 'पिश' उपपद से आङ्पूर्वक 'चमु-ग्रदने' घातु से 'इः' प्रत्यय-पूर्वक 'पैशाच' शब्द बनता है। श्रथवा 'पिशित' पूर्वपद से 'ग्रश्' घातु से ग्रण्, 'इत' का लोप, शकार को चकार होकर पैशाच बनता है। 'ये पिशितम् = ग्रवयवीभूतं, पेशितं

वा मांस रुधिरादिकम् भाचमन्ति मक्षयन्ति ते पैशाचाः । प्राणियों का कच्चा मांस, रक्त तक खाने वाले, हिंसक, दुराचारी, भ्रनाचारी, मिलन संस्कारों वाले, श्रस्यन्त तमोगुणी [१२। ४४], श्रत्यन्त निम्न भीर घृणित स्वभाव के व्यक्ति 'पिशाच' कहलाते हैं। ऐसे व्यक्तियों के श्राचरणानुरूप या उनसे अनुमोदित, सम्मत होने से इस विवाह का नाम 'पैशाच' है।

प्रथम चार उत्तम विवाहों से लाभ---

बाह्यादिषु विवाहेषु चतुष्वेवानुपूर्वशः। बह्यवर्वेस्विनः पुत्रा जायन्ते शिष्टसंमता॥ ३६॥ (२१)

श्रू (ब्राह्म + म्रादिषु चतुर्षु विवाहेषु) ब्राह्म, दैव, म्रार्ष म्रौर प्राजा-पत्य इन चार विवाहों में पारिएयहण किये हुए स्त्री-पुरुषों से (पुत्राः जायन्ते) जो सन्तान उत्पन्न होते हैं वे (ब्रह्मवर्चस्विनः शिष्टसंमताः) वेदादि विद्या से तेजस्वी, म्राप्त पुरुषों के संगति से म्रत्युत्तम होते हैं ।। ३६ ।।

(सं० वि० १००)

🛞 (ग्रनुपूर्वशः) क्रमशः प्रारम्भ के ः .....

आक्रिट्रिट्र : यह वर्णन बालकों के उत्तम संस्कारों की सम्भावना के आधार पर भावी जीवन के लिए किया गया है। वे बालक भविष्य में अर्थात् बड़े होकर उक्तगुणों वाले बनते हैं।

रूपसर्त्वगुरा)पेता धनवन्तो यशस्विनः । पर्याप्तभोगां घमिष्ठा जीवन्ति च शतं समाः ॥ ४० ॥ (२२)

वे पुत्र वा कन्या (रूप-सत्त्वगुण + उपेताः) सुन्दर रूप, बल-पराक्रम, शुद्ध बुद्धि आदि उत्तम गुरायुक्त (धर्नवन्तः) बहुधन युक्त (यशस्त्रिनः) पुण्य कीर्त्तिमान् (च) और (पर्याप्तभोगाः) पूर्ण भोग के भोक्ता (धर्मिष्ठाः) धर्मात्मा होकर (शतं समाः जीवन्ति) सौ वर्षं तक जीते हैं।। ४०।।

(सं० वि० १००)

ब्रन्तिम चार विवाह निन्दनीय—

इतरेषु तुं श्विब्देषु नृशंसानृतवादिनः । जायन्ते दुर्विवाहेषु ब्रह्मधर्मद्विषः सुताः ॥ ४१ ॥ (२३)

(इतरेषु तु शिष्टेषु दुविवाहेषु) चार विवाहों से जो बाकी रहे चार-श्रासुर, गान्धवं, राक्षस श्रीर पैशाच, इन चार दुष्ट विवाहों से उत्पन्न हुए (सुताः) सन्तान (नृशंसा + ग्रनृतवादिनः) निन्दित कर्मकर्त्ता, मिथ्यावादी (ब्रह्मधर्मद्विषः) वेदधर्म के द्वेषी बड़े नीच स्वभाववाले (जायन्ते) होते हैं ॥ ४१ ॥ (संक्वि १००) श्रेष्ठ विवाहों से श्रेष्ठ सन्तान, बुरों से बुरी-

म्रनिन्दितः स्त्रीविवाहैरिनन्द्या भवति प्रजा। निन्दितेनिन्दिता नृणां तस्मान्निन्द्यान्विवर्जयेत् ॥ ४२॥ (२४)

(ग्रनिन्दतैः स्त्रीविवाहैः प्रजा ग्रनिन्दा भवति) श्रेष्ठ विवाहों से सन्तान भी श्रष्ठ गुण वाली होती है (निन्दितैः नृणां निन्दिता) निन्दित विवाहों से मनुष्यों की सन्तानें भी निन्दनीय कर्म करने वाली होती हैं (तस्मात्) इसलिए (निन्दान् विवर्जयेत्) निन्दित विवाहों को ग्राचरण में न लावे।।४२।।

इसलिए मनुष्यों को योग्य है कि जिन निन्दित विवाहों से नीच प्रजा होती है उनका त्याग ग्रोर जिन उत्तम विवाहों से उत्तम प्रजा होती है, उन को किया करें।'' (सं० वि० १०२)

ऋतुकाल-गमन सम्बन्धी विधान---

ऋतुकालाभिगामी स्यात्स्वदारिनरतः सदा । पर्ववर्जं व्रजेच्चेनां तद्वतो रितकाम्ययः ॥ ४५ ॥ (२५)

(ऋतुकालाभिगामी स्यात्) सदा पुरुष ऋतुकाल में स्त्री का समागम करे (स्वदारितरः सदा) ग्रौर ग्रपनी स्त्री के बिना दूसरी का सर्वदा त्याग रक्खे वैसे स्त्री भी ग्रपने विवाहित पुरुष को छोड़कर ग्रन्य पुरुषों से सदैव पृथक् रहे (तद्वतः) जो स्त्रीवत ग्रर्थात् ग्रपनी विवाहित स्त्री ही से प्रसन्न रहता है जैसे कि पतिव्रता स्त्री ग्रपने विवाहित पुरुष को छोड़ दूसरे पुरुष का संग कभी नहीं करती (रितकाम्यया) वह पुरुष जव ऋतुदान देना हो तब (एना पर्ववर्ज व्रजेत्) पर्व ग्रर्थात् जो उन ऋतुदान के सोलह दिनों में पौर्णमासी, ग्रमावस्या, चतुर्दशी वा ग्रष्टमी ग्रावे उसको छोड़ देवे। इनमें स्त्री-पुरुष रित-फ्रिया कभी न करें।। ४५।। (सं० वि० २६)

अर्जुट्यो ट्यन् : (१) 'ऋतुदान में वर्जित पर्व — ऋतुदान में वर्जित पर्व ग्रमावस्या, पौर्णमासी, ग्रष्टभी तथा चतुर्दशी हैं। इनका वर्णन ४। १२८ में है। वहां भी यह निषेघ है।

(२) पर्विदनों में समागम-निर्वेध क्यों ?— इन पर्वों के दिनों में समागम का निर्वेध इसलिए है क्योंकि इन दिनों को मनु ने धार्मिक दिन के रूप में मनाने का विधान करते हुए इन दिनों में विशेष यज्ञों का स्नायोजन एवं वेदादि ग्रन्थों के स्वाध्याय का विधान किया है [४। २५।। ६। ६॥ ३। ३॥]। इन धार्मिक कृत्यों के पालन के स्रवसर पर जितेन्द्रिय रहना, संयम रखना स्नावश्यक है, क्योंकि स्रजितेन्द्रियावस्था में इन धार्मिक कर्मों

के फल की सिद्धि नहीं होती [२।७२ (२।६७)]।

(३) 'ऋतुकाल में गमन' गृह्स्य का ग्रावश्यक कर्त्तंच्य — गृह्स्य हो जाने पर व्यक्ति के लिए ऋतुकाल में स्त्रीगमन = सहवास करना, ग्रावश्यक कर्त्तंच्य है; इसीलिए मनु ने कहा है — 'ऋतुकालाभिगाशी स्यात्' 'पर्ववर्जं वजेत्'। इस पर प्रकाश डालते हुए ग्राचार्य कौटिल्य ने कारणपूर्व के इस कर्त्तंच्य को ग्रावश्यक बतलाया है और इसको गृहस्य का धर्म विधान माना है। इस का पालन न करने पर उसके लिए दण्डव्यवस्या भी निर्धारित की है। वे कहते हैं — 'ऋतुकाल में गमन न करने से स्त्रियों के पथभ्र इट होने ग्रीर उनका ग्राचरण दूषित होने की ग्राशंका होती है। ऋतुकाल में गमन न करना ग्रपने गृहस्य धर्म का पालन न करना है, ग्रीर ऐसे व्यक्ति को कर्त्तंच्य पालन न करने पर ६६ पण दण्ड दिया जाना चाहिये। — "तीर्योपरोधो हि धर्मवधः इति कौटिल्यः।" [प्रक० ६०। ग्र० ४] "तीर्यंगृहमनागमने षण्णवित्रंण्डः।" [प्रक० ५०। ग्र० ४]। किन्तु कामनारहित स्व स्त्री के साथ भी बलात् गमन न करे— "नाकामामुपेयात्" [प्रक० ५०। ग्र० २]।

इसी कारण मनु ने पित के दीर्घप्रवास काल में स्त्री को नियोग द्वारा सन्तान प्राप्त करने की स्वीकृति दी है [६। ७५]। कौटिल्य ने भी इसका समर्थन और विधान किया है [अर्थशास्त्र प्रक० ६०। ४]।

स्त्रियों का स्वाभाविक ऋतुकाल-

ऋतुः स्वाभाविकः स्त्रीणां रात्रयः षोडश स्मृताः । चर्तुभिरितरैः सार्धमहोभिः सद्विगहितैः ॥ ४६ ॥ (२६)

(स्त्रीणां स्वाभाविक ऋदुः) स्त्रियों का स्त्राभाविक ऋतुकाल (षोडश रात्रयः स्मृताः) सोलह रात्रि का है प्रयात् रजोदर्शन दिन से लेके सोलहवें दिन तक ऋतु समय है (इतरे: सद्विगहिते: चतुभिः ग्रहोभिः सार्धम्) उनमें से प्रथम की चार रात्रि ग्रर्थात् जिस दिन राजस्वला हो उस दिन से लेके चार दिन निन्दित हैं ॥ ४६ ॥ (सं० वि० २६)

प्रथम. द्वितीय, तृतीय स्रोर चतुर्थ रात्रि में पुरुष स्त्री का स्पर्श स्रोर स्त्री पुरुष का स्पर्श प्रोर स्त्री-पुरुष का सम्बन्ध कभी न करे स्रर्थात् उस रजस्वला के हाथ का छुग्रा पानी भी न पीवे, न वह स्त्री कुछ काम करे, किन्तु एकान्त में बैठी रहे। क्योंकि इन चार रात्रियों में समागम करना व्यर्थ ग्रीर महा रोगकारक है। "(सं० वि० २६)

निन्दित रात्रियां---

तासामाद्याक्चतस्रस्तु निन्दितेकादशी च या। त्रयोदशी च शेषास्तु प्रशस्ता दश रात्रयः॥ ४७॥ (२७) (तासाम + प्राद्याः चतस्रः तु निन्दिताः) जैसे प्रथम की चार राति ऋतुदान देने में निन्दित हैं (या एकादशी च त्रयोदशी) वैसे ग्यारहवीं ग्रौर तेरहवीं राति भी निन्दित हैं (शेषा तु दशरात्रयः प्रशस्ता) ग्रौर बाकी रही दश रात्रि. सो ऋतुदान में श्रेष्ठ हैं ।। ४७ ।। (ग० वि० २६)

आनुर्योद्धाः (१) ऋतुगमन में निषद्ध रात्रियां — ४६ वें श्लोक में स्त्रियों का स्वाभाविक ऋतुकाल का समय १६ रात्रि का माना है। उनमें रजोदर्शन के दिन की रात्रि सहित प्रथम चार रात्रियां निन्दित हैं। इसी प्रकार रजोदर्शन के दिन से ग्यारहवीं और तेरहवीं रात्रि भी ऋतुदान में निन्दित हैं। इस प्रकार सोलह रात्रियों में से दश रात्रियां ऋतुदान के लिए श्रेष्ठ बचती हैं।

किन्तु इन दश रात्रियों के बीच यदि कोई पर्व स्रयात् स्रमावस्या, पौर्णमासी, स्रष्टमी स्रौर चतुर्दशी का दिन स्राये तो उसकी रात्रि में ऋतुदान न करे, ऐसा स्पष्ट निर्देश ४। १२८ स्रौर ३। ४५ में है। इस प्रकार कभी सात-स्राठ तो कभी दश रात्रियां ऋतुदान के लिए शेष बचती हैं।।

२. ऋतुकाल की निश्चित रात्रियों का कारण — रजोदर्शन काल में स्त्रीगमन से व्यक्ति की प्रज्ञा, तेज, बल, ज्योति स्रायु की हानि होती है। द्रष्टव्य ४।४०-४२ श्लोक।

पुत्र ग्रौर पुत्री प्राप्त्यर्थ रात्रि की पृथक्ता-

युग्मासु पुत्रा जायन्ते स्त्रियोऽयुग्मासु रात्रिषु । तस्मासुग्मासु पुत्रार्थी संविज्ञेदार्तवे स्त्रियम् ॥ ४८ ॥ (२८)

(युग्मासु पुत्राः जायन्ते) युग्म स्रर्थात् समसंख्या की रात्रियों-छठी, स्राठवीं, दशमी, द्वादशी, चतुर्दशी, षोडशी में समागम करने से पुत्र उत्पन्त होते हैं (स्रयुग्मासु रात्रिषु स्त्रियः) विषम संख्या वाली स्रर्थात् पांचवीं, सातवीं नवमी, पन्द्रहवीं रात्रियों में लड़को उत्पन्न होती है (तस्मात्) इसलिए (पुत्रार्थी) पुत्र की इच्छा रखने वाले पुरुष (प्रार्तेवे युग्मासु स्त्रियं संविशेत्) ऋतुकाल में समरात्रियों में स्त्री से समागम करे।। ४८।।

"जिनको पुत्र की इच्छा हो वे छठी, ग्राठवीं, दशमी, बारहवीं, चौदहवीं ग्रौर सोलहवीं, ये छः रात्रि ऋतुदानमें उत्तन जानें। परन्तु इनमें भी उत्तर-उत्तर श्रेष्ठ है ग्रौर जिनको कन्या की इच्छा होवे पांचवीं, सातवीं, नवमी ग्रौर पन्द्रहवीं, ये चार रात्रि उत्तम समर्भें। इससे पुत्रार्थी युग्म

१. ''रात्रि गणना इसलिए की है कि दिन में ऋतुदान का निषध है।'' (सं० वि० २६ पर टिप्पणी)

रात्रियों ्में ऋतुदान देवे ।'' (सं० वि० २६)

पुत्र और पुत्री होने में कारण-

पुमान्पुंसोऽधिके शुक्रे स्त्री भवत्यधिके स्त्रियाः । समेऽपुमान्पुंस्त्रियौ वा क्षीणेऽत्पे च विपर्ययः ॥ ४६ ॥ (२<u>६)</u>

(पुंस ग्रधिके शुक्र पुमान्) पुरुष के ग्रधिक वीर्य होने से पुत्र (स्त्रियाः ग्रधिके स्त्रो) स्त्री का ग्रास्त्व ग्रधिक होने से कन्या (समे + ग्रपुमान्) तुल्य होने से नपुंसक पुरुष व वन्ध्या स्त्री (क्षीणे च ग्रल्पे विपर्ययः) क्षीण ग्रौर ग्रस्ति से गर्भ का न रहना वा गिर जाना (भवति) होता है !। ४६ ।। (सं० वि० २६)

% (वा पुम् + स्त्रियो) ग्रथवा लड़का-लड़की का जोड़ा .....

अर्जुर्गोल्डन्डः (१) स्रिष्क शब्द से स्रिमिप्राय—यहां स्रिधिक शब्द से 'मात्राधिक्य' स्रिभिप्राय नहीं है, स्रिपितु 'सामर्थ्याधिक्य' स्रिभिप्राय है। पुरुष के वीर्य में स्रिधिक सामर्थ्य स्रिथ्य स्रिथ्य पुरुष के वीर्य में स्रिधिक सामर्थ्य स्रिथ्य स्रिथ्य पुरुष-बीज के स्रिधिक सामर्थ्यशाली होने पर पुत्री, समान सामर्थ्य होने पर लड़का-लड़की का जोड़ा स्रयवा नपु सक सन्तान स्रीर क्षीण सामर्थ्य या स्रल्य-सामर्थ्य का बीज होने पर गर्भपात, गर्भ का न रहना स्रादि होते हैं।

(२) श्राधुनिक चिकित्सा-विज्ञान से विरोध नहीं — श्रीधकतर लोगों का विचार है कि मनु की मान्यता का श्राधुनिक चिकित्सा विज्ञान की मान्यता से विरोध श्राता है। लेकिन मूलतः ऐसा नहीं है। श्राधुनिक चिकित्सा-विज्ञान के मतानुसार पुरुष के वीर्य में दो प्रकार के शुक्राणु होते हैं — १, एक्स, २. वाई। स्त्री के रज में केवल एक्स कीटाणु होते हैं। पुरुष का 'वाई' शुक्राणु जब स्त्री के 'एक्स' कीटाणु से मिलता है तब लड़का होता है 'एक्स' के 'एक्स' से मिलने पर लड़की। संभोग के पश्चात् ये शुक्राणु गर्भ निलक्ताओं में दौड़कर स्त्री के डिम्ब में प्रवेश करते हैं। जो शुक्राणु पहले प्रवेश कर जाता है, वही सन्तान रूप बनता है।

यहां भी मूल बात यह है कि जो शुकाणु जितना प्रबल होगा वह उतना ही पहले जाकर डिम्ब में प्रवेश करेगा। पुरुष-शुक्रकीट ग्रधिक प्रवल होंगे तो वे दौड़ कर पहले प्रवेश करेंगे यदि स्त्री को जन्म देने वाले कीट प्रबल होंगे तो वे प्रथम प्रवेश करेंगे। यहां भी सामर्थ्य की ग्रधिकता ही पुत्र-पुत्री की उत्पत्ति में मूलाघार है। इसलिए ग्रायुर्वेद-चिकित्सा में पुत्र-प्राप्ति चाहने वालों को पुरुषशुक्रसामर्थ्यवर्धक ग्रौषिधयां प्रदान की जाती हैं।

संयमी गृहस्थ भी ब्रह्मचारी-

निन्द्यास्वष्टासु चान्यासु स्त्रियो रात्रिषु वर्जयन् । बह्मचार्येव भवति यत्र तत्राश्रमे वसन् ॥ ४०॥ (३०) (निन्दासु) निन्दित छह [३।४७] रात्रियों में (च) श्रीर (श्रम्यासुः श्रष्टासु रात्रिषु) इनसे भिन्न शेष दश रात्रियों में से किन्ही श्राठ रात्रियों में (स्त्रियः वर्जयन्) स्त्रियों को छोड़ते हुए श्रर्थात् उनसे समागम न करते हुए (यत्र तत्र + श्राश्रमे वसन्) गृहस्थाश्रम में भी रहते हुए भी वह (ब्रह्म-चारी + एव भवति) ब्रह्मचारी ही होता है।। ४०।।

"जो पूर्व निन्दित आठ रात्रि कह ग्राये हैं, उनमें जो स्त्री को संग छोड़ देता है, वह गृहाश्रम में बसता हुन्ना भी ब्रह्मचारो ही कहाता है।" (सं० वि २६)

आक्रुटिटिट : कौन गृहस्य बहाबारी — निन्दित छह श्रीर शेष कोई भी भाठ रात्रियां ग्रर्थात् चौदह रात्रियों को छोड़कर, सोलह में से शेष बचीं केवल किन्हीं दो ही श्रेष्ठ रात्रियों में समागम करने वाला गृहस्य बहाचारी ही होता है। क्योंकि ऐसे व्यक्ति के श्राचरण में संयम श्रीर जितेन्द्रियता गुणों की श्रधानता होती है।। वर से कन्या का मूल्य लेने का निषेष—

न कन्यायाः पिता विद्वान्गृह्णीयाच्छुत्कमण्यपि । गृह्णच्छुत्कं हि लोभेन स्यान्नरोऽपत्यविकयी ॥ ५१ ॥ (३१)

(विद्वान् कन्यायाः पिता) बुद्धिमान्, कन्या के पिता को चाहिए कि वह कन्या के विवाह में (ग्रणु+श्रपि शुल्कं न गृह्णीयात्) थीड़ा सा भी शुल्कं चाले वा घन न ले (लोभेन शुल्कं गृह्णन् हि) लोभ में ग्राकर शुल्कं लेने पर (नरः) वह मनुष्य (ग्रपत्यविक्रयी स्यात्) सन्तान को बेचने वाला ही कहाता है।।५१।।

स्त्रीधनानि तु ये मोहादुपहजीवन्ति बान्धवाः । नारी यानानि वस्त्रं वा ते पापा यान्त्यधोगितम् ॥५२॥ (३२)

(ये बान्धवाः) जो वर के बान्धव = पिता, भाई स्नादि रिक्तेदार (मोहात्) लोभ या तृष्णा के वशीभूत होकर (स्त्रीधनानि) कन्यास्रों के धनों को (नारीयानानि वा वस्त्रम्) कन्या पक्ष या कन्यास्रों को सवारी या वस्त्रों को लेकर (उपजीवन्ति) उपभोग करके जीते हैं (ते पापाः स्रधोगित यान्ति) वे पापी लोग नीचगित को प्राप्त होते हैं।। ५२।।

आनुशरिकनाः स्त्रीधन विवरण—है। ५२ में चर्चित स्त्रीधन का विवरण मनु ने १। १६४-१६७ में दिया है। प्रमुखतः यह धन छह प्रकार का होता है— (१) ग्रध्यग्ति = विवाह संस्कार के श्रवसर पर दिया गया धन, (२) ग्रधि-ग्रावाहनिकम्

१. रजोदर्शन से लेकर पहली चार रात्रियां, पूर्णिमा, अमावस्था, अष्टभी और चतुर्दशी की रात्रियां, ये आठ रात्रियां स्वामी दयानन्द ने निस्दित मानी हैं। द०-सं• वि० २६ पृ• ।

= पित के घर ग्रात हुए पिता के घर से कन्या को प्राप्त घन, (३) प्रीतिक में में प्राप्त घन = प्रसन्तता ग्रादि के ग्रवसर पर पित द्वारा प्रदत्त घन, (४) कन्या को भाई से प्राप्त घन, (४) पिता से प्राप्त घन, (६) माता से प्राप्त घन। ब्रिस्तृत विवरण नवम अख्याय में ब्रष्टव्य है।

. **ब्रार्ष-वि**याह में भी गो-गुगल लेने का निषेध—

> म्रार्षे गोमिथुनं शुल्कं केचिदाहुर्मृषैव तत्। म्रल्पोऽप्येवं महान्वाऽपि विक्रयस्तावदेव सः ॥ ५३ ॥ (३३)

(केचित्) कुछ लोगों ने (म्रार्षे) म्रार्ष-विवाह में (गोमियुनं शुल्कम्) एक बैलों के जोड़े का शुल्क रूप में लेने का (म्राहुः) कथन किया है (तत्) वह (मृषा + एव) गलती है — मिथ्या ही है (म्रिप + एवम्) क्यों कि इस प्रकार (म्रल्पः + म्रिप वा महान्) थोड़ा म्रथवा म्रिधक धनच्छेना-देना है (सः तावत्) वह निश्चय से (विक्रयः एव) बेचना ही है ।। ५३।।

''कुछ भी न ले-देकर दोनों की प्रसन्दता से पाणिग्रहण होना श्रार्ष विवाह है।'' (सं० वि० पृ० ११६, विवाह प्रकरण में टिप्पराी)

> यासां नाददते शुल्कं ज्ञातयो न स विक्रयः। ग्रहंणं तत्कुमारीणामानृशंस्यं च केवलम्॥ ५४॥ (३४)

(ज्ञातयः) कन्या के पिता ग्रादि या रिश्तेदार (यासां शुल्कं न + आददते) जिन कन्याग्रों के विवाह के लिए वर पक्ष से शुल्क नहीं लेते ग्रयीत् वरपक्ष से विवाह करके बदले में बिना कुछ धन लिए विवाह कर देते हैं (सः विक्रयः न) इस प्रकार का विवाह 'कन्याग्रों को बेचना' नहीं कहलाता (तत् कुमारीणा ग्रह्णाम्) ऐसा विवाह वास्तव में कन्याग्रों का पूजा-सरकार करना है (च) ग्रीर (केवलम् ग्रानृशंस्यम्) कन्याग्रों के प्रति वास्तव में दया ग्रीर स्नेह प्रदिश्तत करना है, विना कुछ लिये वर को कन्या देना उसका ग्रादर बढ़ाना है।। ५४।।

१ श्राजकल दहेज के सयंकर परिणाम स्थान-स्थान पर देखने, सुनने और पढ़ने में श्रा रहे हैं। घन-लोभी दानव धनप्राप्ति के लालच में कितनी ही स्त्रियों को सता रहे हैं, जला रहे हैं, मौत के घाट उतार रहे हैं। विवाह एक व्यापार बनता जा रहा है। दाम्पत्य जीवन स्वगं न रहकर नरक का भयावह रूप धारण करता जा रहा है। महिष मनु ने विवाह में शुल्क लेने-देने की परम्परा में ऐसी ही भयंकर दशाशों का पूर्वदर्शन किया था। अतः विवाह में प्रत्येक प्रकार के लेन-देन का निषेध किया है ताकि लालच की भावना न रहे और कहा है कि विवाह एक सम्मान की बात है, लोभ की नहीं। गृहस्थ के सुख का आधार नारियां ही हैं। उनकी प्रसन्नता श्रीर बातर है। गृहस्थ स्वगं है, निरादर श्रीर वातना देने में नरक है, कुलों की अवनित श्रीर विनाश है।

अन्य क्यो टिंडन्य: आर्षविवाह में शुल्क लेना मनुविरद्ध—३।२६ में आर्षविधि की जो व्यवस्था विहित है, ५१ से ५४ श्लोकों में उसके विरुद्ध और खण्ड-नात्मक वर्णन है। यहां यह शंका उपस्थित होती है कि कौन-सी मान्यता मौलिक या कौन सी-कौन सी सही मानी जाये या इनमें कौन सी प्रक्षिप्त होनी चाहिए।

इन श्लोकों की शैली, शब्दावली को देखकर इसका समाधान उपलब्ध हो जाता है। मनुस्मृति का उद्देश्य ही हितकारी धर्मविधान करने का है, ग्राहितकारी बात धर्म नहीं, इसलिए मनु उसको ग्रधमं घोषित करके उसका निषेध करते हैं। इस प्रसंग में सम्पूर्ण मनुस्मृति से भिन्न शैली और शब्दावली है। तदनुसार उक्त शंका का समा-धान इस प्रकार है—

- (१) मनु ने ३। २०-३४ में जो आठ विवाह प्रदर्शित किये हैं वे उनके स्वयंकृत विधान नहीं हैं अपितु उस समय जो किसी रूप में प्रचलित थे उनका वर्णन मात्र किया है। इसी लिए मनु ने प्रसग-संकेतक श्लोक ३। २० में "प्रेत्य चेह हिस + प्रहितान्" का प्रयोग किया है। अहितकर कोई धर्म नहीं होते, फिर भी यहां उनका वर्णन है, जिससे स्पष्ट होता है कि ये विधान नहीं, मात्र प्रचलित प्रथायें हैं। अन्तिम चार विवाहों के लिए प्रयुक्त नाम भी इन्हें धर्म विधान सिद्ध नहीं करते, वे हैं आसुर, गान्धर्व, राक्षस 'अधम पैशाच'। इनकी जो विधियां हैं वे भी मनुस्मृति की मान्यताओं के अनुसार निन्दनीय हैं। ३। ४१-४२ में,भी मनु ने इनकी निन्दा की है। उन्हें अनायों की परम्परा माना है, और निषेध रूप में विहित कर दिया है।
- (२) इतना ही नहीं ३। ३२-३४ में विहित कार्यों के लिए मनु ने ६। ३४२-३४७, में कठोर दण्डों का विधान भी किया है। वे इन बातों को बलात्कार व व्यभिचार मानते हैं [६। ३४४-३४६ ३५२-३५७], श्रीर ३। ३१ में विणित 'श्रासुर विवाह' का ३५१- ५४ में खण्डन 'विक्रय के रूप में' कहकर किया है।
- (३) अब प्रश्न उठता है कि मनु की मान्यता क्या है और इनमें धर्मविधान कीन से हैं। इसके उत्तर स्पष्ट हैं—(क) ३।२० में मनु ने जिन आरिम्भिक चार विवाहों को इस जन्म और परजन्म के लिए हितकारी माना है वे ही मनुविहित धर्मविधानात्मक विवाह हैं। देखिए ३।३६-४० में केवल आरिम्भिक चार विवाहों की मनु ने स्वीकृति दी है। इनमें भी आर्ष विवाह की परम्परा को मनु धर्म नहीं मानते अतः उसमें सुधार करके अपनी मान्यता ५१—५४ में स्पष्ट कर दी है। (ख) दायभाग प्रकरण में भी मनु ने अपनी इस मान्यता की पुष्टि कर दी है। 'आसुर' आदि चार विवाहों में निःसन्तान स्त्री के धन का अधिकार उसके मरने पर पित को नहीं होता, क्योंकि वे विवाह मनु के अनुसार वैधानिक एवं धर्म नहीं हैं [६।१६७]। प्रारम्भिक चार विवाहों में निःसन्तान पंत्नी की मृत्यु पर उसके धन का अधिकार दित को है, क्योंकि मनु के मत में ये विवाह धर्मानुकृत हैं [६।१६६]। इस प्रकार इन क्लोकों और पूर्व के क्लोकों में विरोध होते

हुए भी मान्यता प्रदर्शन के कारण दोनों मौलिक ही हैं।

स्त्रियों के ग्रादर का विधान तथा उसका फल-

वितृभिर्श्नातृभिरुचैताः पतिभिर्देवरैस्तथा। पुज्या भूषिवतव्याश्च बहुकत्याणमीष्सुभिः॥ ५४॥ (३४)

(पितृभिः भ्रातृभिः पितिभः तथा देवरैः) पिता, भ्राता, पित भ्रौर देवर को योग्य है कि (एताः पूज्याः च भूषियतव्याः) भ्रपनी कन्या, बहन, स्त्री भौजाई म्रादि स्त्रियों की सदा पूजा करें भ्रयीत् यथायोग्य मधुर भाषणा, भोजन, वस्त्र, स्राभूषण म्रादि से प्रसन्न रक्खें (बहुकल्याणम् + ईप्सुभिः) जिन को कल्याण की इच्छा हो वे स्त्रियों को क्लेश कभी न देवें।। ५५।। (सं० वि० १४७)

स्त्रियों का त्रादर करने से दिव्य लाभों की प्राप्ति-

यत्र नार्यस्तु पूष्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः । यत्रेतास्तु न पूष्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः ॥ ५६ ॥ (३६)

(यत्र) जिस कुल में (नार्यः तु पूज्यन्ते) नारियों की पूजा ग्रर्थात् सत्कार होता है (तत्र) उस कुल में (देवताः) दिव्यगुण = दिव्य भोग ग्रीर उत्तम सन्तान (रमन्ते) होते हैं (यत्र) ग्रीर जिस कुल में (एतास्तु न पूज्यन्ते) स्त्रियों की पूजा नहीं होती है (तत्र सर्वाः प्रफलाः क्रियाः) वहां जानो उन की सब क्रिया निष्फल हैं ॥ ५६॥ (सं० वि० १४८) अ

"जिस घर में स्त्रियों का सत्कार होता है उसमें विद्यायुक्त पुरुष होके, देव संज्ञा घराके ग्रानन्द की क्रीड़ा करते हैं ग्रीर जिस घर में स्त्रियों का सत्कार नहीं होता वहां सब क्रिया निष्फल हैं।" (स॰ प्र०६६)

आनु शिल्जनः ५६ इलोक का सही अर्थ-प्रचलित टीकाओं में इस क्लोक का अर्थ कपोलकल्पित, असंगत तथा मनु-ग्रसम्मत है। (१) टीकाकार किन्हीं देवताओं की कल्पना कर उनकी प्रसन्नता की बात तो कहते हैं, किन्तु उसके साथ दूसरी पंक्ति की संगति नहीं लगा पाते। ग्रगर पहली पंक्ति में देवताओं की प्रसन्नता की बात है तो दूसरी में नारियों के अनादर से उनकी ग्रप्रसन्नता की बात होनी चाहिए थी, किन्तु

श्चित्रवित प्रयं — जिस कुल में स्त्रियों की पूजा (वस्त्र, भूषण तथा मधुर वचनादि द्वारा प्रादर-सरकार) होती है, उस कुल पर देवता प्रसन्न होते हैं और जिस कुल में इन (स्त्रियों) की पूजा नहीं होती, उस कुल में सब कर्म निष्कल होते हैं ॥१६॥]

क्लोक में है कि 'उनकी सब क्रियाएं निष्फल हो जाती हैं।' इस प्रकार उनके ग्रर्थ में संगति और तालमेल नहीं बैठता। (२) देवताओं की कल्पना मनु की मान्यता के विरुद्ध है [द्रष्टव्य ३। ५२ पर 'देव' विषयक ग्रनुशीलन]। (३) पूजा का अर्थ यहां सत्कार ग्रीर सम्मान देना है। वग्तुतः यहां 'देवताः' का ग्रर्थ 'दिव्यगुण' 'दिव्यसन्तान' या 'दिव्यभोग' है। [प्रमाण २। १५१ (२। १७६) पर द्रष्टव्य] यही ग्रर्थ पूर्वापर प्रसंग से सिद्ध होता है। जहां नारियों का सत्कार-सम्मान होता है, वहां नारियां प्रसन्न रहती हैं। उनकी प्रसन्तता से घर का वातावरण प्रसन्न एवं सुख-शान्तिमय होता है। नारी पर ही घर की सुख-शान्ति निर्भर है [३। ५५, ६०, ६२। ६। २५], वही घर की ग्रिधव्यात्री देवी है [६।२६-२७], माता के रूप में वह निर्मात्री है [६।२६-२६]। इस प्रकार घर की सुख-शान्ति से घर में उत्तम भोग, उत्तम सन्तान, उत्तम शिक्षा, एरवर्य, सुख-सफलता ग्रादि दिव्यगुण पनपते हैं। जहां इसके विपरीत नारियों का ग्रनादर होता है, उस परिवार में ग्रशान्तिके कारण सव क्रियाग्रों में ग्रसफलता प्राप्त होती है। परिवार में उन्तति, सुख ग्रादि नहीं हो पाते। इसी भाव की विस्तृत व्याख्या मनु ने स्वय ३। ५७-५६, ५०, ६० में भी की है।

इस प्रकार इस भाष्य का ग्रर्थ संगत, मनुसम्मत एवं युक्तियुक्त है। स्त्रियों के शोकग्रस्त रहने से परिवार का विनाश—

> शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याशु तत्कुलम् । न शोचन्ति तु यत्रेता वर्धते तद्धि सर्वदा ॥ ५७ ॥ (३७)

(यत्र) जिस कुल में (जामयः) स्त्रियाँ (शोचिन्त) ग्रपने-ग्रपने पुरुषों के देश्यागमन, ग्रत्याचार वा व्यभिचार ग्रादि दोषों से शोकातुर रहती हैं (तत्कुलम् ग्राशु विनश्यित) वह कुल शीघ्र नाश को प्राप्त हो जाता है (तु) ग्रीर (यत्र एताः न शोचिन्त) जिस कुल में स्त्रीजन पुरुषों के उत्तम ग्राचरणों से प्रसन्न रहती हैं (तत् + हि सर्वदा वर्धते) वह कुल सर्वदा बढ़ता रहता है।। ५७।।

"जिस घर वा कुल में स्त्री लोग शोकातुर होकर दुःख पार्ता है, वह कुल शोघ्र नष्ट-भ्रष्ट हो जाता है और जिस घर वा कुल में स्त्री लोग ग्रानन्द से उत्साह ग्रौर प्रसन्तता में भरी हुई रहती हैं, वह कुल सर्वदा वढ़ता रहता है।" (स॰ प्र॰ ६६)

> जामयो यानि गेहानि शपन्त्यप्रतिपूजिताः। तानि कृत्याहतानीय विनश्यन्ति समन्ततः॥ ५८॥ (३८)

(यानि गेहानि) जिन कुल और घरों में (अप्रतिपूजिताः जामयः) अपू-जित अर्थात् सत्कार को न प्राप्त होकर स्त्रालोग (शपन्ति) जिन गृहस्थों को शाप देती हैं (तानि) वे कुल तथा गृहस्थ (कृत्याहतानि + इव) जैसे विष देकर बहुतों को एक बार नाश कर देवें वसे (समन्ततः विनश्यन्ति) बारों सोर से नष्ट-भ्रष्ट हो जाते हैं।। १८।। (सं० वि० १८)

"जो विवाहित स्त्रियां पित, माता, पिता, बन्धु श्रीर देवर श्रादि से हुं: खित हो के जिन घर वालों को शाप देती हैं, वे जैसे किसी कुटुम्ब भर को विष देके मारने से एक बार सबके सब मर जाते हैं, वैसे उनके पित श्रादि सब श्रोर से नष्ट-भ्रष्ट हो जाते हैं।" (ऋ० पत्र० वि० ४४४)

स्त्रियों का सदा सत्कार-सम्मान रखें—

तस्मादेताः सदा पूज्या भूषणाच्छादनाशनैः। मूतिक।मैनरैनित्यं सत्कारेषूत्सवेषु च॥ ५६॥ (३६)

(तस्मात्) इस कारण (भूतिकामै: नरै:) ऐश्वर्यं की इच्छा करने वाले पुरुषों को योग्य है कि (एता:) इन स्त्रियों को (सत्कारेषु च उत्सवेषु) सत्कार के ग्रवसरों ग्रौर उत्सवों में (भूषण+ग्राच्छादन+ग्रशनैः) भूषण, वस्त्र, खान-पान ग्रादि से (सदा पूज्याः) सदा पूजा ग्रर्थात् सत्कारयुक्त प्रसन्न रखें।। ५६।। (स० वि० १४८)

"इसलिए ऐश्वयं की कामना करने हारे मनुष्यों को योग्य है कि सत्कार ग्रीर उत्सव के समय में भूषण, वस्त्र ग्रीर भोजन ग्रादि से स्त्रियों का नित्यप्रति सत्कार करें।" (स॰ प्र० ६६)

पति-पत्नी की परस्पर संतुष्टि से परिवार का कल्याण--

सन्तुष्टो भार्यया भर्ता भर्त्रा भार्या तथैव च । यस्मिन्नेव कुले नित्यं कल्याणं तत्र वे ध्रुवम् ॥ ६० ॥ (४०)

१. 'कृत्या' शब्द दुष्क्रिया ग्रथं का भी बोधक है। देखिये महर्षि-एयानन्द का वेद-भाष्य (यजु० ३५ । ११) (सम्पादक)

हे गृहस्थो ! (यिस्मन् कुले) जिस कुल में (भार्यया भक्तां संतुष्टः तथैव भर्ता भार्या नित्यम्) भार्या से प्रसन्न पति तथा पित से भार्या सदा प्रसन्न रहती है (तत्र वै) उसी कुल में (भ्रुवं कल्याएएम्) निश्चित कल्याएए होता है। ग्रीर दोनों परस्पर ग्रप्रसन्न रहें तो उस कुल में नित्य कलह वास करता है।। ६०।। (स० वि० १४७)

''जिस कुल में भार्या से भर्ता ग्रौर पित से पत्नी ग्रच्छे प्रकार प्रसन्न रहती है, उसो कुल में सब सौभाग्य ग्रौर ऐक्वर्य निवास करते हैं।
(स॰ प्र॰ ६५)

पति-पत्नी में पारस्परिक अप्रसन्नता से सन्तान न होना--

यदि हि स्त्री न रोचेत पुमांसं न प्रमोदयेत् । स्रप्रमोदात्पुनः पुंसः प्रजनं न प्रवर्तते ॥ ६१ ॥ (४१)

(यदि हि स्त्री न रोचेत) यदि स्त्री पुरुष पर रुचि न रखे (पुमांसं न प्रमोदयेत्) वा पुरुष को प्रहर्षित न करेतो (स्रप्रमोदात् पुनः पुंसः) स्रप्रसन्तता से पुरुष के शरीर में (प्रजनं न प्रवर्तते) कामोत्पत्ति न होके संतान नहीं होते स्रीय होते हैं तो दुष्ट होते हैं।। ६१।। (सं० वि० १४७)

"जो स्त्री पित से प्रीति और पित को प्रसन्न नहीं करती तो पित के अप्रसन्त होने से काम उत्पन्न नहीं होता।" (स० प्र० ६५)

स्त्री की प्रसन्तता पर कुल में प्रसन्तता-

स्त्रियां तु रोचमानायां सर्वं तद्रोचते कुलम् । तस्यां त्वरोचमानायां सर्वमेव न रोचते ॥ ६२ ॥ (४२)

(स्त्रियांतु अरोचमानायाम्) जो पुरुष स्त्री को प्रसन्त नहीं करता तो उस स्त्री के ग्रप्रसन्त रहने से (सर्वम् + एव न रोचते) सब कुल भर ग्रप्रसन्त, शोकातुर रहता है (तु) ग्रीर (स्त्रियां रोचमानायाम्) जब पुरुष से स्त्री प्रसन्त रहती है तब (तत् सर्वं कुलं रोचते) सब कुल ग्रानन्दरूप दीखता है।।। ६२।। (स० वि० १४७)

'स्त्री की प्रसन्नता में सब कुल प्रसन्न होता है उसकी श्रप्रसन्नता में सब ग्रप्रसन्न श्रर्थात् दु:खदायक हो जाता है।'' (स॰ प्र० ६५)

विशुद्ध-मनुस्मृति:

## (पञ्चमहायज्ञ-विषय) [३।४३ से ३। ८४ तक]

पञ्चमहायज्ञों का विधान—

वैवाहिकेऽग्नौ कुर्वीत गृह्यं कर्म यथाविधि। पञ्चयज्ञविधानं च पिक्त चान्वाहिकीं गृही।। ६७॥ (४३)

(गृही) गृहस्थी पुरुष (वैवाहिक ग्रग्नी) विवाह के समय प्रज्वलित की जाने वाली ग्रग्नि में या गाईस्थ्यरूप ग्रग्नि में (गृह्य कर्म यथाविधि) गृहस्थ के सभी कर्त्तव्यों को [जैसे पाचन, याजन ग्रीर सन्तानोत्पत्ति ग्रादि] उचित विधि के ग्रनुसार (कुर्वीत) करे (च) ग्रौर (पञ्चयज्ञविधानम्) होम, दैव ग्रादि [३।७०] पांचों यज्ञों को (च) तथा (ग्रान्वाहिकी पिक्तम्) प्रतिदिन का भोजन पकाना ये भी करे।। ६७।।

पञ्चमहायज्ञों के श्रनुष्ठान का कारण---

पञ्च सूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषण्युपस्करः। कण्डनी चोदकुम्भश्च बध्यते यास्तु वाहयन्॥ ६८॥ (४४)

(चुल्ली) चूल्हा (पेषणी) चक्की (उपस्करः) भाड़ू (कण्डनी) स्रोखली (च) तथा (उदकुम्भः) पानी का घड़ा (गृहस्थस्य पंच सूनाः) गृहस्थियों के ये पांच हिंसा के स्थान हैं (याः तु वाहयन्) जिनको प्रयोग में लाते हुए गृहस्थी व्यक्ति (वध्यते) हिंसा के पापों से वध जाता है।। ६८।।

तासां क्रमेगा सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिभिः। पञ्च क्लुप्ता महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम्॥ ६६॥ (४५)

(क्रमेण) क्रम से (तासां सर्वासां निष्कृत्यर्थम्) उन सव [३।६८] हिंसा दोषों की निवृत्ति या परिशोधन के लिए (गृहमेधिनां प्रत्यहम्) गृहस्थी लोगों के प्रतिदिन करने के लिए (महिषिभिः पञ्चमहायज्ञाः क्लृप्ताः) महिषयों ने पांच महायज्ञों का विधान किया है।। ६६।।

पञ्चमहायज्ञों के नाम एवं नामान्तर—

ग्रध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तर्पणम् । होमो देवो बलिभौतो नृयज्ञोऽतिथिपूजनम् ॥ ७० ॥ (४६)

(प्रघ्यापनं ब्रह्मयज्ञः) पढ़ना-पढ़ाना, संध्योपासन करना [सावित्री-मप्यधीयीत २।७६ (२।१०४)] 'ब्रह्मयज्ञ' कहलाता है (तु) ग्रौर (तर्पणं पितृयज्ञः) माता-पिता ग्रादि की सेवा-मुश्रूपा तथा भोजन ग्रादि से तृष्ति करना 'पितृयज्ञ' है (होमः दैवः) प्रातः सायं हवन करना 'देवयज्ञ' है (बलिः भोतः) कोटों, पक्षियों, कुतों ग्रीर कुष्ठी व्यक्तियों तथा भृत्यों ग्रादि ग्राश्रितों को देने के लिए भोजन का भाग बचाकर देना 'भूतयज्ञ' या 'बलि-वैश्वदेवयज्ञ' कहलाता है (ग्रितिथिपूजनम्) ग्रितिथियों को भोजन देना ग्रीर सेवा द्वारा सत्कार करना (नृयज्ञः) 'नृयज्ञ' ग्रथवा 'ग्रितिथियज्ञ' कहाता है ।। ७०।।

#### पंचेतान्यो महायज्ञान्न हापयित शक्तितः । स गृहेऽपि वसन्तित्यं सुनादोषेनं लिप्यते ॥ ७१ ॥ (४७)

(यः) जो (एतान् पञ्चमहायज्ञान् शक्तितः न हापयित) इन पाँच महायज्ञों को यथाशक्ति नहीं छोड़ता (सः) वह (गृहे + श्रिप वसन्) घरमें रहता हुए भी (नित्यम्) प्रतिदिन (सूनादोषैः न लिप्यते) चुल्ली = चूल्हा श्रादि में हुए हिंसा के दोषों से लिप्त नहीं होता [यतो हि यज्ञों के पुण्यों से उनका शमन होता रहता है]।। ७१।।

#### देवताऽतिथिमृत्यानां पितृणामात्मनश्च यः । न निर्वपति पञ्चानामुच्छ्रवसन्न स जीवति ॥ ७२ ॥ (४८)

(यः) जो गृहस्थी व्यक्ति (देवता + म्रतिथि + भृत्यानां पितृणां च ग्रात्मनः पञ्चानाम्) ग्रग्नि ग्रादि देवताम्रों को [हवन के रूप में], म्रति-थियों को [म्रतिथि यज्ञ के रूप में], भरण-पोषण की ग्रपेक्षा रखने वाले या दूसरों की सहायता पर ग्राश्रित कुष्ठो, भृत्य ग्रादि के लिए [भूतयज्ञ या बलिवंश्वदेव यज्ञ के रूप में], माता-पिता, पितामह ग्रादि के लिए [पितृ-यज्ञ के रूप में] ग्रोर ग्रपनी ग्रात्मा के लिए [ब्रह्मयज्ञ के रूप में] इन पांचों के लिए (न निवंपति) उनके भागों को नहीं देता है ग्रर्थात् पांच देनिक महायज्ञों को नहीं करता है (सः) वह (उच्छ्वसन् न जीवित) सांस लेते हुए भी वास्तव में नहीं जीता ग्रर्थात् मरे हुए व्यक्ति के समान है।। ७२।।

पञ्चयज्ञों के नामान्तर-

#### श्रहुतं च हुतं चैव तथा प्रहुतमेव च । बाह्मचं हुतं प्राश्चितं च पंचयज्ञान्प्रचक्षते ॥ ७३ ॥ (४६)

(पञ्चयज्ञान्) इन पांच यज्ञों को (ग्रहुतं हुतं प्रहुतं ब्राह्मच हुतं च प्राशितं एव) 'ग्रहुत', 'हुत', 'प्रहुत', 'ब्राह्मचहुत' ग्रौर प्राशित भी (प्रचक्षते) कहते हैं ॥ ७३ ॥ जपोऽहुतो हुतो होमः प्रहुतो भौतिको बलिः। बाह्मचं हुतं द्विजाग्रचार्चा प्राशितं पितृतर्पराम्।। ७४।। (५०)

(स्रहुत: जपः) 'स्रहुत' 'जपयज्ञ' स्रर्थात् 'ब्रह्मयज्ञ' को कहते हैं (हुतः होमः) 'हुतः' होम स्रर्थात् 'देवयज्ञ' है (प्रहुतः भौतिकः विलः) 'प्रहुत' भूतों के लिए भोजन का भाग रखना स्रर्थात् 'भूतयज्ञ' या 'बिलवेश्वदेवयज्ञ' है (ब्राह्मच हुतम्) 'ब्राह्मचहुत' (द्विजाग्रचार्चा) विद्वानों की सेवा करना स्रर्थात् 'स्रतिथियज्ञ' है (प्राशित पितृतर्पणम्) 'प्राशित' माता-पिता ग्रादि का तपण चतिष्त करना 'पितयज्ञ' है ।। ७४।।

ब्रह्मयज्ञ एवं ग्रग्निहोत्र का विधान---

स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दैवे चैवेह कर्मणि । दैवकर्मणि युक्तों हि बिभर्तीदं चराचरम् ॥ ७४ ॥ (५१)

(स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्यात्) मनुष्य को चाहिए कि वह पढ़ने-पढ़ाने श्रौर संघ्योपासन अर्थात् ब्रह्मयज्ञ में नित्य लगा रहे अर्थात् प्रतिदिन अवश्य करे (च) ग्रौर (दैवे कर्मिशा एव) देवकर्म अर्थात् ग्रिग्नहोत्र भी अवश्य करे (हि) क्योंकि (इह) इस संसार में रहते हुए (दैवकर्मिशा युक्तः) ग्रिग्नहोत्र करनेवाला व्यक्ति (इदं चर + ग्रचरं विभित्त) इस समस्त चेतन ग्रौर जड़ जगत् का पालन-पोषण ग्रौर भला करता है।। ७५।।

आनुश्री का अभिनहोत्र से जल-वायु की शुद्धि होकर भक्ष्य पदार्थों की शुद्धि एवं पुष्टि होती है और उससे प्रजायों तथा प्रन्य पदार्थों का कल्याण होता है। इस प्रकार चर और प्रचर जगत् का पोषएा होता है। प्रगले ही श्लोक में इसका स्पष्टी-करण है।

अग्निहोत्र से लाभ-

श्रग्नी प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । श्रादित्याज्जायते वृष्टिव् ष्टेरन्नं ततः प्रजाः ॥ ७६ ॥ (५२)

[वह पालन-पोषण ग्रीर भला इस प्रकार होता है] (ग्रग्नो सम्यक् प्रास्ता + ग्राहुितः) ग्राग्न में ग्रान्छी प्रकार डाली हुई घृत ग्रादि पदार्थों की ग्राहुित (ग्रादित्यम् + उपितष्ठते) सूर्य को प्राप्त होती है-सूर्य की किरणों से बातावरण में मिलकर ग्रपना प्रभाव डालती है, फिर (ग्रादित्यात् + जायते वृष्टिः) सूर्य से बृष्टि होती है (बृष्टेः + ग्रग्नम्) वृष्टि से ग्रग्न पदा होता है (ततः प्रजाः) उससे प्रजाग्रों का पालन-पोषण होता है।। ७६।।

अन्तुर्शोट्डन: यज्ञ न करने से पाप—होम न करने से पाप ग्रीर करने से सृष्टि का उपकार होता है। इसको स्पष्ट करते हुए ऋषि दयानन्द लिखते हैं— "प्रक्त-व्या इस होम करने के बिना पाप होता है?

उत्तर—हां, क्योंकि जिस मनुष्य के शरीर से जितना दुर्गन्ध पैदा होके वायु श्रीर जल को बिगाड़कर रोगोत्पत्ति का निमित्त होने से प्राणियों को दुःख प्राप्त करता है, उतना ही पाप उस मनुष्य को होता है। इसलिए उस पाप के निवारणार्थ उतना सुगन्य वा उससे श्रधिक वायु श्रीर जल में फैलाना चाहिए।"

(स॰ प्र॰ तृतीय समु॰ होम प्रकरण)

गृहस्थाश्रम की महत्ता एवं ज्येष्ठता---

यथा वायुं समाश्रित्य वर्तन्ते सर्वजन्तवः। तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्तन्ते सर्व स्राश्रमाः॥ ७७॥ (५३)

(यथा वायु समाश्रित्य) जैसे वायु के स्राश्रय से (सर्वजन्तवः वर्तन्ते) सब जीवों वा वर्त्तमान सिद्ध होता है (तथा) वैसे ही (गृहस्थम् + स्राश्रित्य) गृहस्थ के स्राश्रय से (सर्वे + स्राश्रमाः) ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ स्रीर संन्यासी सर्थात् सब स्राश्रमों का (वर्त्तन्ते) निर्वाह होता है ॥ ७७ ॥ (सं० वि० १४६)

> यस्मात्त्रयोऽप्याश्रमिगा दानेनान्नेन चान्वहम् । गृहस्थेनेव धार्यन्ते तस्माज्ज्येष्ठाश्रमो गृही ॥ ७८ ॥ (४४)

(यस्मात्) जिस से (त्रयः + अपि + आश्रिमिणः) ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ और संन्यासी, इन तीन आश्रिमियों को (अन्नेन दानेन अन्वहम्) अन्न-वस्त्रादि दान से नित्यप्रति (गृहस्थेन + एव धार्यन्ते) गृहस्थ धारण-पोषण करता है (तस्मात्) इसलिए (गृही-आश्रमः ज्येष्ठः) व्यवहार में गृहाश्रम सबसे बड़ा है।। ७८।। (संविव १४६)

'जिससे गृहस्थ ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ ग्रीर संन्यासी तीन ग्राश्रमों को दान ग्रीर ग्रन्नादि देके प्रतिदिन गृहस्थ ही धारण करता है, इससे गृहस्थ ज्येष्ठाश्रम है ग्रर्थात् सब व्यवहारों में घुरंघर कहाता है।''

(स॰ प्र॰ १२२)

आनुश्चित्रकाः गृहस्थी की ज्येष्ठता-सम्बन्धी मान्यता का कथन तथा ७७ श्लोक के समान श्रालंकारिक विधि में वर्णान ६। ८६-६० में द्रष्टव्य है।

गृहस्य के योग्य कौन---

स सन्धार्यः प्रयत्नेन स्वर्गमक्षयमिन्छता। सुखं चेहेन्छता नित्यं योऽधार्यो दुवंलेन्द्रियः॥ ७६॥ (४४) हे स्त्री-पुरुषो! जो तुम (ग्रक्षयं स्वर्गम् इन्छता ब सुखम् इन्छता) श्रक्षय क मुक्ति-सुल श्रीर इस संसार के सुल की इच्छा रखते हो (यः दुर्ब-लेन्द्रियः श्रधार्यः) जो दुर्बलेन्द्रिय श्रीर निर्बुद्धि पुरुषों के धारण करने योग्य नहीं है (सः नित्यं प्रयत्नेन संधार्यः) उस गृहाश्रम की नित्य प्रयत्न से धारण करो।। ७६॥ (सं० वि० १५०)

"इसलिए जो मोक्ष स्रौर संसार के सुख की इच्छा करता हो, वह प्रयत्न से गृहाश्रम का घारण करे।।" (स० प्र० १२२)

अन्य श्री त्य : स्वर्ग से श्रीमप्राय—इस श्लोक के प्रसंग में यहां मनु की स्वर्ग या स्वर्गलोक-सम्बन्धी मान्यताश्रों को स्वष्ट करदेना उपयोगी होगा, क्योंकि प्रायः इस सम्बन्ध में भ्रान्ति पायी जाती है। मनुस्मृति की मान्यताश्रों के सन्दर्भ में भी वह भ्रान्ति न हो, इसलिए यहां इस विषय पर विवेचन प्रस्तुत किया जा रहा है। मनु इस संसार से भिन्न कोई स्वर्ग या नरकलोक नहीं मानते। सुख की प्राप्ति का नाम स्वर्ग है श्रीर दुःख की प्राप्ति का नाम नरक है, जो इसी संसार में जीवन में प्राप्त होते रहते हैं। इसमें प्रमाण हैं—

- (१) मनु ने 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग इहसुख श्रीर मोक्षसुख दोनों सुखों के लिए किया है। इस क्लोक में श्रक्षय सुख श्रर्थात् मोक्ष के लिए 'स्वर्ग' शब्द का प्रयोग है श्रीर उसके पर्यायवाची रूप में इहसुख के लिए 'सुख' का प्रयोग है।
- (२) सुख के ग्रर्थया पर्यायवाची रूप में प्रन्यत्र भी स्वर्गशब्द का प्रयोग किया है—
  - (क) ''ग्रस्वर्यं चातिभोजनम्।'' २।३२ [२।५७]
  - (ख) ''दाराधीनस्तथा स्वगंः पितृगामास्मनव्च ह।'' १। २८॥
  - (म) "स्वर्ग-प्रायुष्य-यशस्यानि वतानीमानि धारयेत्।" ४ । १३ ॥
  - (३) ग्रक्षय सुख ग्रथित् मोक्षसुख के लिए स्वर्ग का प्रयोग—
    - (क) प्रस्तुत ३। ७६ श्लोक मे "स्वर्गमक्षयमिच्छता"।
    - (ख) इदमन्विच्छतां स्वर्गम्, इदमानत्त्यमिच्छताम् ।" ६ । ५४ ॥
- (४) मनुने १२ ! ६ , ३६ ५२ इलोकों में मृत्यु के वाद जीव को उसके कर्मों के ग्रनुसार प्राप्त होने वाली योनियों का वर्णन किया है। उस प्रसंग में स्वर्गलोक या स्वर्गयोनि विशेष का कोई उल्लेख नहीं है।
- (४) व्याकरण शास्त्रानुसार 'स्वर्ग' शब्द 'स्वर्' उपपद्ध में 'गम्लृ-गती' घातु से 'ड प्रकररोऽन्येष्विव द्रयते ग्र० ३ । २ ४= वार्तिकसूत्र से 'डं' प्रत्यय के योग से बनता

शुक्ष प्रक्षय इतना ही मात्र है कि जितना समय मुक्ति का है उतने समय में दु:ल का सयोग, जैसे विषयेन्द्रिय के संयोगजन्य सुख में होता, वैसा नहीं होता। ' (ऋषि दयां के वि टिप्पणी गृहास्थाश्रम प्रकरण)

है। गति के ज्ञान-गमन-प्राप्ति तीन अर्थं होते हैं। 'स्वः' सुख का अनुभव होना, सुख में प्रविष्ट होना, सुख की प्राप्ति होना ही स्वर्ग अर्थात् सुख है।

(६) इसी प्रकार 'स्वर्गलोक' का श्रर्थ है। 'लोक्न दर्शने' धातु से लोक शब्द बनता है जिसका श्रर्थ 'स्थान' है। जहां स्वर्ग प्राप्त होता है–सुख प्राप्त होता है वह स्वर्गलोक है। नरकसम्बन्धी विवेचन ४। ६१ की श्रन्तविरोध समीक्षा में देखिए।

#### ऋषयः पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा। स्राज्ञासते कुटुम्बिभ्यस्तेभ्यः कार्यं विज्ञानता ॥ ८०॥ (५६)

(ऋषयः पितरः देवाः भूतानि तथा ग्रतिथयः) ऋषि मुनि लोग, माता पिता, ग्रग्नि ग्रादि देवता, भृत्य तथा कुष्ठी ग्रादि ग्रीर ग्रतिथि लोग (कुटुम्बिभ्यः ग्राशासते) गृहस्थों से ही ग्राशा रखते हैं ग्रर्थात् सहायता की ग्रपेक्षा रखते हैं (विजानता तेभ्यः कार्यम्) ग्रपने गृहस्थ-सम्बन्धी कर्त्तव्यों को समभने वाले व्यक्ति को चाहिए कि वह इनके लिए सहायता कार्य करे।। = 0।।

आनुर्गोत्जनः ऋषि, देवता, देव ग्रीर पितर के ग्रथंज्ञान के लिए ३। ६२ की समीक्षा देखिए।

पञ्चयज्ञों के मुख्य कर्म-

#### स्वाध्यायेनार्चभेदर्षीन्होमैदेवान्यथाविधि । पितृन्श्राद्धैश्च नृनन्तैर्भू तानि बलिकर्मरणा ॥ ८१ ॥ (४७)

(स्वाध्यायेन ऋषीन्) स्वाध्याय से ऋषिपूजन (यथाविधि होमैं: देवान्) यथाविधि होम से देवपूजन (श्राद्धैः पितृन्) श्राद्धों से पितृपूजन (अन्नैः नृत्) अन्तों से मनुष्यपूजन (च) और (विलिकर्मणा भूतानि) वैश्वदेव बिल से प्राणो मात्र का सत्कार करना चाहिए।। ८१।। (द० ल० ग्र० २३)

अनुशित्जनः इस क्लोक पर महर्षि दयानन्द ने प्रकाश डालते हुए लिखा है—

(१) ''इन क्लोकों से क्या ग्राया कि होम जो है, सो ही देवपूजा है, ग्रन्य कोई नहीं। ग्रीर होमस्थान जितने हैं, वे ही देवालयादिक शब्दों से लिए जाते हैं।

पूजा नाम सत्कार । क्योंकि 'अतिथियूजनम्' 'होमैदेंवानचंघेत्'— श्रितिथियों का पूजन नाम सत्कार करना, तथा देव परमेश्वर श्रीर मन्त्र, इन्हीं का सत्कार, इसका नाम है पूजा, श्रन्य का नहीं।'' (द० शा० ४४)

'इस कथन से ग्रविचीन देवालय अर्थात् मन्दिरों को कोई न समके, देवालय का ग्रर्थ तो यज्ञशाला ही है।'' (पू० प्र० ६७)

श्राद्ध का अर्थ है-श्रद्धा से किया गया कार्य, जैसे श्रद्धापूर्वक माता-पिता की सेवा-सुश्रुषा करना, भोजन देना आदि । यही पितरों का तर्पण या पित्यज्ञ है ।

(२) स्वाध्याय-विषयक विस्तृत विवेचन एवं ग्रर्थ ३। ८२ पर देखिए। पितृयज्ञ का विधान—

> कुर्यादहरहः श्राद्धमन्नाद्येनोदकेन वा । पयोमूलफलेर्वाऽपि पितृश्यः प्रीतिमावहन् ॥ ६२ ॥ (५८)

गृहस्थ व्यक्ति (ग्रन्नाद्येन वा उदकेन ग्रिप वा पयः + मूल + फलैः) ग्रन्न ग्रादि भोज्य पदार्थों से ग्रीर जल तथा दूध से कन्दमूल, फल ग्रादि से (पितृभ्यः प्रीतिम् ग्रावहन्) माता-पिता ग्रादि बुजुर्गों से ग्रत्यन्त प्रेम करते हुए (ग्रहः + ग्रहः श्राद्धं कुर्यात्) प्रतिदिन श्राद्ध = श्रद्धा से किये जाने वाले सेवा-सुश्रूषा, भोजन देना ग्रादि कर्त्तन्य करे।। ८२।।

अवन्य क्यी का स्वा पत्या पर विस्तार से विचार किया जा रहा है। इससे श्राद्ध श्रीर तर्पणविषयक वातों पर स्पष्ट प्रकाश पड़ेगा तथा मृतकश्राद्ध श्रीर तर्पण सम्बन्धी श्रान्तियाँ भी दूर हो सकेंगी। तीसरा 'पितृयक्त' ग्रर्थात् जिससें जो देव, विद्वान्, ऋषि जो पढ़ने-पढ़ाने हारे पितर माता-पितादि वृद्ध ज्ञानी श्रीर परम योगियों की सेवा करनी होती है। इस विषय में विस्तृत विवेचन किया जाता है—पितृयक्त के दो भेद हैं—एक तर्पण, दूसरा श्राद्ध। 'येन कर्मणा विदुषो देवान्, ऋषीन्, पितृ इच तर्पयन्ति — सुखयन्ति तत्तर्पणम्'। श्रयात् जिस कर्म से विद्वान्रूष्प देव, ऋषि श्रीर पितरों को सुखयुक्त करते हैं, उसे तर्पण कहते हैं। 'यत्तेषां श्रद्धया सेवनं क्रियते' तत् 'श्राद्धम्'। ग्रयात् जो इन लोगों का श्रद्धा से सेवन करना है, वह श्राद्ध कहाता है। यह तर्पण श्रादि कर्म विद्यमान श्रयात् जो प्रत्यक्ष हैं उन्हीं में घटता है, मृतको में नहीं। क्योंकि, उनकी श्राप्ति श्रीर उनका प्रत्यक्ष होना दुर्लंभ है। इसी से उनकी सेवा भी किसी प्रकार से नहीं हो सकती। श्रीर जो उनका नाम लेकर देवे वह पदार्थ उनको कभी नहीं मिल सकता, इसलिए मृतकों को सुख पहुँचाना सर्वथा ग्रसम्भव है……तर्पण श्रादि कर्म में सत्कार करने योग्य तीन हैं—देव, ऋषि श्रीर पितर।" (द० ल० ग्र० सं० २४५)

#### (१) 'वितर' से अभिप्राय---

पान्ति पालयन्ति रक्षन्ति ग्रन्त-विद्या-षुशिक्षा-ग्रादिदानैः ते पितरः'' = जो ग्रन्ति विद्या, सुशिक्षा ग्रादि से पालन-पोषण ग्रीर रक्षण करते हैं वे 'पितर' कहलाते हैं। इसमें ब्राह्मणों के प्रमाण द्रष्टव्य हैं—

- (अ) "देवा वा एते पितरः" (गो० उ०१। २४)
- (आ) "स्विष्टकृतो व पितरः" (गो० उ० १। ১५)

त्रर्थात् सुखसुविधात्रों द्वारा पालन-पोषण करने वाले ग्रौर हितसम्पादन करने वाले विद्वान् व्यक्ति 'पितर' कहलाते हैं। (इ) 'मर्त्याः पितरः' (श०२।१।३।४) मनुष्य ही 'पितर' हैं स्रथति मृत नहीं।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि मृत पितरों की मान्यता मात्र कल्पना श्रौर भ्रान्ति है। माता-पिता-पितामह-श्राचार्य श्रादि ही 'पितर' कहलाते हैं।

मनुस्मृति में स्थान-स्थान पर इन्हीं व्यक्तियों को पितर कहा है। ४। २५७ में उनके ऋण से उर्ऋण होने के लिए कहा है— महिष्व-िषतृ-देवानां गत्वानृण्यं यथाविधि। यह जीवितों के साथ ही सम्भव हो सकता है। मनुस्मृति के ग्रन्य प्रमाण भी द्रष्टव्य हैं—

- (ई) श्रध्यापयामास पितृन शिशुराङ्गिरसः कविः । पुत्रका इति होवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ॥ २ । १२६ ॥
- (उ) पितरक्वैव साध्याक्व द्वितीया सात्त्विकी गतिः ॥ १२ । ४६ ॥
- (ऊ) पितृदेवमनुष्यारणां वेदचक्षुः सनातनम् ॥ १२ । ६४ ॥
- (ए) दाराधीनस्तथा स्वर्गः पितृगामात्मनक्च ह ॥ ६ । २८ ॥
- (ऐ) ऋषयः पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा। श्राज्ञासते कुटुम्बिम्यस्तेभ्यः कार्यं विजानता ॥ ३ । ८० ॥

मनु ने ४। ३०—३१ में जीवित, धार्मिक, वेदिवत् विद्वानों को ही हव्य-कव्य देने का विधान किया है। वे श्लोक मनु की इस मान्यता को सिद्ध करते हैं कि हव्य-कव्य जीवित व्यक्तियों को ही दिये जाते हैं। यही श्राद्ध है। हव्य-कव्य ग्रादि श्राद्ध-सम्बन्धी बातों का मृतक पितृश्राद्ध से कोई सम्बन्ध नहीं।

(ग्रौ) पितरों में वेद का प्रमाण-

ऊर्जं वहन्तीरमृतं घृतं पयः कीलालं परिस्नुतम् । स्वधास्य तर्पयत मे पितृन् ।। (यजु०२।३४)

"अर्थ — पिता वा स्वामी अपने पौत्र, स्त्री, नौकरों को सब दिन के लिए आजा देके कहे कि — (तर्पयत मे पितृन्) जो मेरे पिता पितामह आदि, माता, मातामह आदि तथा आचार्य और इनसे भिन्न भी विद्वान् लोग अवस्था अथवा ज्ञान से वृद्ध, मान्य करने योग्य हों, जन सबकी आत्माओं को यथायोग्य सेवा से प्रसन्न किया करो। सेवा करने के पदार्थ ये हैं — (ऊर्ज वहन्ती) जो उत्तम-उत्तम जल (अमृतम्) अनेक विध रस (धृतम्) घी (पयः) दूध (कीलालम्) अनेक संस्कारों से सिद्ध किये रोगनाश करने वाले उत्तम-उत्तम अन्त (परिस्नुतम्) सब प्रकार के उत्तम-उत्तम फल हैं, इन सब पदार्थों से उनकी सेवा सदा करते रहो (स्वधास्थ) हे पूर्वोंक्त पितृलोगो! तुम सब हमारे अमृत्ररूप पदार्थों के भोगों से सदा मुखी रहो।" (द० ल० ग्र० सं० २४५—२५५)

(ग्रं) पितरों की गराना श्रौर उनका श्रमिश्राय---

''जिनकी पितृसंज्ञा है और जो सेवा के योग्य हैं वे निम्न हैं—

- १—सोमसदः—'सोमे ईश्वरे सोमयागे वा सीदन्ति ये सोमगुणाश्च' ते 'सोमसदः' = जो ईश्वर श्रीर सोमयज्ञ में निपुण श्रीर शान्ति श्रादि गुण सहित हैं, वे 'सोमसद्' कहाते हैं।
- २—- श्राग्निष्वात्ताः—- 'अग्निरीक्वरः सुष्ठुतया श्रात्तो गृहीतो यैस्ते यद्वा श्रग्ने-गुं ग्रातानात् पृथिवी = जल-व्योम-यान-यन्त्ररचनादिका पदार्थविद्या सुष्ठुतया श्रात्ता गृहीता यैः' ते 'श्राग्निष्वात्ताः' = श्राग्न जो परमेक्वर वा भौतिक श्राप्त, उनके गुणज्ञात करके जिन्होंने श्रद्धे प्रकार श्राग्निविद्या सिद्ध की है, उनको 'श्राग्निष्वात्त' कहते हैं।
- ३ बहिषदः— विहिषि सर्वोत्कृष्टे ब्रह्मिएः शम-दमादिषूत्तमेषु गुरोषु वा सीदिन्ति' ते 'बहिषदः' == जो सबसे उत्तम परब्रह्म में स्थिर होके शम, दम, सत्य, विद्या आदि उत्तम गुणों में वर्तमान हैं, उनको 'बहिषद्' कहते हैं।
- ४—सोमपा:— 'यज्ञेन उत्तमौषधिरसं पिबन्ति पाययन्ति वा' ते 'सोमपा:' = जो यज्ञ करके सोमलता ग्रादि उत्तम ग्रौषधियों के रस के पान करने ग्रौर कराने वाले हैं, तथा जो सोमविद्या को जानते हैं, उनको 'सोमपा' कहते हैं।
- ५ हिंबर्भु जः 'हिंबिर्हु तमेव यज्ञे न शोधितवृष्टिजल। दिकं भोक्तुं भोजियतुं वा शीलमेषां' ते 'हिंबिर्भु जः' = जो अग्निहोत्र आदि यज्ञ करके वायु और वृष्टिजल की शुद्धि द्वारा सब जगत् का उपकार करते और जो यज्ञ से अन्नजलादि की शुद्धि करके खाने पीने वाले हैं, उनको 'हिंबिर्भु ज्' कहते हैं।
- ६—आज्यपाः— 'आज्यं घृतम्, यद्वा 'श्रज् गतिक्षेपणयोः' धात्वर्थात् श्राज्यं विज्ञानम्, तद्दानेन पान्ति रक्षन्ति पालयन्ति रक्षयन्ति ये विद्वासः' ते 'आज्यपाः' = घृत, स्निग्धपदार्थं श्रीर विज्ञान को कहते हैं। जो उनके दान से रक्षा करने वाले हैं, उसको 'श्राज्यप' कहते हैं।
- अनुकालिनः—'ईःवरिवद्योपदेशवरणस्य प्रहणस्य च शोभनः कालो येयां ते। यदा ईश्वरज्ञानप्राप्त्या सुलक्ष्यः सदैव कालो येथां ते 'सुकालिनः' = मनुष्य-शरीर को प्राप्त होकर ईश्वर श्रीर सत्यविद्या के उपदेश का जिनका श्रेष्ठ समय श्रीर जो सदा उपदेश में ही वर्तमान हैं, उनको सुकालिन्' कहते हैं।
- ५—यमराजाः—'ये पक्षपातं विहाय ज्यायव्यवस्थाकत्तारः सन्ति' ते 'यमराजाः'—जो पक्षपात को छोड़कर सदा सत्य न्यायव्यवस्था ही करने में रहते हैं, जनको 'यमराज' कहते हैं।
- ६—पितृ-पितामह-प्रपितामहाः— (पितृ) 'ये सुन्दृत्या श्रेण्ठान् विदुषो गुरगान् वासयन्तः तत्र वसन्तःच, विज्ञानादि अनन्तथनाः स्वान् जनान् धारयन्तः पोषयन्तरच,

चतुर्विश्वतिवर्षपर्यन्तेन ब्रह्मचर्येण विद्याभ्यासकारिणः स्वे जनकाश्च सन्ति, ते पितरः 'वसवः' विज्ञे या ईश्वरोऽपि' = जो वीर्यं के निष्कादि कर्मों को करके उत्पत्ति ग्रीर पालन करे ग्रीर चौबीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्याश्रम से विद्या को पढ़े, उसका नाम 'पिता' ग्रथवा 'वसु' है। (पितामह) 'ये पक्षपातरहिता दुष्टान् रोदयन्तः चतुश्चत्वारिशत् वर्षपर्यन्तेन ब्रह्मचर्यसेवनेन कृतविद्याभ्यासाः ते 'रुद्राः' स्वे पितामहाश्च ग्राह्माः तथा रुद्र ईश्वरोऽपि' = जो पिता का पिता हो ग्रीर चवालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्य से विद्याभ्यास कर पक्षपातरहित होकर दुष्टों को रुलावे वाला है, उसका नाम 'पितामह' ग्रीर 'रुद्र' है। (प्रिपितामह) 'ग्रादित्यवत् उत्तमगुराप्रकाशका' विद्वांसो उष्टचत्वारिशत् वर्षेण ब्रह्मचर्येण सर्वविद्यासम्पन्नाः सूर्यवत् विद्याप्रकाशः त आदित्याः स्वे प्रपितामह का पिता ग्रीर ग्रादित्य के समान उत्तम गुणों का प्रकाशक ग्रडतालीस वर्ष पर्यन्त वह्मचर्याश्रम से विद्या पढ़के सब जगत् का उपकार करता हो, उसको 'प्रपितामह' ग्रथवा 'ग्रादित्य ' कहते हैं। तथा जो पित्रादिकों के तुल्य पुरुष हैं उनकी भी पित्रादिकों के तुल्य सेवा करनी चाहिये।

- १० मातृ-पितामही-प्रपितामह्यः पित्राधिसहक्यो मात्रादयः सेव्याः == पित्रादिकों के समान विद्या स्वभाव वाली स्त्रियों की भी अत्यन्त सेवा करनी चाहिये। माता, दादी, परदादी ग्रादि।
- ११--सगोत्राः → 'स्वसमीपं पुत्रादयस्ते श्रद्धया पालनीयाः' = जो समीपवर्ती ज्ञाति के पृष्ष हैं, वे भी सेवा करने के योग्य हैं।
- १२—म्राचार्यादिसम्बन्धिनः—'ये गुर्वादिसख्यन्ताः सन्ति ते हि सर्वदा सेवनीयाः'—जो पूर्णविद्या के पढ़ाने वाले और स्वसुरादि सम्बन्धी तथा उनकी स्त्री हैं, उनकी यथायोग्य सेवा करनी चाहिए"। (द० ल० ग्रं० २४५—२५५)

इस प्रकार उपर्युक्त गुण वाले जीवित व्यक्तियों को ही 'पितर' कहा जाता है, उनकी सेवा करनी ही पितृयज्ञ है। मृतपितरों की कल्पना भ्रान्ति एवं ग्रज्ञानता है। (२) 'देव' से ग्रिमिप्राय—

'दिवु = क्रीड़ा-विजिगीवा-व्यवहार-द्युति-स्दुित-मोद-मद-स्वप्न-कान्ति-गतिषु' (दिवादि) धातु से 'पचाद्यच्' से 'यव्' प्रत्यय अथवा 'दिवु नर्दने' (चुरादि) या 'दिवु परिकूजने' (चुरादि) धातु से 'अच्' प्रत्यय के योग से 'देव' शब्द निष्पन्त होता है। देव जड़ और चेतन दो प्रकार के होते हैं (विस्तृत विवरण १। ६७ की समीक्षा में देखिए)। इस श्लोक में देव शब्द से चेतन देव अभीष्ट हैं। शतपथ में स्नाता हैं —

(म्र) "द्वयं वाऽइवं न तृतीयमस्ति सत्यं चैत्रानृतं च । सत्यमेश देवा म्रनृतं मनुष्याः 'इदमहमनृतात् सत्यमुपैमीति' तन्मनुष्येभ्य देवानुपैति ।

(शतपथ १।१।१।४--५)

''दो लक्षणों से मनुष्यों की दो संज्ञाए होती हैं अर्थात् देव और मनुष्य। वहां सत्य और भूठ दो कारण हैं। जो सत्य बोलने, सत्य मानने और सत्य कर्म करने वाले हैं वे 'देव' और वैसे ही भूठ मानने और भूठ कर्म करने वाले 'मनुष्य' कहाते हैं। जो भूठ से अलग होके सत्य को प्राप्त होवें वे देवजाति में गिने जाते हैं।"

(द० ल० ग्र० सं० २४५--२५५)

- (आ) विद्वांसो हि देवाः (शत०३।७।६।१०)
- (इ) ये ब्राह्मणः शुश्रुवांसोऽनूचानास्ते मनुष्यदेवाः ॥

(शत० २।४।३।१४॥

(ई) सत्यसंहिता वै देवाः (ऐ० ब्रा० १। १६)

अर्थात् विद्वान् मनुष्यों को देव कहते हैं। तिरुक्त में देव शब्द की निरुक्ति करते हुए लिखा है --''देवो दानादा, दीपनादा, योतनादा, युस्थानो भवतीति वा। यो देवः स देवता'' [निरु० ७।१५] अर्थात् दान देने से, प्रकाश करने से, प्रकाशित होने से, युस्थानीय होने से 'देव' कहाते हैं। देव को ही देवता कहा जाता है। इस प्रकार विद्याओं से प्रकाशित और विद्याओं का दान देने वाले, दिव्यगुण एवं उत्तम ग्रावरण वाले विद्वानों को 'देव' कहा जाता है।

मनुस्मृति में ऐसे ही विद्वानों को देव कहा है। निम्न श्लोक द्रष्टव्य हैं-

- (उ) ते तमर्थमपृच्छन्त देवानागतमन्यवः । देवादचैतान्समेत्योचुन्याय्यं वः शिग्रुहत्तवान् ॥ २ । १२७ ॥
- (क) न तेन वृद्धो भन्नति येनास्य पलितं शिरः । यो वै युवाऽप्यधीयानस्तं देवाः स्यविरं विदुः ॥ २ । १३१ ॥

#### ३) ऋषि से अभिप्राय---

'ऋषी गती' घातु से 'इन्' प्रत्यय ग्रीर 'इगुक्थात् किन्' के योग से 'ऋषि' शब्द की सिद्धि होती है। गित के ज्ञान, गमन ग्रीर प्राप्ति, ये तीन ग्रथं हैं। ऋषि सबसे उच्च-स्तर का विद्वान् व्यक्ति होता है। वेदमन्त्रों के ग्रथों का द्रष्टा, धर्म ग्रीर ईश्वर का साक्षात्कार करने वाला ग्राप्तपुष्त्र ऋषि कहलाता है। वेद, वेदायों ग्रीर विद्याग्रों के गूढ़ ज्ञान को प्रत्यक्ष कराने की योग्यता उसमें होती है। वही धर्मीपदेष्टा होता है।

- (क) निरुवतकार ने ऋषि की निरुवित की है—ऋषिः दर्शनात्। स्तोमान् ददर्श इत्यौपमन्यवः।" [निरु०२।११] ग्रयात् ऋषि वेदार्थी ग्रौर विद्यार्थी के रहस्यों को प्रत्यक्ष करने-कराने वाला होता है। ग्रौपमन्यव ग्राचार्य का मत है कि मन्त्रद्रष्टा होने से ऋषि होता है। इसी प्रकार 'साक्षाः कृत्यविष्णः ऋष्योः वभूवः।" ग्रयात् ऋषि धर्म ग्रौर ईश्वर के साक्षाः कर्ता होते हैं। [निरु०१।२०]।
  - (ख) ब्राह्मणों में भी ऋषि की यही विशेषताएं विणत की हैं-

- (अ) "यो वै ज्ञातोऽनूचानः स ऋषिरार्षेयः।" (श०४।३।४।१६)
- (आ) "एते वै विप्रायहषयः।" (श०१।४।२।৬)
- (ग) महर्षि मनु ने भी ऋषिचर्चा के प्रसंग में इन्हीं विशेषताश्रों का उल्लेख किया है—
  - (इ) न हायनैर्नपिलतैः न वित्तेन न च बन्धुभिः । ऋषयश्चिकिरे धर्म योऽनूचानः स नो महान् ॥ २ । १२६ ॥
  - (ई) ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वात् दीर्घमायुरवाप्नुयुः। प्रज्ञां यशस्च कीर्ति च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ४ । ६४ ॥
  - (उ) ब्रार्षं धर्मोपदेशम् च।। १२। १०६॥
- (ऊ) "श्रय यदेवानुववीत । तेनिषम्य ऋगं जायते, तद्ध्येम्य एतत् करोत्यू-षीगां निधिगोप इति ह्यतूचानमाहुः।।" (शत० १।७।५।३)

"श्रथार्षेय प्रवृशाति । ऋषिम्यःचैवेनमेतद्देवेम्यःच निवेदयत्यं महावीर्यो यो यज्ञं प्रापदिति तस्मादार्षेयं प्रवृशीते ॥" (शत० १ । ४ । ४ । ३)

"श्रयं—सब विद्याश्रों को पढ़के जो पढ़ाना है 'ऋषिकमं' कहाता है, उस पढ़ने श्रीर पढ़ाने से ऋषियों का ऋण श्रयात् उनको उत्तम-उत्तम पदार्थ देने से निवृत्त होता है श्रीर जो इन ऋषियों की सेवा करता है वह उनको सुख करने वाला होता है। यही व्यवहार श्रयात् विद्याकोश की रक्षा करने वाला होता है। जो सब विद्याश्रों को जानके सबको पढ़ाता है; उसको 'ऋषि' कहते हैं।

जो पढ़के पढ़ाने के लिये विद्यार्थी का स्वीकार करना है सो म्रार्थेय म्रयीत् ऋषियों का कर्म कहाता है। जो उस कर्म को करता हुम्रा उन ऋषियों भीर देवों के लिए प्रसन्न करने वाले पदार्थों का निवेदन तथा सेवा करता है, वह विद्वान् म्रति पराक्रमी होके विशेष ज्ञान को प्राप्त होता है। जो विद्वान् भीर विद्या को ग्रहण करने वाला है उसका 'ऋषि' नाम होता है।" (द० ल० ग्र० सं० २४५–२४५)

इस प्रमाणयुक्त विस्तृत विवेचन से यह सिद्ध हो गया है कि पितर, ऋषि, देव जीवित मनुष्यों के स्तरिवशेष पर श्राधारित या विशेषगुणों के ग्राधार पर रखी गई संज्ञाएं हैं। संक्षेप में विद्या के प्रत्यक्षवर्शन के प्रमुख गुण वाले 'ऋषि', ग्राचरणा में दिव्य-गुणों की प्रधानता के गुण वाले विद्वान् 'देव', श्रौर पालक गुण वाले वयोवृद्ध विद्वान् या पिता ग्रादि 'पितर' हैं।

बलिवैश्वदेव यज्ञ का विधान---

वैश्वदेवस्य सिद्धस्य गृह्योऽग्नौ विधिपूर्वकम् । ग्राभ्यः कुर्याद्ददेवताभ्यो बाह्मणो होममन्वहम् ॥ ८४॥ (४६) (ब्राह्मणः) ब्राह्मण एवं द्विज व्यक्ति (गृह्यी-ग्रग्नौ) पाकशाला की ग्रग्नि में (विधिपूर्वंकम्) विधिपूर्वक (सिद्धस्य वैश्वदेवस्य) सिद्ध — तैयार हुए बलिवेश्वदेव यज्ञ के भाग वाले भोजन का (ग्रन्वहम्) प्रतिदिन (ग्राम्यः देवताम्यः होमं कुर्यात्) इन देवताग्रों — ईश्वरीय दिव्यगुर्गों के चिन्तन-पूर्वक ग्राहुति देकर हवन करे।। द्वर्थ।।

"चौथा वैश्वदेव—अर्थात् जब भोजन सिद्ध हो तब जो कुछ भोजनार्थं बने उसमें से खट्टा लवणान्न श्रीर क्षार को छोड़के घृत, मिष्टयुक्त अन्न लेकर चूल्हे से अग्नि अलग धर निम्नलिखित मन्त्रों से विनयपूर्वक होम नित्य करे (सत्यार्थं ० चतुर्थं समु०)

अनुश्री का सम्बं स्वापान की स्राहुति नहीं—यज में लवए। युक्त पदार्थ की स्राहुति डालने का विधान नहीं है। लवए।युक्त भोजन को स्वयं के लिए प्रयोग करना चाहिए स्रौर लवए।रिह्त सन्त, पदार्थ, मिष्टान्त स्रादि की यज्ञ में स्राहुति देनी चाहिए। मनु ने ६। १२ में यह मान्यता स्पष्ट की है।

ग्रग्नेः सोमस्य चैवादौ तयोइचैव समस्तयोः। विद्ववेभ्यद्यचैव देवेभ्यो धन्वन्तरय एव च ॥ ८४ ॥ (६०)

(ब्रादो) प्रथम (अग्नेः सोमस्य च एव) ग्रग्नि = पूज्य परमेश्वर ग्रौर सोम = सब पदार्थों को उत्पन्न ग्रौर पुष्ट करके सुख देने वाले 'सोमरूप' परमात्मदेव के लिए ['ग्रोम् अग्नये स्वाहा' 'ग्रों सोमाय स्वाहा' इन मन्त्रों द्वारा] (च) ग्रौर (तयोः समस्तयोः) उन्हीं देवों के सर्वत्र व्याप्त रूपों के लिए सयुक्त रूप में ['ग्रोम् अग्नीषोमाभ्यां स्वाहा' इस मन्त्र के द्वारा] अग्नि = जो प्राण अर्थात् सब प्राणियों के जीवन का हेतु है ग्रौर सोम = जो अपान अर्थात् दुःख के नाश का हेतु है (च) ग्रौर (विश्वेभ्यः देवेभ्यः एव) विश्वदेवों = संसार को प्रकाशित या संचालित करनेवाले ईश्वरीय गुणों के लिए ['ग्रों विश्वेभ्यः देवेभ्यः स्वाहा' इस मन्त्र द्वारा] (च) तथा (धन्वन्तरये एव) धन्वन्तरि = जन्म - मरण ग्रादि के प्रवसर पर ग्राने वाले रोगों का नाश करने वाले ईश्वर के गुणा के लिए ['ग्रों धन्वन्तरये स्वाहा' इस मन्त्र से] विलवेश्वदेव यज्ञ में ग्राहुति देवे।। ५४।।

कुह्वे चैवानुमत्ये च प्रजापतय एव च। सहद्यावापृथिव्योश्च तथा स्विष्टकृतेऽन्ततः॥ ६६॥ (६१)

(च) ग्रौर (कुह्न ) ग्रमावस्या की ग्रधिष्ठात्री ईश्वरोय शक्ति ग्रथीत् कृष्णपक्ष को रचनेवाली परमेश्वर की शक्ति के लिए ['ग्रों कुह्न स्वाहा' मन्त्र से ] (च) तथा (ग्रनुमत्यै) पूर्णिमा की ग्रधिष्ठात्रो ईश्वरीय शक्ति अर्थात् शुक्लपक्ष का निर्माण करने वाली परमेश्वर की शक्ति के लिए या परमेश्वर की चितिशक्ति के लिए [ स्रों अनुमत्ये स्वाहां मन्त्र से] (प्रजाप्तये एव) सब जगत् को उत्पन्त करने वाले परमेश्वर के सामर्थ्य गुण के लिए ['म्रों प्रजापतये स्वाहां मन्त्र से] (सहद्यावापृथिव्योः) ईश्वर द्वारा उत्पादित द्युलोक स्रौर पृथिवी लोक की पुब्टि के लिए [ म्रीं सहद्यावापृथिवीम्यां स्वाहां मन्त्र से] (तथा अन्ततः) स्रौर अन्त में (स्विष्टकृते) स्रभीष्ट सुख देने वाले ईश्वर गुण के लिए ['म्रों स्विष्टकृते स्वाहां मन्त्र से] स्राहुति देवे।। ५६।।

एवं सम्यग्घिवहु त्वा सर्वदिक्षु प्रदक्षिणम् । इन्द्रान्तकाष्पतीन्दुभ्यः सानुगेभ्यो बलि हरेत् ॥ ८७॥ (६२)

(एतम्) इस प्रकार (सम्यक् हिवः हुत्वा) ग्रच्छी तरह उपर्युक्त ग्राहुित्याँ देकर (सर्वेदिक्षु प्रदक्षिणम्) सब दिशाग्रों में घूमकर (सानुगेम्यः इन्द्र + ग्रन्तक + ग्रप्पित + इन्द्रम्यः) परमेश्वर के सहचारी गृणों इन्द्र = सर्वे प्रकार के ऐश्वर्य से युक्त होना, ग्रन्तक = यम ग्रर्थात् न्यायकारी होना, या प्राणियों के जन्म-मरण का नियन्त्रण रखने वाला गुण, ग्रप्पित = वरुण ग्रर्थात् सबके द्वारा वरणीय सबसे श्रेष्ठ परमात्मा, इन्द्र = सोम ग्रर्थात् ग्राब्नंद-दायक होना इनके लिए स्मरणपूर्वक [क्रमशः 'ग्रों सानुगायेन्द्राय नमः' मन्त्र से पूर्व दिशा में, ग्रों सानुगाय यमाय नमः' से दक्षिण दिशा में, ग्रों सानुगाय वरुणाय नमः' से पश्चिम दिशा में, 'ग्रों सानुगाय सोमाय नमः' से उत्तर दिशा में] (बलि हरेत्) भोजन के भाग ग्रर्थात् बलि को रखे।। ८७।।

मरुद्रम्य इति तु द्वारि क्षिपेद स्वद्भूच इत्यपि। वनस्पतिम्य इत्येवं मुसलोजुलले हरेतु॥ ८८॥

वनस्पितम्य इत्येवं मुसलोलूखले हरेत् ॥ ६६॥ (६३) (महद्म्यः इति तु द्वारि) महत् = जीवन के मंचालक प्राणल्प परमात्मा के स्मरणपूर्वक ['ग्रों महद्म्यों नमः' मन्त्र से ] द्वार पर (ग्रद्म्यः इति + ग्राप्त प्रत्मे के स्मरणपूर्वक ['ग्रों महद्म्यों नमः' मन्त्र से ] द्वार पर (ग्रद्म्यः इति + ग्राप्त ग्राप्त ग्राप्त ग्रों सम्पूर्ण जगत् के ग्राश्रय रूप परमात्मा के स्मरणपूर्वक ['ग्रोम् ग्रद्म्यो नमः से ], जलों में (क्षिपेत्) बिल भाग को डाले (एवम्) इसी प्रकार (वनस्पतिम्यः) वनस्पतियों के समीप ग्रों वनस्पतिम्यो नमः' से ], (मुसल + उल्लल) मूसल ग्रीर ऊलल के समीप (हरेत्) बिल रक्षे ॥ ६६ ॥

उच्छीर्षके श्रिये कृर्याद् भद्रकाल्ये च पादतः । ब्रह्मवास्तोष्पतिम्यां तु वास्तुमध्ये बॉल हरेत् ॥ दह ॥ (६४) (श्रिये उच्छीर्षके) सबके द्वारा सेश्य परत्मात्मा की सेवा से राज्यश्री स्रथवा लक्ष्मी की प्राप्ति के लिये ['स्रों श्रिये नमः' से] ईशान कोण की स्रोर (च) स्रोर (भद्रकाल्ये पादतः) परमात्मा की कल्याणकारी शक्ति की प्राप्ति के लिए [स्रों भद्रकाल्ये नमः' से] पृष्ठभाग स्रर्थात् नैर्ऋत्य कोएा की स्रोर (कुर्यात्) बलिभाग रखे (तु) स्रौर (ब्रह्मवास्तोष्पतिम्याम्) ब्रह्म—वेदिवद्या की प्राप्ति के लिए वेदिवद्या के दाता परमात्मा के लिए वास्तोष्पिति—गृहसम्बन्धी पदार्थों के दाता ईश्वर की सहायता के लिए ['स्रों ब्रह्म-पतये नमः' 'स्रों वास्तुपतये नमः' इन से] (वास्तुमध्ये विल हरेत्) घर के मध्य-भाग में बलिभाग रखे ॥ ६६ ॥

### विश्वेम्यश्चेव देवेम्यो बलिमाकाश उत्क्षिपेत् । विवाचरेम्ये मूतेम्यो नवतंचारिम्य एव च ॥ ६० ॥ (६४)

(च) और (विश्वेम्यः देवेम्यः) संसार के साधक गुणों की प्राप्ति के लिए संसार के संवालक परमात्मा या विद्वानों के दिव्य गुणों की प्राप्ति लिए (ग्राकाशे बलिम् उत्सिपेत्) ['ग्रो विश्वेम्यः देवेम्यः नमः' से] ग्राकाश की ग्रोर या घर के ऊपर बलिभाग रखे (च) तथा (दिवाचरेम्यः भूतेम्यः) दिन में विचरण करने वाले प्राणियों के लिए ['ग्रो दिवाचरेम्यो भूतेम्यः नमः'] (नक्तंचारिम्यः एव) और रात्रि में विचरण करने वाले प्राणियों के लिए ['ग्रो नक्तंचारिम्यो भूतेम्यो नमः' मन्त्र से] बलि रखे।। १०।।

#### पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत बील सर्वात्मभूतये। पितुम्यो बलिशेषं तु सर्वं दक्षिणतो हरेत्॥ ६१ ॥ (६६)

(सर्वात्मभूतये) सब प्राणियों में व्याप्त या ग्राश्रयरूप परमात्मा की सत्ता का स्मरण करने के लिए [ ग्रों सर्वात्मभूतये नमः ' से ] (पृष्ठवास्तुनि बिल कुर्वीत) घर के पृष्ठभाग में बिलभाग रखे (सर्वं बिलशेष तु) शेष बिलभाग को (पितृम्यः) माता-पिता, ग्राचार्य, ग्रतिथि, भृत्य ग्रादिकों को सम्मानपूर्वक भोजन कराने की भावना को स्मरण करने के लिए [ग्रों पितृम्यः स्वधायम्यः स्वधानमः 'इस मन्त्र से ] (दक्षिणतः हरेत्) घर के दिक्षण भाग में रखे ॥ ६१ ॥ ॥

श्रू महर्षि-दयानन्द ने दर्भ से ६१ क्लोकों का भाव ग्रहण करके स॰ प्र० १०० से १०२, पञ्चमहायज्ञविधि द० ल० ग्र० २५६ — २६३ तथा स० वि० १६२ — १६४ पर बिलवेश्वदेव यज्ञ का वर्णन किया है, इन सभी क्लोकों में दिये गये मन्त्र तथा उनका भाव वहीं से ले लिया गया है, विधियां भी वहीं हैं। विस्तृत होने के कारण उस वर्णन को यहां उद्धृत नहीं किया जा रहा है। विशेष ग्रध्ययन के लिए पाठक उक्त पुस्तकों में के सकते हैं।

#### शुनां च पतितानां च श्वपचां पापरोगिणाम्। वायसानां कृमीणां च शनकीनवंपेद् भुवि॥ ६२॥ (६७)

(च) ग्रौर (जुनां पिततानां श्वपचां पापरोगिए। वायसानां च कृमीणां) कुत्ता, पितत, चांडाल, पापरोगी, काक ग्रौर कृमी इन छ: नामों के छ: भाग (भुवि शनकै: निवंपेत्) पृथिवी में घरे।। ६२।। (सं० वि० १६४)

इस प्रकार 'श्वम्यो नमः, पिततेभ्यो नमः, श्वपचेभ्यो नमः, पापरो-गिभ्यो नमः, वायसेभ्यो नमः, कृषिभ्यो नमः' से बलि-धरकर पश्चात् किसी दुःखी बुभुक्षित प्राणी ग्रथवा कुत्ते, कौवे ग्रादि को दे देवे । यहां नमः शब्द का ग्रथं ग्रन्न ग्रथीत् कुत्ते, चाण्डाल, पापरोगी, कौवे ग्रीर कृषि ग्रथीत् चींटी ग्रादि को ग्रन्न देना यह मनुस्मृति ग्रादि की विधि है—

(सत्यार्थं ० चतुर्थं समू०)

श्रतिथियज्ञ का विधान-

#### कृत्वैतद् बलिकर्मेवमितिथि पूर्वमाशयेत्। भिक्षां च भिक्षवे दद्याद्विधिवद् ब्रह्मचारिगो॥ १४॥ (६८)

(एतत् बलिकमं कृत्वा) उपर्युक्त [३। ८४—६२] बलिवेश्वदेव यज्ञ करके (पूर्वम् चितिथम् ग्राशयेत्) पहले ग्रतिथि को भोजन खिलाये (च) तथा (भिक्षवे ब्रह्मचारिणे विधिवत् भिक्षां दद्यात्) भिक्षा के लिए ग्राये हुए ब्रह्मचारी के लिए विधिपूर्वक भिक्षा देवे ॥ ६४॥

### संप्राप्ताय त्वितथये प्रदद्यादासनोदके। ग्रन्तं चेव यथाशक्ति सत्कृत्य विधिपूर्वकम् ॥ ६६ ॥ (६६)

(तु) ग्रीर (संप्राप्ताय ग्रतिथये) ग्राये हुए ग्रतिथि के लिए (विधिपूर्वकं सत्कृत्य) व्यवहारोचित विधि के ग्रनुसार सत्कार करके (यथा-शक्ति) शक्ति के ग्रनुसार (ग्रासन + उदके च ग्रन्नम् एव) ग्रासन ग्रीर जल तथा ग्रन्न भी (प्रदद्यात्) प्रदान करे।। १६।।
सज्जनों के घर में सत्कारार्थं सदा उपलब्ध वस्तुएं —

#### तृगानि भूमिरुदकं वाक्चतुर्थी च सूनृता । एतान्यपि सतां गेहे नोच्छिद्यन्ते कदाचन ॥ १०१ ॥ (७०)

(तृगानि) बैठने के लिए ग्रासन (भूमिः) बैठने या सोने के लिए स्थान (उदकम्) पानी (च) ग्रौर (सूनृता वाक्) सत्कारयुक्त मीठी वाणी (एतानि + ग्रिप) सत्कार करने की ये बातें या वस्तुए तो (सता गेहे) श्रेष्ठ सम्य व्यक्तियों के घर में (कदाचन न + उच्छि खन्ते) कभी भी नष्ट नहीं

होतीं अर्थात् श्रेष्ठ-सम्य व्यक्ति इनके द्वारा तो अवश्य ही सत्कार करते हैं।। १०१।।

ग्रतिथि का लक्षण--

एकरात्रं तु निवसन्नतिथिबाह्मिगः स्मृतः । स्रनित्यं हि स्थितो यस्मात्तस्मादितिथिरुच्यते ॥ १०२ ॥(७१)

(ब्राह्मणः) विद्वान् व्यक्ति (एकरात्रं तु निवसन्) जो एक ही रात्रि तक पराये घर में रहे तो उसे (ग्रितिथिः स्मृतः) ग्रितिथि कहा गया है (यस्मात् हि ग्रिनित्यं स्थितः) क्यों कि जिस कारण से वह नित्य नहीं ठहरता है ग्रथवा जिसका ग्राना ग्रिनिश्चित होता है, इसी कारण से उसे (ग्रितिथिः उच्यते) ग्रितिथि कहा जाता है।। १०२।।

"जिसके ग्रागमन की कोई नियत तिथि न हो ग्रीर स्थिति भी जिस की ग्रनियत हो, वह ग्रतिथि कहलाता है। ग्रतिथियत्त का ग्रधिकारी वही है, जो विद्वान हो एवं जिसका ग्राना, जाना ग्रीर ठहरना ग्रनियत हो, वह चाहे किसी वर्ण का हो उसकी सेवा करना यह एक श्रेष्ठ कर्म है।"

(পু০ স০ १४३)

म्रतिथि कौन नहीं होते--

नैकग्रामीरामितिथि विप्रं साङ्गितिकं तथा। उपस्थितं गृहे विद्याद्रभार्या यत्राग्नयोऽपि वा ॥ १०३॥ (७२)

(यत्र भार्या अपि वा अग्नयः) जिसके घर में पत्नी हो और पंचयज्ञों की अग्नि जहां प्राज्वलित रहती हो अथवा जहां पाकाग्नि प्राज्वलित होती हो ऐसे (एकग्रामीणं तथा साङ्गतिकं विप्रंगृहे उपस्थितम्) एक गांव में रहने वाला तथा मित्र विद्वान् यदि घर में ग्राया हुग्रा हो तो (ग्रतिथि न विद्यात्) उमे श्रतिथि के रूप में न समक्षे ।। १०३।।

दूसरों के यहां खाने की भावना से पाप-

उपासते ये गृहस्याः परपाकमबुद्धयः। तेन ते प्रत्य पशुतां व्रजन्त्यन्नादिदायिनाम्॥ १०४॥ (७३)

(ये गृहस्थाः) यदि गृहस्थ होके (परपाकम् उपासते) पराये घर में भोजनादि की इच्छा करते हैं तो (ते ग्रबुद्धयः तेन) वे बुद्धिहीन गृहस्थ ग्रन्य से प्रतिग्रह रूप पाप करके (प्रेत्य) जन्मान्तर में (ग्रन्नादिदायिनां पशुतां व्रजन्ति) ग्रन्नादि के दाताग्रों के पशु बनते हैं क्योंकि ग्रन्य से ग्रन्न ग्रादि का थ्रहसा करना स्रतिधियों का काम है, गृहस्थों का नहीं ।। १०४ ॥ (सं० वि० १५०)

अस्तु र्ह्या के क्या भूत होकर जो यह सोचते रहते हैं कि अपना बचत हो जाये और दूसरों के यहां खाते रहें 'उनके लिए यह कथन है। क्योंकि, उनमें आयु भर पशुत्व के संस्कार प्रभावी एवं प्रबल हो जाते हैं। यर से अधिक को न को इस्ये—

ग्रप्रणोद्योऽतिथिः सायं सूर्योढो गृहमेविना । काले प्राप्तस्त्वकासे वा नास्यानश्नगृहे वसेत् ॥ १०५ ॥ (७४)

(गृहमेधिना) गृहस्थी को चाहिए कि (सूर्योढः स्रतिथिः स्रप्रणोदः) सायंकाल सूर्य स्रस्त होते देख स्राये हुए स्रतिथि को वापिस न लौटाये स्रोर (काले प्राप्तः वा स्रकाले) चाहे समय पर स्राये स्रथवा स्रसमय पर (स्रस्य गृहे स्रनश्नन् न वसेत्) इस गृहस्थी के घर में कोई स्रतिथि बिना भोजन के नहीं रहे।। १०५।। स्रतिथिपूजन सुख-स्रायु-यकोदायक—

न व स्वयं तदश्नीयादितिथि यन्न भोजयेत् । धन्यं यशस्यमायुष्यं स्वर्ग्यं वाऽतिथियूजनम् ॥ १०६ ॥(७४)

(यत् ग्रतिथि न भोजयेत्) जिस पदार्थं को ग्रतिथि को नहीं खिलावें (तत् वे स्वयं न ग्रश्नीयात्) उसे गृहस्थी स्वयं भी न खावे, ग्रभिप्राय यह है कि जैसा स्वयं भोजन करे वेसा ही ग्रतिथि को भी दे (ग्रतिथिपूजनम्) ग्रतिथि का सत्कार करना (धन्यं यशस्यम् ग्रायुष्यं वा स्वय्यंम्) सौभाग्य, यश, ग्रायु ग्रीर मुख को देने ग्रीर बढ़ाने वाला है ॥ १०६ ॥

अर न्यू करी का श्री का श्री का स्वाप्त का स

श्रासनावसथौ शय्यामनुबज्यामुपासनाम् । उत्तमेवूतमं कुर्याद्वीने हीनं समे समम् ॥ १०७ ॥ (७६)

जब गृहस्य के समीप प्रतिथि ग्रावें तब (ग्रासन + ग्रावसथौ) ग्रासन, निवास (श्रयाम् + ग्रनुवज्याम् + उपासनाम्) श्रया, पश्चात् गमन ग्रौर समीप में बैठना ग्रादि सत्कार जैसे का वैसा ग्रर्थात् (उत्तमेषु + उत्तमं, समे समं, हीने हीनं कुर्यात्) उत्तम का उत्तम, मध्यम का मध्यम ग्रौर निकृष्ट का निकृष्ट करे, ऐसा न हो कि कभी न समभें ।। १०७ ।। (सं० वि० १५०) दोबारा भोजन पकाने पर बलियज्ञ नहीं—

वैश्ववेवे तु निर्वृत्ते यद्यन्योऽतिथिराव्रजेत्। तस्याप्यन्नं यथाशक्ति प्रवद्यान्न बील हरेत्॥ १०८॥ (७७)

(वैश्वदेवे तु निर्वृत्ते) वैश्वदेव यज्ञ के समान्त होने पर प्रयात् भोजन बनने ग्रोर उसकी यज्ञ में ग्राहुतियां दे देने के पश्चात् भी (ग्रादि + ग्रन्यः + ग्रातिथः + ग्रावजेत्) यदि कोई ग्रोर ग्रातिथि ग्रा जायै तो (तस्म + ग्राप यथाशक्ति ग्रन्तं प्रदद्यात्) उसको भो यथाशक्ति भोजन कराये (बलि न हरेत्) दुबारा भोजन बनाने के बाद बलिभाग नहीं निकाले ॥ १० = ॥

अर न्यु श्री टिड न्यः श्लोक ६४ से १०८ तक के विषय में सत्यायंप्रकाश चतुर्थं समल्लास में निम्न प्रकार लिखा है—"ग्रब पांचवीं ग्रतिथि तिस्ति जसको कहते हैं कि जिस की कोई तिथि निश्चित न हो ग्रथींत् ग्रकस्मात् धार्मिक सत्योपदेशक सब के उपकारार्थं सबंत्र धूमनेवाला पूर्णं विद्वान् परमयोगि-संन्यासी गृहस्थ के यहाँ ग्रावे तो उसको प्रथम पाद्यः, ग्रध्यं ग्रीर ग्राचमनादि तीन प्रकार का जल देकर पश्चात् ग्रासन पर सत्कारपूर्वक विठालकर खान, पान ग्रादि उत्तमोत्तम पदार्थों से सेवागुश्रूषा करके, प्रसन्त करे। पश्चात् सत्संग करे। उनसे ज्ञान-विज्ञान ग्रादि जिनसे धर्मं, ग्रथं, काम ग्रीर मोक्ष की प्राप्ति होवे ऐसे-ऐसे उपदेशों का श्रवण करे और ग्रपना चाल-चलन भी उनके सहुपदेशानुसार रक्वे"।

संस्कार विधि गृहाश्रम के प्रतिथियज्ञ प्रकरण में निम्न प्रकार लिखा है-

"पांचवाँ जो धार्मिकः, परोपकारी, सत्योपदेशक, पक्षपात रहित, शान्त, सर्व हितकारक विद्वानों की अन्तादि से उनसे प्रश्नोत्तर आदि करके विद्या प्राप्त होना 'अति-थियज्ञ' कहाता है, उसको नित्य किया करें।"

ऋग्वेदादि भाष्यभूमिका के पञ्चमहायज्ञान्तर्गत स्रतिथियज्ञ-विधान में निम्न् प्रकार लिखा है—"स्रब पांचवाँ स्रतिथियज्ञ सर्थात् जिसमें स्रतिथियों की यथावत् सेव करनी होती है, उसको लिखते हैं। जो मनुष्य पूर्ण विद्वान् परोपकारी, जितेन्द्रिय, धर्मात्मा सत्यवादी, छल-कपट रहित और नित्य भ्रमण करके विद्या धर्म का प्रचार और स्रविद्या स्रधर्म की निवृत्ति सदा करते रहते हैं, उनको स्रतिथि कहते हैं। इसमें वेदमन्त्रों के स्रनेक प्रमाण हैं।"

ग्रतिथियों से भिन्न व्यक्तियों को भोजन-

इतरानिष सल्यादीन्सम्प्रीत्या गृहमागतान् । सत्कृत्यान्नं यथाशनित भोजयेत्सह भार्यया ॥ (११३)(७८)

(संत्रीत्या) त्रीतिपूर्वक (भार्यया सह गृहम् + स्रागतान् इतरान् सल्यादीन् स्रपि) पत्नी के साथ घर में स्राये स्रन्य मित्र स्रादि को भी (संत्कृत्य) सत्कारपूर्वक (य<mark>थाशक्ति भ्रन्नं भोजयेत्) शक्ति के श्रनुसार</mark> भोजन करावे ।। ११३ ।।

श्रतिथियों से पहले किन को भोजन दें-

सुवासिनीः कुमारीश्च रोगिणो गिभग्गीः स्त्रियः । स्रतिथिम्योऽग्र एवैतान्भोजयेदविचारयन् ॥११४॥(७६)

(सुवासिनी: च कुमारी:) नव विवाहिता और ग्रन्पवयस्क कन्याओं (रोगिए:) रोगियों को (गिभएी: स्त्रियः) गर्भवती स्त्रियों को (एतान्) इन्हें (ग्रतिथिभ्यः + ग्रग्ने + एव) ग्रतिथियों से पहले ही (ग्रविचारयन्) बिना किसी संदेह के ग्रर्थात बड़े-छोटे को पहले-पीछे भोजन कराने का विचार किये बिना (भोजयेत्) खिला दे॥ ११४॥

गृहस्थ दम्पती को सबके बाद भोजन करना श्रीर यज्ञशेष भोजन करना--

#### भुक्तवत्स्वथ विप्रेषु स्वेषु मृत्येषु चैव हि।

भुञ्जीयातां ततः पश्चादविशष्टं तु दम्पती ॥ ११६ ॥ (८०)

(ग्रथ विप्रेषु भुक्तवत्सु) विद्वान् ग्रतिथियों द्वारा भोजन कर लेने पर (च) ग्रीर (स्वेषु भृत्येषु एव हि) ग्रपने सेवकों ग्रादि के खा लेने पर (ततः पश्चात्) उसके बाद (ग्रवशिष्टम् तु) शेष बचे भोजन को (दम्पती भुञ्जी-याताम्) पति-पत्नी खायें ॥ ११६ ॥

> देवान्षीन्मनुष्यांश्च पितृन्गृह्याश्च देवताः । पूजियत्वा ततः पश्चाद् गृहस्यः शेषभुग्भवेत् ॥ ११७ ॥ (८१)

(देवान्) दिव्यगुण सम्पन्न विद्वानों को, (ऋषीन्) विद्या के प्रत्यक्ष-कर्त्ता मन्त्रार्थद्रष्टा ऋषियों को, (मनुष्यान्) साधारण मनुष्यों को (च) ग्रीर (पितृन्) जीवित माता-पिता ग्रादि पालक व्यक्तियों को (च) तथा (ग्रह्याः देवताः) ईश्वरीय दिव्यगुणों [३।६४—६०] के चिन्तनपूर्वक यज्ञ में ग्राहुति देकर ग्रीर गृहस्थ द्वारा भरण-पीषण की ग्रपेक्षा रखने वाले ग्रसहाय, ग्रनाथ, कुष्ठी, भृत्य [३।६१—६२] ग्रादि को (पूजियत्वा) भोजन-दान द्वारा सत्कृत करके ग्रीर उनका भाग निकालकर (गृहस्थः) गृहस्थ (ततः पश्चात्) उसके बाद (शेषभुक् भवेत्) इनसे शेष बचे भोजन को खाने वाला हो ग्रथित् उस शेष भोजन को खाया करे।। ११७।। अ

हुई [प्रचलित प्रयं—देवताग्रों, ऋषियों, मनुष्यों, पितरों, गृहस्थित शालिग्राम ग्रादि प्रतिमाग्रों की पूजा (देविषिपृतृत्वंण, ग्रतिथ्यादि भोजन, प्रतिमादि पूजन) कर गृहस्थ शेष बचे हुए ग्रन्न का भोजन करे।। ११७।।]

आनु श्री ट्या : गृह्यदेवता — (१) यहां 'गृह्यदेवता' से अभिप्राय क्लोक ३। ८४—६१ में दिणत ईक्वरीय दिव्य गुणों से है, जिनके स्मरण्—ग्राहुतियू वंक गृहस्य के ग्राश्रय की अपेक्षा रखने वाले प्राणियों के लिए भोजन का भाग निकाला जाता है। इसी सभिप्राय को मनु ने ''मूतानि बलिकमंणा" [३। ८१] पदों से तथा ३। ७२ में 'मृत्यानाम्' पद से स्पष्ट किया है।

(२) देवता, ऋषि, पितर शब्दों के विस्तृत स्रथंज्ञान के लिए ३। ८२ की समीक्षा तथा भूमिका देखिए।

भ्रघं स केवलं भुङ्क्ते यः पचत्यात्मकारगात् । यज्ञशिष्टाशनं ह्येतत्सतामन्नं विघीयते ॥ ११८ ॥ (८२)

(यः केवलम् म्रात्मकारणात् पचिति) जो व्यक्ति केवल म्रपना पेट भरने के लिए ही भोजन पकाता है (सः) वह (म्रघं भुड़्क्ते) केवल पाप को खाता है ग्रयात् इस प्रवृत्ति से स्वायं ग्रादि की पाप भावना ही बढ़ती है (हि) क्योंकि (एतत्) यह उपर्युक्त [११७](यज्ञशिष्ट + म्रशनम्) यज्ञों से शेष भोजन ही (सताम् + म्रग्नं विधीयते) सज्जनों का ग्रन्न माना गया है। इसके विपरीत बिना यज्ञ का भोजन ग्रसत्पुरुषों का भोजन है।। ११८।। गृहस्य के लिए दो ही प्रकार के भोजनों का विधान—

> विघसाशी भवेन्नित्यं नित्यं वाऽमृतभोजनः । विघसो भुक्तशेषं तु यज्ञशेषं तथाऽमृतम् ॥ २८४ ॥ (८३)

गृहस्थी को चाहिए कि वह (नित्यं विघसाशी भवेत्) प्रतिदिन 'विघस' भोजन को खाने वाला होवे (वा) ग्रयवा (ग्रमृतभोजनः) 'ग्रमृत' भोजन को खाने वाला होवे (भुक्तशेषं तु 'विघसः') ग्रतिथि, मित्रों ग्रादि सभी व्यक्तियों के खा लेने पर बचे भोजन की विघस' कहा जाता है [३।११६] (तथा) तथा (यज्ञशेषम् 'ग्रमृतम्') यज्ञ में ग्राहुति देने के बाद बचा भोजन 'ग्रमृत' कहलाता है। [३।११७-११८]।। २६५।।

अर्जु श्री टिक्स : यज्ञोष और शेषभुक् भोजन में अन्तर—यज्ञशेष ग्रीर भुक्तशेष भोजन में एक अन्तर यह है कि 'भुक्तशेष' ग्रन्न मीठे ग्रीर लवण से युक्त कोई भी भोजन हो सकता है किन्तु 'यज्ञशेष' भोजन लवणरहित ही होता है। लवणयुक्त पक्वान्न की ग्राहुति ग्रिनिहोत्र में नहीं डाली जाती। यज्ञ में लवणयुक्त भोजन का मनु ने निषेध किया है [६।१२]। ग्रहस्थ लवणयुक्त भोजन को बिलभाग निकालने पर और ग्रितिथियों आदि के लाने के पश्चात् लाये। यही भुक्तशेष है। यही विघस है। यज्ञाहुक्ते ग्रविशब्द लवणरहित भोजन यज्ञशेष ग्रीर ग्रमृत है।

उपसंहार---

एतद्वोऽभिहितं सर्वं विधानं पाञ्चयज्ञिकम् । द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्रूयतामिति ॥ २८६ ॥(८४)

(एतत् वः) यह तुम्हें (सर्वं पाञ्चयित्तकं विधानम् स्रभिहितम्) सम्पूर्णं पञ्चयज्ञसम्बन्धी विधान कहा है। स्रब स्रागे (द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्रूयताम्) द्विजातियों की मुख्य स्राजीविका स्रोर जीवनचर्या के विधान को सुनो—॥ २८६॥

इति महर्षि-मनुत्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीभाष्यसमन्वितायाम्
'अनुशीलन'समीक्षाविभूषितायाञ्च विशुद्ध मनुस्मृतौ गृहस्थाश्रमे
समावर्त्तनविवाह-पञ्चयज्ञविघानात्मकस्तृतीयोऽष्यायः ॥



# ऋय चतुर्थोऽध्यायः

[हिन्दी-भाष्य-'ग्रनुशीलन' समीक्षाम्यां सहितः]

[गृहस्थान्तर्गत स्राजीविका एवं व्रत विषय] [आजीविका ४।१से ४। ५ तक]

आयु के द्वितीय भाग में गृहस्थी बनें-

चतुर्थमायुषो भागमुषित्वाऽऽद्यं गुरौ द्विजः। द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत्।।१॥(१)

(द्विजः) द्विज—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य (ब्राद्यम्) पहले (ब्रायुषः चतुर्थं भागम्) ग्रायु के चौथाई भाग तक [कम से कम पच्चीस वर्ष पर्यन्त] (गुरौ उषित्वा) गुरु के समीप रहकर अर्थात् गुरुकुल में रहते हुए अध्ययन और ब्रह्मचर्यपालन करके (श्रायुषः द्वितीयं भागम्) ग्रायु के दूसरे भाग में (कृत-दारः) विवाह करके (गृहे वसेत्) घर में निवास करे।। १।।

अन्तुर्यो त्उनः विवाह की स्रायु के सम्बन्ध में विस्तृत विवेचन ३।४ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

गृहस्थी की परपीड़ारहित जीविका हो-

अद्रोहेणैव सूतानामल्पद्रोहेण वा पुनः। या वृत्तिस्तां समास्थाय विप्रो जीवेदनापदि॥ २॥ (२)

(विप्रः) द्विज व्यक्ति (ग्रनापिद) ग्रापित्रहितकाल में (भूतानाम् ग्रद्रोहेण + एव) दूसरे प्राणियों को जिससे किसी प्रकार की पीड़ा न पहुंचे (वा) ग्रयवा (पुनः) ऐसी वृत्ति न मिलने पर बाद में (ग्रव्पद्रोहेण) जिसमें प्राणियों को कम से कम पीड़ा हो ऐसी (या वृत्तिः) जो वृत्ति = ग्राजीविका हो (तां समास्थाय जीवेत्) उसको ग्रपनाकर जीवनिर्वाह करे।। २।। धनसंग्रह जीवनयात्रा चलाने मात्र के लिए हो —

यात्रामात्रप्रसिद्धचर्यं स्वैः कर्मिभरगहितैः। ग्रक्लेशेन शरीरस्य कुर्वीत धनसंचयम्।। ३॥ (३) (स्वैः ग्रगहितैः कर्मभिः) ग्रपने ग्रनिन्दित ग्रयीत् श्रेष्ठकर्मां से (शरीरस्य ग्रवलेशेन) शरीर को ग्राधिक कब्ट न देते हुए (यात्रामात्र-प्रसिद्धचर्यम्) केवल जीवनयात्रा को चलाने के उद्देश्य से ही [ग्रर्थात् जिससे जीवन कब्टरहित रूप में चलता-रहे ग्रीर उसमें ग्राधिक ऐश्वर्य भोग की कामना न हो] (धन-संचयं कुर्वीत) धन का संचय करे।। ३।। शास्त्रविरुद्ध जीविका न हो—

#### न लोकवृत्तं वर्त्तेत वृत्तिहेतोः कथञ्चन । अजिह्यामशठां शुद्धां जीवेद्शाह्मणजीविकाम् ॥ ११ ॥ (४)

गृहस्थ (वृत्तिहेतोः) जीविका के लिये भी (लोकवृत्तं न वर्तेत) कभी शास्त्रविरुद्ध लोकाचार का वर्ताव न वर्ते, किन्तु जिसमें (ग्रजिह्माम् भ्रशठां शुद्धाम्) किसी प्रकार की कुटिलता, मूर्खता, मिथ्यापन वा ग्रथमं न हो (ब्राह्मएाजीविकां जीवेत्) उस वेदोक्त कर्मसम्बन्धी जीविका को करे ।। ११॥ (सं० वि० १४१)

सन्तोष सुख का मूल है, असन्तोष दुःख का---

## सन्तोषं परमास्थाय सुखार्थी संयतो भवेत् । सन्तोषमूलं हि सुखं दुःखमूलं विपर्ययः ॥ १२ ॥ (४)

(सुखार्थी) सुख चाहने वाला व्यक्ति (परमं सन्तोषम् ग्रास्थाय) ग्रत्यन्त संतोष को धारण करके (संयतः भवेत्) संयतः अधिक धन के संग्रह की इच्छा न रखने वाला बने (हि) क्योंकि (संतोषमूलं सुखम्) संतोष सुख का ग्राधार है (विपर्ययः) उससे उल्टा ग्रर्थात् ग्रसंतोष (दुःखमूलम्) दुःख का ग्राधार है।। १२।।

# (स्नातक गृहस्थियों के व्रत) [४। ६ से ४। ६० तक]

गृहस्थों के लिए सतोगुणवर्धक वत-

म्रतोऽन्यतमया वृत्त्या जीवंस्तु स्नातको द्विजः । स्वर्गायुष्ययशस्यानि व्वतानीमानि धारयेत् ॥ १३ ॥ (६)

(ग्रतः) इसलिए (स्नातकः द्विजः) स्नातक गृहस्थी द्विज (ग्रन्यत-मया) निर्धारित [१। ८७–६१] वृत्तियों में से ग्रपेक्षाकृत किसी श्रेष्ठ (वृत्त्या) ग्राजीविका से (जीवन्) जीवनिर्वाह करते हुए (स्वर्ग-ग्रायुष्य-यशस्यानि इमानि व्रतानि धारयेत्) सुख, ग्रायु ग्रौर यश देने वाले इन व्रतों को धारण करे—।। १३।। विशुद्ध-मनुस्मृति:

आनुश्रीत्जनः मनुस्वर्गको सुख का पंयीयवाची मानते हैं। द्रष्टव्य ३। ७६ पर समीक्षा।

गृहस्थों के लिये सतोगुएवर्धक व्रत-

वेदोदितं स्वकं कर्म नित्यं कुर्यादतन्द्रितः। तद्धि कुर्वन् यथाशक्ति प्राप्नोति परमा गतिम्।। १४।। (७)

ब्राह्मणादि द्विज (वेदोदित स्वकं कर्म) वेदोक्त अपने कर्म को (अतिन्द्रितः नित्यं कुर्यात्) आलस्य छोड़के नित्यं किया करें (तत् हि यथा-शिक्त कुर्वन्) उसको अपने सामर्थ्यं के अनुसार करते हुए (परमां गित प्राप्तोति) मुक्ति पर्यन्त पदार्थों को प्राप्त होते हैं।। १४।। (सं० वि० १७७)

ग्रधर्म से धनसंग्रह न करें ---

नेहेतार्थान्त्रसङ्गेन म विरुद्धेन कर्मेगा। न विद्यमानेष्वर्थेषु नात्यीमपि यतस्ततः॥ १५॥ (८)

गृहस्य (प्रसंगेन म्रर्थान् न ईहेत) कभी किसी दुष्ट के प्रसंग से द्रव्य-संचित न करे (न विरुद्धेन कर्मणा) न विरुद्ध कर्म से (न विद्यमानेषु + ग्रर्थेषु यतस्ततः) न विद्यमान पदार्थ होते हुए उनको गुप्त रखके ग्रथवा दूसरे से छल करके ग्रीर (न + ग्रार्त्याम् + ग्रिप) चाहे कितना ही दुःख पड़े तदिप ग्रधमं से द्रव्यसंचय कभी न करे।। १४।। (सं० वि० १७७)

इन्द्रियासिवत-निषेध---

इन्द्रियार्थेषु संवेषु न प्रसच्येत कामतः। स्रतिप्रसन्ति चैतेषां मनसा संनिवतंयेत्।। १६।। (१)

(सर्वेषु इन्द्रियार्थेषु कामतः न प्रसज्येत) इन्द्रियों के विषयों में काम से कभी न फंसे (च) और (एतेषाम् अतिप्रसन्तिम्) विषयों की अत्यन्त प्रसन्ति अर्थात् प्रसंग को (मनसा संनिवर्तयेत्) मन से अच्छे प्रकार दूर करता रहे।। १६ ॥ (संकविक १७७)

स्वाघ्याय से कृतकृत्यता-

सर्वान्परित्यजेदर्थान्स्वाध्यायस्य विरोधिनः । यथातथाऽध्यापयंस्तु सा ह्यस्य कृतकृत्यता ॥ १७ ॥ (१०)

(स्वाध्यायस्य विरोधिनः सर्वान् ग्रर्थान् परित्यजेत्) जो स्वाध्याय ग्रीर धर्मितरोधी व्यवहार वा पदार्थ हैं उन सब को छोड़ देवे (यथा तथा ग्रध्यापयन् तु) जिस किमी प्रकार से विद्या को पढ़ाते रहना ही (सा हि+ ग्रस्य कृतकृत्यता) गृहस्थ को कृतकृत्य होना है ।। १७ ।। (सं० वि० १७८)

अस्तु शिट्डनाः स्वाध्याय के विस्तृत ग्रथं के लिए देखिए २ । ५२ [२ । १०७] पर ग्रनुकीलन ।

बुद्धिवृद्धिकराण्याञु धन्यानि च हितानि च । नित्यं शास्त्राण्यवेक्षेत निगमांश्चैव वैदिकान् ॥ १६ ॥ (११)

हे स्त्रीपुरुषो ! तुम (धन्यानि आशु बुिंडवृद्धिकराणि च हितानि शास्त्राणि) जो घर्म-धन और बुद्धचादि को ग्रत्यन्त शीघ्र बढ़ाने हारे हित-कारी शास्त्र हैं उनको (च) और (वैदिकान् निगमान्) वेद के भागों की विद्याओं को (नित्यम् अवेक्षेत) नित्य देखा करो ॥ १६ ॥ (सं० वि० १७८)

"जो शीघ्र बुद्धि, धन स्रौरहित की वृद्धि करने हारे शास्त्र स्रौर वेद हैं उनको नित्य सुनें स्रौर सुनावें, ब्रह्मचयिश्रम में जो पढ़े हों उनको स्त्री-पुरुष नित्य विचारा स्रौर पढ़ाया करें।" (स० प्र० ६८)

> यथा यथा हि पुरुषः शास्त्रं समिषगच्छति । तथा तथा विजानाति विजानं चास्य रोचते ॥ २०॥ (१२)

(पुरुषः) मनुष्य (यथा-यथा शास्त्रं समिधिगच्छिति) जैसे-जैसे शास्त्र का विचार कर उसके यथार्थ भाव को प्राप्त होता है (तथा-तथा विजा-नाति) वैसे-वैसे प्रधिक जानता जाता है (च) ग्रौर (ग्रस्य विज्ञानं रोचते) इसकी प्रीति विज्ञान ही में होती जाती है।। २०।। (सं० वि०१७८)

"क्यों कि जैसे-जैसे मनुष्य शास्त्रों को यथावत् जानता है वैसे-वैसे उस विद्या का विज्ञान बढ़ता जाता, उसी में रुचि बढ़ती रहती है।"
पचयज्ञों के पालन का निर्देश— (स॰ प्र० ६८)

ऋषियज्ञं देवयज्ञं सूतयज्ञं च सर्वदा। नृयज्ञं पितृयज्ञं च यथाज्ञवित न हापयेत्।। २१।। (१३)

(ऋषियज्ञं देवयज्ञं भूतयज्ञं नृयज्ञं च पितृयज्ञम्) ऋषियज्ञ, देवयज्ञ, बिलवेश्वदेवयज्ञ, श्रतिथियज्ञ श्रोर पितृयज्ञ इनको (सर्वदा यथाशक्ति न हापयेत्) सदा हो जहां तक हो कभी न छोड़े।। २१।। श्रिग्तिक का विधान—

अग्निहोत्रं च जुहुयादाचन्ते चुनिशोः सदा । दर्शेन चार्थमासान्ते पोर्णमासेन चैव हि ॥ २४ ॥ (१४)

गृहस्य (सदा) प्रतिदिन (द्यु-निशोः ग्राद्यन्ते) राति दिन् ने ग्रादि ग्रीर ग्रंत में ग्रर्थात् सायं प्रातः सन्धिवेलाग्रों में (ग्रग्निहोत्रः) ग्रग्निहोत्र (जुहु- २१४ विशुद्ध-मनुस्मृति:

यात्) (च) श्रीर (अर्धमासान्ते दश्रेंन) आधे मास के अन्त में दर्श यंज्ञ अर्थात् अमावस्या का यज्ञ करे (च) तथा (एव हि पौर्णमासेन) इसी प्रकार मास पूर्ण होने पर पूर्णमा के दिन पौर्णमास यज्ञ करे ।। २५ ।। अर्थन्य व्यक्ति द्वा : "अल्पाच्तरम्" [अष्टा • स्वर्थ होग । द्व • नियम से 'द्युनिशे पद में 'द्यु' पूर्वपठित है । अर्थ में 'साय-प्रातः' ग्रहण होगा । द्व • २ १ ५ ६ श्लोक । अतिथिसत्कार का विधान—

श्रासनाञ्चनञ्याभिरिद्धम् लफलेन वा । नास्य कश्चिद्धसेद् गेहे शिवततोऽनिचितोऽतिथिः ॥२६॥ (१४)

(ग्रस्य गेहे) इस गृहस्थी के घर में (किश्चत् ग्रतिथिः) कोई भी ग्रतिथि (शिवततः) शिवत के ग्रनुसार (ग्रासन + ग्रशन शय्याभिः) ग्रासन, भोजन, बिछौना ग्रादि से (वा) ग्रथवा (ग्रिद्भः-मूल-फलेन) जल, कन्दमूल ग्रीर फल ग्रादि से (ग्रनिंचतः न वसेत्) बिना सत्कार किये न रहे ग्रर्थात् यथाशिक्त सब का सत्कार करना चाहिये ॥ २६ ॥

सत्कार के ग्रयोग्य व्यक्ति -

# पालिण्डनो विकर्मस्थान्बैडालवतिकाञ्छठान् । हैतुकान्बकवृत्तींश्च वाङ्मात्रेगापि नार्चयेत् ॥ ३० ॥ (१६)

(पाखण्डिनः) पाखण्डी (विकर्मस्थान्) वेदों की स्राज्ञा के विरुद्ध चलने वाले (बैडालवृतिकान्) बिडालवृत्ति वाले [४।१६५] (ज्ञाठान्) हठी (हैतुकान्) बकवादी (च) स्रौर (बकवृत्तीन्) बगुलाभक्त मनुष्यों का [४।१६६] (वाङ्मात्रेण+ग्रपिन स्रचेयेत्) वाणी से भी सत्कार नहीं करना चाहिए।।३०॥ (पू०प्र०१४३)

"िकन्तु जो पालण्डी, वेदिनन्दक, नास्तिक, ईश्वर वेद श्रीर धर्म को न मानें श्रधमीचरण करने हारे हिंसक, शठ मिथ्याभिमानी, कुतर्की श्रीर बक्तवृत्ति श्रर्थात् पराये पदार्थं हरने वा बहकाने में बगुले के समान श्रितिथ वेषधारी बनके श्रावें उनका वचनमात्र से भी सत्कार गृहस्थ कभी न करे।" (सं० वि० १५०)

'(पाखंडी) प्रर्थात् वेदनिन्दक, वेदिवरुद्ध ग्राचरण करने हारे (विकर्मस्थ) जो वेदिवरुद्ध कर्म का कत्तां मिथ्याभाषणादियुक्त, जैसे बिडाल छिप ग्रीर स्थिर रहकर ताकता-ताकता भपट से मूर्षे ग्रादि प्राणियों को मार ग्रपना पेट भरता है, वैसे जनों का नाम बैडालवृत्ति (शठ) प्रर्थात् हठी, दुराग्रही, ग्रभिमानी ग्राप जाने नहीं, ग्रीरों का कहा माने नहीं (हैतुक) कुतर्की, व्यर्थ बकने वाले जैसे कि ग्राजकल के वेदान्ती बकते हैं, हम ब्रह्म ग्रीर जगत् मिथ्या है, वेदादि शास्त्र ग्रीर ईश्वर भी कल्पित है, इत्यादि गपोड़ी हांकने वाले (बकवृत्ति) जैसे बक एक पैर उठा, घ्यानावस्थित के समान होकर भट मच्छी के प्राण हरके ग्रपना स्वार्थ सिद्ध करता है, वैसे ग्राजकल के वैरागी ग्रीर साखी ग्रादि हठी दुराग्रही, वैदिवरोधी हैं; ऐसों का सत्कार वाणीमात्र से भी न करना चाहिए।" (स॰ प्र॰ १०३)

सत्कार के योग्य व्यक्ति---

# वेदविद्याव्रतस्नाताञ्क्कोत्रियान्गृहमेधिनः । पूजयेद्धव्यकव्येन विपरीतांश्च वर्जयेत् ॥ ३१ ॥ (१७)

(वेदविद्यावतस्नातान्) वेदों के विद्वान्, ज्ञानी ग्रीर जो ब्रह्मचयं व्रत का पालन करके स्नातक बने हैं उनका, तथा (श्रोत्रियान् गृहमेधिनः) वेद-पाठी =वेदज्ञाता गृहस्थियों का (हन्यकन्येन) भोज्य पदार्थों ग्रीर वस्त्रदान ग्रादि से (पूजयेत्) सत्कार करे (विपरीतान् च वर्जयेत्) ग्रीर जो इनसे विपरीत हैं उन्हें छोड़दे।। ३१॥

अप्रमुख्यी टिन्स : ह्व्य-कव्य शब्दों का विवेचन-स्व्य-कव्य के सम्बन्ध में परवर्त्ती टीकाकारों—भाष्यकारों को पर्याप्त भ्रान्ति रही है। वे परवर्ती पौरािण्यक कढ़ार्यों के ग्राधार पर इन्हें मृतक पितृश्राद्ध ग्रादि के साथ जोड़ते हैं, मनुस्मृति में इनका ग्रार्थ मृतकश्राद्ध ग्रादि से सम्बन्धित नहीं है। वस्तुतः बात यह है कि मनु मृतकश्राद्ध को मानते ही नहीं। यह इस श्लोक से भी सिद्ध है। यहां स्पष्टतः जीवित विद्वानों को हव्य-कव्य देने का कथन कर रहे हैं [ग्रन्य प्रमाण द्रष्टव्य हैं ३। ८१-८२ और ३।२८४ की समीक्षा में] मनुस्मृति में इनके घात्वनुसारी ग्रथं हैं—

- (क) 'हु दानादानयोः' (जुहो०) घातु से 'यत्' प्रत्यय के योग से ह्व्य शब्द बनता है। यज्ञप्रसग में ह्व्य का प्रथं हवीं षि = ग्राहुतियां [निरु० = 1७] होता है, किन्तु व्यवहार में 'हृव्यम् = अत्तव्यम् द्रव्यम्' 'दातव्यं दानादिकं वा' = धार्मिक विद्वानों [४। ३०-३१] को भोज्य पदार्थी का भोजन श्रादि का दान 'ह्व्य' कहलाता है।
- (ख) कव्य शब्द 'किव' प्रातिपदिक से साध्वयं या हितायं में 'यत्' के योग से वनता है। किव शब्द का अर्थ भी क्रान्तदर्शी स्थमद्रष्टा विद्वान् होता है [द्रष्टव्य २।१२६ (२।१५१) पर अनुशीलन]। 'कवयः क्रान्तप्रकाश्व विद्वासः, तेम्यो हितानि कर्माणि कथ्यानि'' [ऋ० द० यजु० २ । २६]। 'कव्यः हितार्य प्रवसं द्रध्यम्' स्विद्वानों के हित के लिए दिये जाने वाले धन, वस्त्र आदि दान 'कव्य' कहलाते हैं।
  - (ग) किन्तु जहां 'हत्य-कव्य का युग्म शब्द के रूप में प्रयोग होता है, वहां

इसका समन्वित और विस्तृत अर्थ होता है—'विद्वानों को दान में दिये जाने वाले भोजन-छादन, उपहार स्रादि सम्बन्धी सभी पदार्थ।'

भिक्षा एवं बलिवैश्वदेव का विधान-

शक्तितोऽपचमानेभ्यो दातव्यं गृहमेधिना । संविभागश्च मूतेभ्यः कर्त्तव्योऽनुपरोधतः ॥ ३२॥ (१८)

(गृहमेधिना) गृहस्थी को (शक्तितः + श्रपचमाने भ्यः) श्रपने हाथ से जो पका नहीं सकते हैं, ऐसे ब्रह्मचारी, संन्यासी ग्रादि को (दातव्यम्) ग्रन्न देना चाहिए (च) ग्रीर (ग्रनुपरोधतः) जिससे परिवार के भरण-पोषण में बाधा न पड़े इस प्रकार (भूते भ्यः सविभागः कर्त्तव्यः) प्राणियों — ग्रसहाय, विकलांगादि मनुष्यों तथा कुत्ता, पक्षी ग्रादि के लिये भीजन का भाग भी निकालना चाहिए।। ३२।।

स्वाघ्याय में तत्पर रहना---

वलृष्तकेशनखरमश्रुदीन्तः शुक्लाम्बरः शुचिः। स्वाध्याये चेव युक्तः स्यान्नित्यमात्महितेषु च ॥ ३४ ॥ (१६)

(क्लूप्त-केश-नख-शमश्रः) केश, नाखून स्रोर दाढ़ी कटवाता रहे (दान्तः) संयमी रहे (शुक्लाम्बरः) स्वच्छ वस्त्र धारण करे (शुचिः) शुद्धता रखे (च) स्रोर (नित्यं स्वाध्याये च स्रात्महितेषु युक्तः स्यात्) प्रतिदिन वेदों के स्वाध्याय स्रोर स्रपनी स्नात्मा की उन्नति में लगा रहे।। ३५।। रजस्वलागमन-निषेध एवं उससे हानि—

> नोपगच्छेत्प्रमत्तोऽपि स्त्रियमार्त्तवदशेने । समानशयने चैव न शयीत तया सह ॥ ४० ॥ (२०)

(प्रमत्तः + ग्रिप) कामातुर होता हुग्रा भी (ग्रार्तवदर्शने) मासिक धर्म के दिनों में (स्त्रियं न + उपगच्छेत्) स्त्री से सम्भोग न करे (च) ग्रीर (तया सह समानशयने न शयीत) उसके साथ एक बिस्तर पर न सोये।। ४०।।

रजसाऽभिष्लुतां नारीं नरस्य ह्यापुगच्छतः। प्रज्ञा तेजो बलं चक्षुरायुक्चेव प्रहीयते॥ ४१॥ (२१)

(हि) क्योंकि (रजसा + म्रिभिष्लुतां नारीं) रजस्वला स्त्री के (उप-गच्छतः नरस्य) पास जाने वाले = संभोग करने वाने मनुष्य के (प्रज्ञा तेजः बलं चक्षुः च म्रायुः एव प्रहीयते) बुद्धि, तेज, बल, नेत्रज्योति म्रौर म्रायु, ये सब घटते हैं ॥ ४१॥ रजस्वलागमन-त्याग से लाभ---

तां विवर्जयतस्तस्य रजसा समिष्युताम् । प्रज्ञा तेजो बलं चक्षुरायुक्त्वेव प्रवर्धते ॥ ४२ ॥ (२२)

(रजसा समिष्लुतां तां विवर्जयतः) रज निकलती हुई अर्थात् उस रजस्वला स्त्री से संभोग न करने वाले (तस्य) उस मनुष्य के (प्रजा तेजः बलं चक्षुः च आयुः एव प्रवर्षते) बुद्धि, तेज, बल, नेत्रज्योति और आयु ये सब बढ़ते हैं।। ४२।।

सवारी किन पशुक्रों से न करे या करे-

नाविनोतैन्नंजेद्रधुर्यैर्ने च क्षुद्ग्याधिपीडितैः। न भिन्नश्रुङ्गाक्षिखुरैनं वालिधिविरूपितैः॥६७॥(२३)

(ग्रविनीतै:) बिना सिलाये हुए (क्षुद्-व्याधि-पीडितै:) भूल भीर रोग से पीड़ित (भिन्न-श्रुग-प्रक्षि-जुरै:) जिनके सींग, नेत्र भीर खुर टूट गये हैं (वाल + भाधिविरूपितै:) जिनकी पूंछ कटी या घायल हो, ऐसे (धुर्यैं: न त्रजेत) जूए में जुतने वाले, घोड़े. बेल ग्रादि पशुग्रों पर चढ़कर न जाये ।। ६७।।

विनोतैस्तु व्रजेन्नित्यमाशुगैलंक्षणान्वितः । वर्णेरूपोपसंपन्नैः प्रतोदेनातुदन्भृशम् ॥ ६८ ॥ (२४)

(विनोर्तः) सिखाये हुए (लक्षण + ग्रन्वितः) सुन्दर लक्षणों से युक्त (वर्ण-रूप + उपसंपन्नेः) मुन्दर रंग-रूप से युक्त (ग्राग्रुगैः) शीघ्रगामी पगुष्रों से (प्रतोदेन भृशम् ग्रनुदन्) चाबुक की मार से बहुत पीड़ा न देता हुग्रा (त्रजेत्) सवारी करे।। ६८।।

दुष्टों कां संग न करे -

न संवसेच्च पतितेनं चाण्डालेनं पुल्कसेः । न मूर्वनिवित्तिःतेश्च नास्त्यैनिस्यावसायिभिः ॥ ७६ ॥ (२४)

सज्जनगृहस्य लोगों को योग्य है कि (न पतितै: न ग्रन्स्यै:, न वांडालै:, न पुल्कसै:) जो पनित, दुष्टकर्म करने हारे हों न उनके, न चांडाल, न कंजर (न मूर्खें: प्रविलप्तै: च न ग्रन्स्य + ग्रवसायिभि: संवसेत्) न मूर्खे न मिथ्याभिमानी, ग्रीर न नीच निश्चय वाले मनुष्यों के साथ कभी निवास करें।। ७६ ।। (संविष्ट १७-)

वाह्यमुहुर्त्तं में जागरण---

बाह्ये मुहत्ते बुध्येत धर्मार्थी चानुचिन्तयत् । कायक्लेशांत्व तत्युलान्वेदतत्त्वार्थमेव च ॥ ६२ ॥ (२६) (ब्राह्में मुहूर्ते बुघ्येत) रात्रि के चौथे प्रहर भ्रथवा चार घड़ी रात से उठे (धर्मार्थों) ग्रावश्यक कार्य करके धर्म ग्रीर प्रथी (कायक्केशान् च तन्मूलान्) शरीर के रोगों प्रोर उनके कारणों की (च) ग्रीर (वेदातत्त्वायंम् +एव ग्रनुविन्तयेत्) परमात्मा का घ्यान करे, कभी ग्रधमं का ग्राचरण न करे।। ६२।। (स० प्र०१०४)

संध्योपासन ग्रादि नित्यचर्या का पालन एवं उससे दीर्घायु की प्राप्ति --

उत्यायावश्यकं कृत्वा कृतशौचः समाहितः।

पूर्वी सन्ध्यां जपेस्तिष्ठेत्स्वकाले चापरां/चिरम् ॥ ६३ ॥ (२७)

(उत्थाय) उठकर (ग्रावश्यकं कृत्वा) दिनच्यि के ग्रावश्यक शौच ग्रादि कार्य सम्पन्न करके (कृतशौनः) स्नान ग्रादि से स्वच्छ-पवित्र होकर (समाहितः) एकाग्रचित्त होकर (पूर्वां संध्यां जपन् चिरं तिष्ठेत्) प्रातः कालीन संध्योपासना करता हुगा देर तक बैठे (च) ग्रोर (स्वकाले) उपयुक्त समय पर (ग्रपराम्) सार्यकालीन संध्या में भी चिरकास तक उपा-सना करे।।६३।।

> ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वाद्दीर्घमायुरवाष्त्रयुः । प्रज्ञां यशस्य कीर्ति च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ६४ ॥ (२८)

(ऋषयः) मन्त्रार्थद्रष्टा ऋषियों ने (दीर्घसंघ्यत्वात्) देर तक संघ्यो-पासना करने के कारण (दीर्घम् + म्रायुः, प्रज्ञां, यशः, कीर्ति, च ब्रह्मवर्चसम् म्रवाप्नुयुः) लम्बी म्रायु, बुद्धि, यश, प्रसिद्धि म्रीर ब्रह्मतेज को प्राप्त किया है ॥ ६४॥

अप्रत्युद्धि त्याः वीर्षसम्भा स वीर्ष-प्रायु प्रावि की प्राप्ति—(१) गायत्री ग्रादि वेदमन्त्रों का जाप संध्या है [२।७६ (१०४)] ग्रीर यह नैत्यिक यज्ञों एवं स्वाध्याय के ग्रन्तगंत आता है। स्वाध्याय से ग्रायु, तेज-बल ग्रादि की प्राप्ति २।६२ (१६७) में भी वर्णित है। तुलनायं द्रष्टव्य है।

- (२) गायत्री मादि वेदमन्त्रों के मननपूर्वक दीर्घसन्ध्या = उपासना एवं ईश्वर से बुद्धि की प्रार्थना करने से बुद्धि की प्राप्ति होती है। वेदमन्त्रों के मनुसार माचरण से मायु की प्राप्ति, किर श्रेष्ठमाचरण से प्रसिद्धि एवं यश की प्राप्ति होती है। वेदमन्त्र पूर्वक मनन-चिन्तन, आचरण से बहातेज बढ़ता है। मनुष्य वेद भौर ईश्वर के ज्ञान में समर्थ होता जाता है [२। ५३ (७६)]। इस प्रकार दीर्घ सन्ध्या से क्लोकोक्त लाभ मिनते हैं।
- (३) 'सन्ध्या' शब्द का अर्थ २।७७-७६ [१०३-१०४] क्लोकों में और उनकी समीक्षा में देखिए।
- स्त्रीगमन में पर्वदिनों का स्थाग करे-

म्रमावस्यामव्टमी च पौर्णमासी चतुर्दशीम्।

ब्रह्मचारी भवेन्नित्यमप्यृतौ स्नातको द्विजः ॥ १२८ ॥(२६)

(स्नातक: द्विजः) गृहस्य द्विज को चाहिये कि वह (ऋतौ श्रिप) ऋतु-काल होते हुए भी (ग्रमावस्याम् + ग्रब्टमीं पौर्णमासीं च चतुर्दशीम्) ग्रमावस्या, ग्रब्टमी, पूर्णिमा ग्रीर चतुर्दशी के दिन (ब्रह्मचारी भवेत्) ब्रह्म-चारी रहे ॥ १२८॥

"जब ऋतुदान देना हो तब पर्व ग्रर्थात् जो उन ऋतुदान १६ दिनों में पौर्णमासी, ग्रमावस्या, चतुर्दशी वा ग्रष्टमी ग्रावे उस को छोड़ देवे। इनमें स्त्री-पुरुष रतिक्रिया कभी न करें।"

(संस्कारविधि गर्भाधान संस्कार प्रकरण ।)

आ नुर्यो त्याः तुलनार्थं द्रष्टन्य है ३। ४५ श्लोक। वहाँ भी मनु ने पर्व दिनों में ऋतृदान का निषेध किया है। परस्त्री-सेवन का निषेध एवं त्याज्य न्यक्ति—

> वैरिण नोपसेवेत सहाय चैव वैरिएाः। अधार्मिकं तस्करं च परस्येव च योषितम् ॥ १३३॥ (३०)

गृहस्थ द्विज (वैरिणम) शत्रु (च) ग्रीर (वैरिणः सहायं) शत्रु के महायक (ग्रधामिकं तस्करं च परस्य योषितम्) ग्रधामिक, चोर, पराई स्त्री मे (न सेवेत) मेलजोल न रखे ग्रर्थात् परस्त्री-गमन न करे।। १३३।। परस्त्री-सेवन से हानियाँ—

न होह्शमनायुष्यं लोके किञ्चन विद्यते । यादृशं पुरुषस्येह परदारोपसेवनम् ॥ १३४ ॥ (३१)

गृहस्थ द्विज का (इह लोके) इस संसार में (पुरुषस्य मनायुष्य ईंदर्ग किंचन न हि विद्यते) पुरुष की म्रायु को घटाने वाला ऐसा कोई काम नहीं है (यादशम्) जैसा कि (परदारा-उपसेवनम्) परस्त्रीगमन करना है ॥१३४॥ म्रात्महीनता की भावना मन में न लाये—

> नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभः। श्रामृत्योः श्रियमन्विच्छेन्नेनां मन्येत दुर्लभाम् ॥ १३७॥ (३२)

गृहस्य द्विज कभी (पूर्वाभिः + ग्रसमृद्धिभिः) प्रथम पुष्कल धनी होके पश्चात् द्वरिद्र हो जायें, उससे (ग्रात्मानं न + ग्रवमन्येत) ग्रपने ग्रात्मा का ग्रपमान न करे कि 'हाय हम निर्धन हो गयें' इत्यादि विलाप भी न करे, किन्तु (ग्रामृत्योः) मृत्युपयंन्त (श्रियम् + ग्रन्विच्छेत्) लक्ष्मी को उन्नति में पुरुषार्थं किया करें, ग्रौर (एना दुर्लभां न मन्येत) लक्ष्मी को दुर्लभ न समभें।। १३७।। (सं० वि० १७८)

आनु श्री ट्या प्रमित्राय यह है कि धन मादि के मभाव की स्थिति माने पर या आपत्तिकाल में मनुष्य को कभी भपने मन में भात्महीनता, निराशा, हताशा की भावना नहीं माने देनी चाहिए। अपितु इन बातों को त्यागकर सतत पुरुषार्थ में प्रयत्नशील रहना चाहिए। यही मनुष्य जीवन की सफलता समृद्धि और उन्नति का स्राधार है।

सत्य तथा पियभाषण करे-

सत्यं ब्रूयात्त्रियं ब्रूयान्न ब्रूयात्सत्यमित्रियम् । त्रियं च नानृतं ब्रूयादेष धर्मः सनातनः ॥ १३८ ॥ (३३)

(सत्यं ब्रूयात् प्रियं ब्रूयात्) सदा प्रिय सत्य दूसरे का हितकारक बोले (म्रप्रियं सत्यं न ब्रूयात्) म्रप्रिय सत्य म्रर्थात् काणे को काणा न बीले (म्रनृतं च प्रियं न ब्रूयात्) म्रनृत म्रर्थात् भूठ दूसरे को प्रसन्न करने के म्रथं न बोले क्षिया १३८॥ (सं० प्र० ६७)

🎇 (एषः सनातनः धर्मः) यह सनातन धर्म है। (स॰ वि० १७८)

''मनुष्य सर्देव सत्य बोले श्रीर दूसरे का कल्याएकारक उपदेश कर, काणे को काणा, मूर्ख को मूर्ख श्रादि श्रिय वचन उनके सम्मुख कभी न बोले श्रीर जिस मिथ्याभाषएा से दूसरा प्रसन्त होता हो उसको भी न बोले यह सनातन धर्म है।।' (स॰ वि० १७८)

भद्र व्यवहार करे—

भद्र मद्रमिति बूयाद्भद्रमित्येव वा वदेत्। शुष्कवैरं विवादं च न कुर्यात्केनचित्सह।। १३६।। (३४)

(भद्रं भद्रम्+इति ब्रूयात्) सदा भद्र स्रर्थात् सबके हितकारी वचन बोला करे (शुब्कवैरं विवादं च केनिवत् सह न कुर्यात्) शुब्कवैर स्रर्थात् बिना स्रपराध किसी के साथ विरोध वा विवाद न करे (भद्रम्+इत्येव वा बदेत्) जो-जो दूसरे का हितकारी हो स्रोर बुरा भी माने तथापि कहे बिना न रहे ।। १३६ ।। (स॰ प्र०६७)

'हीन, विकलांग म्रादि पर व्यंग्य न करे-

हीनाङ्गानतिरिक्ताङ्गान्विद्याहीनान्वयोऽधिकान् । रूपद्रव्यविहीनांश्च जातिहीनांश्च नाक्षिपेत् ॥ १४१ ॥ (३४)

(हीन + ग्रङ्गान्) कम ग्रंगों वालों या ग्रंपगों पर (ग्रतिरिक्त + ग्रङ्गान्) ग्रधिक ग्रंगों वाल (विद्याहीनान्) मूर्ख (वय + ग्रविकान्) ग्रायु में वड़े (च) ंश्रीर (रूप-द्रव्य-विहीनान्) रूप ग्रोर घन से रहित (च) ग्रीर (जातिहीनान्) श्रपने से निम्न वर्ण वाले इन पर (न ग्राक्षिपेत्) कभी ग्राक्षेप [=व्यंग्य या विजाक] न करे ।। १४१ ।।

फल्याणकारी यज्ञ-संघ्या प्रादि कार्यं करे-

मंगलाचारयुक्तः स्यात्प्रयतात्मा जितेन्द्रियः । जपेन्च नुहुमार्च्चेय नित्यमग्निमतन्द्रितः ॥ १४५ ॥(३६)

(मंगल + म्राचार + युक्तः) कल्याणकारी कार्यो में लगा रहने वाला या श्रेष्ठ म्राचरणवाला (प्रयतात्मा) उन्तित के लिए सदा प्रयत्नक्षील (जितेन्द्रियः) जितेन्द्रिय (स्यात्) रहे (च) श्रौर (नित्यम्) प्रतिदिन (ग्रतन्द्रितः) ग्रालस्यरहित होकर (जपेत्) जपोपासना करे (च एव) तथा (अग्नि जुहुयात)अग्नि में हवन करे ।। १४५ ।।

यज्ञ-संघ्या ग्रादि कल्याणकारी कार्यों से लाभ-

मंगलाचारयुक्तानां नित्यं च प्रयतात्मनाम् । जपतां जुह्वतां चैव विनिपातो न विद्यते ॥ १४६॥ (३७)

(मगल + म्राचार + युक्तानाम्) जो सदाकल्याणकारी कार्यों में लगे रहते हैं प्रथवा जो श्रेष्ठ म्राचारण का पालन करते हैं (च) म्रीर (नित्यं अयतात्मनाम्) जो सदा म्रात्मा की उन्नति के लिए प्रयत्नशील रहते हैं (च) तथा (जपताम्) जो परमात्मा का जाप करते हैं (जुह्वताम्) जो हवन करते हैं, उनकी (विनिपातः) म्रवनति (न विद्यते) नहीं होती म्रर्थात् उनका जीवन पतन की म्रोर नहीं जाता ।। १४६।।

वदाम्यास परमधर्म है---

वेदमेवाभ्यसेन्नित्यं यथाकालमतन्द्रितः । तं ह्यस्याहुः परं धर्ममुपधर्मोऽन्य उच्यते ।। १४७ ॥ (३८)

द्विज (नित्यम्) सदा (यथाकालम्) जितना भी ग्रधिक समय लगा सके उसके ग्रनुसार (ग्रतिन्द्रतः) ग्रालस्यरिहत होकर (वेदम् + एव + ग्रम्य-सेत्) वेद का ही ग्रम्यास करे (हि) क्योंकि (तम् ग्रस्य पर धर्मम् ग्राहुः) उस वेदाम्यास को इस द्विज का सर्वोत्तम कर्त्तव्य कहा है (ग्रन्य: उपधर्म: उच्यते) ग्रन्य सब कर्त्तव्य गौण हैं।। १४७।।

वेदाम्यास का कथन ग्रीर उसका कल-

वेदाम्यासेन सततं शौचेन तपसेव च।

#### अद्रोहेरा च मूतानां जाति स्मरति पौर्विकीम् ॥१४८॥ (३६)

मनुष्य (सततं वेदाम्यासेन) निरन्तर वेद का अभ्यास करने से (शौचेन) आहिमक तथा शारीरिक पवित्रता से (च) तथा (तपसा) तपस्या से (च) ग्रीर (भूतानाम् अद्रोहेगा) प्राणियों के साथ द्रोहभावना न रखते हुए अर्थात् अहिसाभावना रखते हुए (पौविकी जातिस्मरित) पूर्वजन्म की अवस्था को स्मरण कर लेता है।। १४८।।

अपन्य हारी लंडना: योगवर्शन से जन्मज्ञान की पुष्टि—योगवर्शनकार ने भी इस मान्यता को २।३६ सूत्र में विश्वित किया है। मनु ने वेदास्थास, श्रहिसा,शीच = श्रशुद्धिभाव से श्रससर्ग, श्रादि द्वारा पूर्वजन्म एवं जन्मकारणों का बोध होना कहा है। इसी प्रकार योगवर्शन में भी है—

#### "ग्रपरिग्रहस्थैयें जन्मकथंता संबोधः॥"

श्रपरिग्रह में ग्रहिसा, वेदादि श्रेष्ठ शास्त्रों तथा श्रेष्ठों की संगति, विषयों में अनासिक ग्रादि बातें होती हैं। इन ग्रपरिग्रह की बातों में स्थिरता होने से भूत-भावी-वर्तमान जन्मों एवं जन्मकारणों का ज्ञान प्राप्त हो जाता है।

पौर्विकी संस्मरञ्जाति बहाँ वाभ्यसते पुनः । बह्माभ्यासेन चाजस्रमनन्तं सुखमश्नुते ॥ १४६॥ (४०)

(पौर्विकी जाति संस्मरन्) पूर्वजन्म की अवस्था का स्मरण करते हुए (पुनः ब्रह्म+एव+अभ्यसते) फिर भी यदि वेद के अभ्यास में लगा रहता है तो (अजस्र ब्रह्माभ्यासेन) निरन्तर वेद का अभ्यास करने से (अनन्तं सुखम्+अश्नुते) मोक्ष-सुख को प्राप्त कर लेता है ॥ १४६ ॥

श्चर्यु श्चिरिट नः इन्हीं भावों की तुलना के लिए द्रष्टव्य है १२।१०२ र इलोक। वृद्धों का अभिवादन एवं स्वागत—

अभिवादयेद् बृद्धांश्च दद्याच्चैवासनं स्वकम् । कृताञ्जलिकपासीतः गच्छतः पृष्ठतोऽन्वियात् ॥१५४॥ (४१)

(वृद्धान्) सदा विद्यावृद्धों ग्रीर वयोवृद्धों को (ग्रिभवादयेत्) नमस्ते ग्रर्थात् उनका मान्य किया करे (स्वकम् ग्रासनं च एव दद्यात्) जब वे ग्रपने समीप ग्रावें तब उठकर, मान्यपूर्वक ग्रपने ग्रासन पर बैठावे (च) ग्रीर (कृत + ग्रञ्जिल: + उपासीत) हाथ जोड़के ग्राप समीप बैठे, पूछे वह उत्तर देवे (गच्छत: पृष्ठत: + ग्रन्वियात्) ग्रीर जब जाने लगें तब थोड़ी दूर पीछे-पीछे जाकर नमस्ते कर, विदा करे।। १४४।। (सं० वि० १७६)

सदाचार की प्रशंसा एवं फल---

श्रुतिस्मृत्युदितं सम्यङ् निबद्धं स्वेषु कर्मसु । धर्ममूलं निषेवेत सदाचारमतन्द्रितः ॥ १४५ ॥ (४२)

गृहस्थ सदा (प्रतिन्द्रितः) ग्रालस्य को छोड़कर (श्रुति-स्मृति + उदितम्) वेद ग्रीर मनुस्मृति में वेदानुकूल कहे हुए (स्वेषु कर्मसु सम्यङ् निबद्धम्) ग्रपने कर्मी में निबद्ध (धर्ममूलं सदाचारं निषेवेत) धर्म का मूल सदाचार प्रयात् जो सत्य ग्रीर सत्पुरुष ग्राप्त धर्मात्माग्रों का ग्राचरण है, उसका सेवन सदा किया करें।। १४५।। (सं वि १७६)

ब्राचाराल्लभते ह्यायुराचारादीप्सिताः प्रजाः। ब्राचाराद्धनमक्षय्यमाचारो हत्त्यलक्षणम् ॥१४६॥(४३)

(म्राचारात् हि म्रायुः) घर्माचरण से दीर्घायु (म्राचारात् + ईप्सिताः प्रजाः) म्राचार से उत्तम सन्तान (म्राचारात् म्रक्षय्यं घनम्) म्राचार से म्रक्षय घन (लभते) प्राप्त होता है (म्राचारः म्रलक्षर्णं हन्ति) धर्माचरण बुरे म्रधर्म-युक्त लक्षर्णों का नाश कर देता है ॥ १४६॥

"वर्माचरण ही से दीर्घायु, उत्तम प्रजा और स्रक्षय धन मनुष्य को प्राप्त होता है स्रौर धर्माचरण बुरे स्रधमयुक्त लक्षणों का नाश कर देता है।" (सं० वि० १७६)

"इसिलये निथ्याभाषणादि रूप श्रधमं को छोड़ जो धर्माचार श्रथीतृ ब्रह्मचर्य जितेन्द्रियता से पूर्ण श्रायु श्रीर धर्माचार से उत्तम प्रजा तथा श्रक्षय धन को प्राप्त होता है तथा जो धर्माचार में वर्त्तकर दुष्ट लक्षराों का नाश करता है उसके श्राचरण को सदा किया करे।" (स॰ प्र० १०७)

दुराचार से हानि--

दुराचारो हि पुरुषो लोके भवति निन्दितः। दुःखभागी च सततं व्याधितोऽल्पायुरेव च ॥ १५७ ॥(४४)

(दुराचारः हि पुरुषः) जो दुष्टाचारी पुरुष है वह (लोके निन्दितः) संसार में सज्जनों के मध्य में निन्दा को प्राप्त (दुःखभागी) दुःखभागी (च) ग्रीर (सतत व्याधितः) निरन्तर व्याधियुक्त होकर (ग्रल्पायुः + एव भवति) ग्रल्पायु का भी भोगने हारा होता है।। १५७।। (स० प्र०१०८)

"ग्रीर जो दुष्टाचारी पुरुष होता है वह सर्वत्र निन्दित दु:खभागी ग्रीर व्यक्ति में ग्रल्पायु सदा हो जाता है।" (सं० वि० १७६)

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

#### सर्वलक्षणहीनोऽपि यः सदाचारवान्नरः। श्रद्धानोऽनसूयक्ष्य क्षतं वर्षाणि जीवति ॥ १५८ ॥ (४५)

(यः) जो (सर्वलक्षणहीनः + अपि सदाचारवान्) सब अच्छे लक्षणों से हीन भी होकर सदाचारयुक्त (श्रद्धधानः) सत्य में श्रद्धा (च) और (अनसूयः) निन्दा स्रादि दोषरहित होता है (शत वर्षाण जीवित) वह सुख से सौ वर्ष पर्यन्त जीता है।। १५८।। (सं० वि० १७६)

परवश कर्मी का त्याग---

यद्यत्परवशं कर्म तत्तद्यत्नेन वर्जयेत्। यद्यदात्मवशं तु स्यात्तत्तत्तेवेत यत्नतः ॥ १४६ ॥ (४६)

मनुष्य (यत्-यत् परवशं कर्म) जो पराधीन कर्म हो (तत्-तत् यत्नेन वर्जयेत्) उस-उस को प्रयत्न से सदा छोड़े (तु) श्रीर (यत्-यत् श्रात्मवशं स्यात्) जो-जो स्वाधीन कर्म हो (तत्-तत् यत्नतः सेवेत) उस-उस का सेवन प्रयत्न से किया करे।। १५६॥ (सं० वि० १७६)

"जो-जो पराधीन कर्म हो उस-उस का प्रयत्न से त्याग ग्रीर जो-जो स्वाधीन कर्म हो उस-उस का प्रयत्न के साथ सेवन करे।" (स० प्र० १०८) सुख-दु:ख का लक्षरा—

सर्वं परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् । एतद्विद्यात्समासेन लक्षरां सुखदुःखयोः ॥ १६०॥ (४७)

क्योंकि (परवशं सर्वं दु:खम्) जितना परवश होना है वह सब दु:ख, ग्रीर (ग्रात्मवशं सर्वं सुखम्) जितना स्वाधीन रहना है वह सब सुख कहाता है (एतत् समासेन सुखदु:खयो: लक्षणं विद्यात्) यही संक्षेप से सुख ग्रीर दु:ख का लक्षण जानो ॥ १६० ॥ (सं० वि० १८०)

्क्योंकि जो-जो पराधीनता है वह-वह सब दुःख ग्रीर जो-जो स्वा-धीनता है वह-वह सब सुख, यहो संक्षेप से सुख ग्रीर दुःख वा लक्षण जानना चाहिए।'' (स० प्र० १०≒)

ब्रात्मा के प्रसन्नताकारक कार्य ही करे-

यत्कर्मं कुर्वतोऽस्य स्यात्परितोषोऽन्तरात्मनः । तत्प्रयत्नेन कुर्वीत विपरीतं तु वर्जयेत् ॥ १६१॥(४८)

(यत् कर्म कुर्वतः) जिस कर्म के करने से (ग्रस्य ग्रन्तरात्मनः परि-तोषः स्यात्) मनुष्य की ग्रात्मा को संतुष्टि एवं प्रसन्नता का ग्रनुभव हो भ्रयात भय, शंका, लज्जा का अनुभव न हो (तत्-तत् प्रयत्नेन कुर्वीत) उस-उस कर्म को प्रयत्नपूर्वक करे (विपरीतं तु वर्जयेत) जिससे संतुष्टि एवं प्रसन्नता न हो उस कर्म को न करे।। १६१।।

अन्तुर्शोट्डनः आत्मा के प्रसन्नताकारक कार्य किस प्रकार के होते हैं, इसके लिए विस्तृत विवेचन १। १२५ [२।६] पर 'ग्रात्मनस्तुष्टि' शीर्षक अनु-शीलन देखिए।

माता-पिना-ग्राचार्यादि की हिंसा न करें-

## श्राचार्यं च प्रवक्तारं पितरं मातरं गुरुम् । न हिस्याद् बाह्यसानगाःच सर्वाःचेव तपस्विनः ॥१६२॥(४६)

(म्राचार्यं प्रवक्तारं पितरं मातरं गुरुं ब्राह्मणान् गाः च सर्वान् तप-स्विनः) वेद को पढ़ाने वाला, वेद का प्रवचन करने वाला, पिता, माता, गुरु, ब्राह्मण, गाय मौर सभी तपस्वी इनको (न हिस्यात्) प्रताड़ित न करे स्रर्थात् इनके प्रतिकृल स्राचरण न करे । १६२ ॥

नास्तिकता, वेदनिन्दा ग्रादि निधिद्ध कर्म-

#### नास्तिक्यं वेदिनन्दां च देवतानां च कुत्सनम् । द्वेषं दम्भं च मानं च क्रोधं तैक्ष्ण्यं च वर्जभेत् ॥१६३॥ (५०)

(नास्तिक्यं वेदनिन्दां च देवतानां कुत्सनम्) नास्तिकता, वेद की निन्दा और विद्वानों की निन्दा (द्वेषं दम्भं मानं क्रोधं च तैक्षण्यं वर्जयेत्) द्वेष, पाखण्ड, ग्रभिमान, क्रोध, उग्रता चतेजी, इनको छोडदेवे ॥ १६३ ॥

शिष्य को केवल शिक्षार्थ ताडुना करे--

## परस्य दण्डं नोद्यच्छेत्क्रुद्धो नैव निपातयेत्। स्रन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा शिष्टचर्यं ताडयेतु तौ ॥१६४॥ (५१)

(पुत्रात् वा शिष्यात् अन्यत्र) पुत्र और शिष्य से भिन्न (परस्य दण्डं न + उद्यच्छेत्) अन्य किसी व्यक्ति पर दण्डा न उठाये अर्थात् दण्डे से न मारे (क्रुद्धः एव न निपातयेत्) और क्रोधित होकर भी किसी को न मारे, वध न करे, (तौ तु शिष्टचर्यं ताडयेत्) उन पुत्र और शिष्य को भी केवल शिक्षा देने के लिये ही ताड़ना करे।। १६४ ।।

'परन्तु माता, पिता तथा ग्रध्यापक लोग ईंब्यी, द्वेष से ताड़न न करें किन्तु ऊपर से भयप्रदान ग्रीर भीतर से कृपादृष्टि रखें''।

(स॰ प्र॰ द्वितीय समु॰)

श्रधम-निन्दा एवं श्रधमं से दु:खप्राप्ति-

म्रधार्मिको नरो यो हि यस्य चाप्यनृतं धनम् । हिंसारतञ्च यो नित्यं नेहासौ सुखमेघते ॥ १७० ॥ (५२)

(यः ग्रधामिकः नरः) जो ग्रधामिक मनुष्य है (च) ग्रौर (यस्य हि श्रन्तं धनम्) जिसका ग्रधमं से संचित किया हुग्रा धन है (च) ग्रौर (यः नित्यं हिंसारतः) जो सदा हिंसा में ग्रर्थात् वैर में प्रवृत्त रहता है (ग्रसौ) वह (इह) इस लोक ग्रौर परलोक ग्रर्थात् परजन्म में (सुखंन एधते) सुख को कभी नहीं प्राप्त हो सकता।। १७०।। (सं० वि० १८०)

# न सीदन्निप धर्मेण मनोऽधर्मे निवेशयेत्। स्रधार्मिकाणां पापानामाशु पश्यन्विपर्ययम् ॥ १७१॥ (४३)

(ग्रधार्मिकाणां पापानां ग्राशु विपर्ययम्) ग्रधार्मिक पापियों का [१७४ में विरात रूप में यदि पापों ते उनकी उन्नित ग्रीर समृद्धि हो गई है तो भी] शोघ्र ही उलटा विनाश होता है, (पश्यन्) यह समभते हुए (धर्मेण सोदन् +ग्रिप) धर्माचरण से कष्ट उठाता हुग्रा भी (ग्रधर्में मनः निवेशयेत्) ग्रवर्म में मन को नलगावे ग्रर्थात् धर्म का ही पालन करता रहे।। १७१।।

नाधर्मश्चिरितो लोके सद्यः फलित गौरिव । शर्तेरावर्तमानस्तु कर्तु मूं लानि कुन्ति ॥ १७२॥ (४४)

मनुष्य निश्चय करके जाने कि (लोके) इस संसार में (गौ: + इव) जैसे गाय की सेवा का फल दूध म्रादि शोघ्र प्राप्त नहीं होता वैसे ही (चिरितः म्रधमं: सद्यः न फलित) किये हुए म्रथमं का फल भी शोघ्र नहीं हाता (तु) किन्तु (शने: कर्त्तु: म्रावर्त्तमान:) धोरे-धोरे म्रथमंकर्ता के सुखों को रोकता हुम्रा (मूलानि कृन्तित) सुख के मूलों को काट देता है पश्चात् म्रधर्मी दु:ख ही दु:ख भोगता है।। १७२।। (सं० वि० १८०)

"िकया हुम्रा म्रथमं निष्फल कभी नहीं होता परन्तु जिस समय म्रथमं करता है, उसी समय फल भी नहीं होता; इसलिए म्रज्ञानी लोग म्रथमं से नहीं डरते तथापि निश्चय जानो कि वह म्रथमीचरण धीरे-धीरे तुम्हारे सुख के मूलों को काटता चला जाता है।" (स॰ प्र० १०४)

यदि नात्मिनि पुत्रेषु न चेत्पुत्रेषु नष्तृषु। न त्वेव तु कृतोऽभर्मः कर्तुं भवति निष्फलः ॥ १७३ ॥ (४४) (यदि न + ग्रात्मिनि) यदि ग्रथमं का फल कर्त्तां की विद्यमानता में न हो तो (पुत्रेषु) पुत्रों (पुत्रेषु न चेत् नष्तृषु) यदि पुत्रों के समय में न हो तो नातियों = पोतों के समय में अवश्य प्राप्त होता है (तु) किन्तु (न एव तु) यह कभी नहीं हो सकता कि (कर्त्तु: अधर्मः निष्फलः भवति) कर्त्ता का किया हुआ कर्म निष्फल होवे ।। १७३ ।। (सं० वि० १८०)

अद्भुट्योट्डन्द्र: कर्मफल का मोक्ता कौन? ४। २४० में कर्ता को ही सुकृत-दुष्कृत का भोक्ता माना है जबिक यहाँ किये हुए ग्रधमं का फल पुत्र-पौत्रों तक प्राप्त होना कहा। इस प्रकार विरोध-सा प्रतीत है। किन्तु इनमें परस्पर विरोध नहीं है। वहां व्यक्तिगत स्तर पर किये जाने वाले सुकृत-दुष्कृत का कर्ता को व्यक्तिगत रूप में ही भोक्ता माना है, जबिक यहाँ प्रसंग ग्रधमं पूर्वक भोगों के संग्रह का है ४।१७०—१७४]। व्यक्ति हिंसा, ग्रधमं ग्रादि से [४।१७०] यदि धनसंग्रह करता है ग्रीर वह एकाएक समृद्ध होता हुग्रा भी दिष्टगत होता है, किन्तु ग्रन्ततः समूल विनाश के रूप में उसे फल भोगना पड़ता है [४।१७०]। ग्रधमं, हिंसा ग्रादि से प्राप्त किये धनभोगों के सेवन में जो—जो भी पुत्र—पौत्रादि पारिवारिक जन सम्मिलित होते हैं, वे भी उस ग्रधमं में भागीदार होने के कारण उसके फल को भोगते हैं। इसकी पुष्टि के लिए हिंसा के प्रसंग में मनु की मान्यता ५।५१ में देखिए। वहां हिंसा में किसी भी प्रकार भाग लेने वाले प्रत्येक ग्राठ प्रकार के व्यक्तियों को ग्रधमीं — पापी माना है। इसी प्रकार सभी ग्रधमों के कामों में समक्षना चाहिए। जब वह अधमीं है तो उसके दुख:रूप फल का भी भागी होगा। किन्तु कर्त्ता के भोगने योग्य निजी फल को कोई नहीं बाँट सकता है। [४।२४०]। सब अपने-ग्रपने फल भोक्ता स्वयं होते हैं।

# म्रधर्मेगंधते तावत्ततो भद्राणि पश्यति । ततः सपत्नाञ्जयति समुलस्तु विनश्यति ॥ १७४ ॥ (५६)

(तावत् ग्रधमें ग्रामित) जब ग्रधमित्मा मनुष्य धर्म की मर्यादा छोड़ (जैसा तालाव के बंध को तोड़ जल चारों ग्रोर फैल जाता है वैसे) मिथ्याभाषण, कपट, पाखण्ड ग्रयांत् रक्षा करने वाले वेदों का खण्डन, ग्रीर विश्वासघात ग्रादि कमीं से पराये पदार्थों को लेकर, प्रथम बढ़ता है (ततः) पश्वात् (भद्राणि पश्यित) धनादि ऐश्वयं से खान, पान, वस्त्र, ग्राभूषण, यान, स्थान, मान, प्रतिष्ठा को प्राप्त होता है (सपत्तान् जयित) ग्रन्याय से शत्रुप्रों को भी जीतता है (ततः) पश्चात् (समूलः तु विनश्यित) शीघ्र नष्ट हो जाता है, जैसे जड़ कटा हुग्रा वृक्ष नष्ट हो जाता है, वैसे ग्रधमीं नष्ट हो जाता है।। १७४।। (स० प्र०१०४)

अस्तु श्रीत्जनाः त्रधमं दुःख का कारण है और धर्म सुख का कारण है। इस मान्यता की पुष्टि के लिए ६। ६४ व्लोक इंग्टब्य है। सत्यधर्मका पालनकरे ---

सत्यधर्मार्यवृत्तेषु शौचे चैवारमेत्सदा। शिष्यांश्च शिष्याद्धर्मेण वाग्बाहृदरसंयतः॥ १७४॥ (४७)

इसिलए मनुष्यों को योग्य है कि (सत्यधर्म + प्रायं-वृत्तेषु) सत्यधर्म ग्रीर ग्रायं ग्रर्थात् उत्तम पुरुषों के ग्राचरणों (च) ग्रीर (शोचे) भीतर-बाहर की पित्रता में (सदा ग्रारमेत्) सदा रमण करें (वाक् + बाहु + उदर + संयतः च धर्मेण) ग्रपनी वाणी, बाहू उदर को नियम ग्रीर सत्यधर्म के साथ वर्त्तमान रखके (शिष्यान्-शिष्यात्) शिष्यों को सदा शिक्षा किया करें।। १७५। (सं० वि० १८०)

"जो वेटोक्त सत्यधर्म प्रथात् पक्षपातरहित होकर सत्य के ग्रहण श्रीर ग्रसत्य के परित्याग, न्यायरूप, वेदोक्त धर्मादि ग्रार्य ग्रर्थात् धर्म में चलते हुए के समान धर्म से शिष्यों को शिक्षा किया करें।" (स० प्र०१०४)

"सत्य, धर्म, स्रायं स्रथात् स्राप्त पुरुषों के व्यवहार स्रीर शौच = पित-त्रता हो में सदा गृहस्य लोग प्रवृत्त रहें स्रीर सत्यवाणी भोजनादि के लोभ रहित हस्तपादादि की कुचेष्टा छोडकर धर्म से शिष्यों स्रीर सन्तानों को उत्तम शिक्षा सदा किया करें।" (सं० वि० १४१)

धर्मवंजित ग्रर्थ-काम का त्याग-

परित्यजेदर्थकामौ यौ स्यातां धर्मवीजतौ। धर्मं चाप्यसुखोदकं लोकविकुष्टमेव च॥ १७६॥ (५८)

(ग्रथंकामी यो धर्मवर्जितो स्यातां परित्यजेत्) यदि बहुत-सा धन, राज्य ग्रीर ग्रपनी कामना ग्रधमं से सिद्ध होतो हो तो भो ग्रधमं सर्वथा छोड़ देवें (च) ग्रीर (धर्मम् ग्रपि + ग्रमुखोदकंम्) वेदविरुद्ध धर्माभास जिसके करने से उत्तरकाल में दुःख (च) ग्रीर (लोकविक्रुष्टम् एव) संसार की उन्ति का नाश हो वैसा नाममात्र धर्म ग्रीर कर्म कभी न किया करें।। १७६।। (सं० वि० १५१)

'जो धर्म से विजित धनादिपदार्थ ग्रौर काम हों उनको सर्वथा शीघ्र छोड़देवे ग्रौर जो धर्माभास ग्रर्थात् उत्तरकाल में दुःखदायक कर्म हैं ग्रौर जो लोगों को निन्दित कर्म में प्रवृत्त करने वाले कर्म हैं उनसे भी दूर रहें।'' (सं० वि० १८१)

अनुरात्जनः (१) श्लोक में उक्त वातों को उदाहरणपूर्वक स्पष्ट किया जाता है—

- (क) धर्मवर्जित अर्थ = जैसे चोरी, डकैती, छल-कपट, हिंसा ग्रादि से प्राप्त धन। ऐसा धन धर्मवर्जित है [द्रष्टव्य ४।२, ३, ११, १४।। ८। ३०-३६]।
- (ल) धर्मविजितकाम = जैसे ग्रितिविषयासिक [४।१६], परस्त्रीगमन [४।१३३ १३४], बाल्यकाल में विवाह [३।१ ४], पर्वेदिनों में या ऋतुकाल के विना स्त्रीसमागम [३।४५।४।१२८] विधिरहित नियोग [६।४६—६३] ग्रादि कार्य धर्मविरुद्ध कामभावना के ग्रन्तर्गत ग्राते हैं।
- (ग) उत्तरकाल में असुलकारक धर्म = जैसे स्त्री-पुत्रों के रहते हुए सर्वस्व यान कर देना या अतितपस्या से शरीर को क्षीण करना [२।७५ (२।१००)] ब्रादि खोतें धर्माभास हैं, जिनसे उत्तरकाल में दु:खप्राप्ति होती है।
- (घ) लोकिविकृष्ट घर्म = काणे को काणा कहना, हीन को हीन कहना, श्रादि बातें सत्य होते हुए भी लोकिनिन्दित एवं शिष्टधर्म के विरुद्ध हैं। मनु ने कहा है—'सत्य बोले किन्तु प्रिय सत्य बोले' [४।१३८]। श्रप्रिय बातें नहीं कहनी चाहिए [४।१४९]।
- (२) धर्म, श्रर्थ, काम का स्वरूप- धर्म, श्रर्थ, काम के स्वरूप को समऋने के लिए ७।२६ की समीक्षा देखिए।

चपलता का त्याग---

# न पाणिपादचपलो न नेत्रचपलोऽनृजुः। न स्याद्वाषचपलइचैव न परद्रोहकर्मघीः॥ १७७॥ (५६)

(पाणि-पाद-चपलः न) हाथ-पैरों से चंचलता के कार्य न करे (नेत्र-चपलः न) ग्रांखों से चंचलतायुक्त काम न करे (ग्रनृजुः) कुटिलता न करे (वाक्-चपलः एव न) वागी से चपलता न करे (च) ग्रोर (परद्रोह-कर्मधीः न स्यात्) दूसरों की हानि या द्वेष के कर्मों में मन लगाने वाला न बने ।। १७७।।

#### येनास्य पितरो याता येन याताः पितामहाः । तेन यायात्सतां मार्गं तेन गच्छन्न रिष्यते ॥ १७८॥(६०)

(येन + ग्रस्य पितरः) जिस मार्ग से इसके पिता (पितामहाः याताः) पितामह चले हों (तेन यायात्) उस मार्ग में सन्तान भी चले, परंतु (सतां मार्गम्) जो सत्पुरुष पिता, पितामह हों उन्हीं के मार्ग में चलें ग्रीर जो पिता-पितामह दुष्ट हों तो उनके मार्ग में कभी न चलें (तेन गच्छन् न रिष्यते) क्योंकि उत्तम धर्मात्मा पुरुषों के मार्ग में चलने से दुःख कभी नहीं होता ॥ १७ = ॥

विवाद न करने योग्य व्यक्ति-

ऋत्विकपुरोहिताचार्यमातुलातिथिसंश्रितैः।

बालवृद्धातुरैयँद्येर्जातिसम्बन्धिबान्धवैः ।। १७६ ।। (६१) मातावितुभ्यां जामीभिभ्रात्रा पुत्रेण भार्यया । दुहित्रा दासवर्गेण विवादं न समाचरेत्।।१८०।।(६२)

''(ऋत्विक्) यज्ञ का करने हारा (पुरोहित) सदा उत्तम चाल-चलन का शिक्षाकारक (ग्राचार्य) विद्या पढ़ाने हारा (मात्ल) मामा (ग्रतिथि) अर्थात जिसकी कोई आने की निश्चित तिथि न हो (संश्रित) ग्रपने आश्रित (बाल) बालक (वृद्ध) बुढ्ढे (ग्रातुर) पीड़ित (वैद्य) ग्रायुर्वेद का ज्ञाता (ज्ञाति) स्वगोत्रस्थ वा स्ववर्णस्थ (सम्बन्धी) इवसूर ग्रादि (बान्धव) मित्र (माता) माता (पिता) पिता (जामी) बहुन (भ्राता) भाई (भार्या) स्त्री (दुहित्रा) पुत्री 🕸 (दासवर्गेएा) ग्रीर सेवक लोगों से (विवाद न समाचरेत्) विवाद प्रयात विरुद्ध लड़ाई-बखेड़ा कभी न करें।। १७६, १८०।।

(स० प्र० १०४--१०५)

प्रतिग्रह का लालच न रखे —

प्रतिग्रहसमर्थोऽपि प्रसंगं तत्र वर्जयेत्। प्रतिग्रहेरा ह्यस्याशु बाह्यं तेजः प्रशाम्यति ।।१८६।। (६३)

ब्राह्मण (प्रातिग्रहः समर्थः + ग्रिप) दान लेने का ग्रिधिकारी होते हुए भी (तत्र प्रसंगं वर्जयेत्) दान-प्राप्ति में ग्रासनितभाव ग्रर्थात् उसीसे धनसंग्रह का लालच रखने की भावना को छोड़ देवे (हि) क्योंकि (प्रतिग्रहेण) दान लेने में भ्रासिक्त रखने से (ग्रस्य ब्राह्म तेजः) इसका ब्राह्मतेज (ग्राज्-प्रशाम्यति) शोघ्र शान्त होने लगता है ॥ १८६ ॥

प्रतिग्रह की विधियाँ---

न द्रव्यागामिवज्ञाय विधि धर्म्य प्रतिग्रहे। प्राज्ञः प्रतिग्रहं कुर्यादवसीदन्नपि क्षुघा ॥ १८७ ॥ (६४)

(प्राज्ञः) बुद्धिमान् ब्राह्मण को चाहिए कि (द्रव्याणां प्रतिग्रहे धर्म्यः विधिम् अविज्ञाय) द्रव्यों के दान लेने में धर्म की विधि को विना जाने (क्षुधा अवसीदन + प्राप्) भूख से पीड़ित होता हुआ भी (प्रतिग्रहं न कूर्यात्) दानग्रहण न करे।। १८७॥ %

अन्तरीत्जनाः दानप्रहरण की धर्मविधि—इस इलोक में प्रतिग्रहरूप

<sup>🕸 🛮</sup> प्रचलित अर्थ— द्रव्यों के दात लेने में उनकी धर्मयुक्त विधि (ग्राह्य देवता, प्रतिग्रहमन्त्र यादि) को बिना जान भूख से पीड़िन होता हुन्ना भी बुद्धिमान ब्राह्मण दान को न ले ॥ १८७ ॥]

में द्रव्यों की दान लेने की धर्मविधि क्या है, इसकी समक्रते के लिए मनु की निम्न मान्यताएँ व प्रमारा प्रस्तुत किये जा सकते हैं—

- (१) १। ८८ में वेदाघ्ययन-ग्रघ्यापन, यजन-याजन में निरन्तर रत व्यक्ति को ही दान लेने का ग्रधिकार दिया है। दान लेने के वे ही ग्रश्चिकारी हैं जो इन कार्यों को धर्म मानकर निरन्तर करते हैं इस बात का निर्देश मनु ने स्थान-स्थान पर किया है [२।७६–८१ (२।१०४—१०७), २।१४०—१४३ ;२।१६५—१६८); ४।१७—२०,३१,१४७,१४६,११।२४५।।]। इस प्रकार धर्मविवि का एक भाग यह है कि ग्रधिकारी ही दान लें।
- (२) उपर्युक्त कार्यों में तल्लीन न रहने वाले व्यक्ति, वेद को एकबार पढ़कर उसका ग्रम्यास-मनन न करने वाले व्यक्ति, श्रतपस्वी, स्वभाव से छली-कपटी श्रादि दान लेने के श्रनधिकारी हैं [४।३०, १६०—१६६ श्रादि]। ग्रन्धिकारियों को दिया गया दान निष्फल होता है श्रीर लेने वाले पापी होते हैं।
- (३) अवर्मी और वेद, यज्ञ आदि से हीन व्यक्तियों से दान नहीं लेना चाहिए [२।१५८,१६० (२।१८३,१८५)।
- (४) मनु द्वारा भक्ष्यरूप में विहित पदार्थ दान में ग्राह्य हैं। निषद्ध ग्रमध्य मांस तामसिक ग्रादि पदार्थ अग्राह्य हैं [४। ४—६, ४४—५१; ६। १४ ग्रादि] ग्रीर सांसारिक विषयों में फंसाने वाले पदार्थ भी ग्रग्राह्य हैं [६।४८, ४७, ५५, २६ ग्रादि]। इन वातों को जानना 'प्रतिग्रह की धर्मविधि' का ज्ञान करना है। दान लेने के ग्रनधिकारी तीन प्रकार के व्यक्ति—

# म्रतपास्त्वनधीयानः प्रतिग्रहरुचिद्विजः। ग्रम्भस्यदमप्लबेनेन सह तेनेव मज्जति ।: १६० ।।(६५)

एक—(ग्रतपाः) ब्रह्मचर्य-सत्यभाषणादि तपरहित, दूसरा—(ग्रन-धीयानः) बिना पढ़ा हुग्रा—तीसरा (प्रतिग्रहरुचिः) ग्रत्यन्त धर्मार्थं दूसरों से दान लेने वाला, ये तीनों (ग्रश्मप्लवेन ग्रम्भिस इव) पत्थर की नौका से समुद्र में तैरने के समान (तेन सह एव मज्जित) ग्रपने दुष्ट कर्मों के साथ ही दुःखसागर में डूबते हैं।। १६०।। (स० प्र०१०५)

श्चान्तुर्श्वीत्जनाः 'त्रनधीयानः' की व्याख्या के लिए देखिए ४। १६२ की समीक्षा।

> न वार्यपि प्रयच्छेतु बैडालव्रतिके द्विजे। न बकव्रतिके विषेरे नावेदविदि धर्मवित्॥ १६२॥ (६६)

(धर्मवित्) धर्म का पालन करने वाले व्यक्ति को चाहिए कि (बैडाल-व्रतिके द्विजे) 'बैडालव्रतिक' [=बिल्ली जैसे स्वभाव वाला ४। १६४] को (बकव्रतिके) 'वक्रव्रतिक' [ = बगुले जैसे स्वभाव वाला ४। १६६] (विष्रे) ब्राह्मण को (स्रवेदविदि) वेद को न जानने-पढ़ने वाले ब्राह्मण को (वारि + स्रपि न प्रयच्छेत्) जल भी न दे ।। १६२ ।।

अर्जुट्योट्डन् : तीन प्रकार के ग्रसम्मान्य व्यक्ति—इस श्लोक में १६० में विणत व्यक्तियों को साद्यपरक दूसरी संज्ञाओं से विणत किया है, जैसे— ग्रनधीयानः — ग्रनदेवित्, ग्रतपाः — सत्याचरण से रहित किन्तु द्विजनामधारी ग्रणित् बकद्रतिक (ढोंगी), प्रतिग्रह्रिचः (प्रतिग्रह का लालची) — बैंडालद्रतिक । ग्रागे ४।१६५ — १६६ ग्राबिरी दो के लक्षण भी स्पष्ट कर दिये हैं। ये वेदानुसार ग्राचरण के त्याग करने वाले हैं। इस प्रकार इस श्लोक में पुनरुक्ति न होकर उनके स्पष्ट गुणों के आधार पर पर्यायवाची संज्ञाएँ दी हैं।

- (२) 'अनधीयानः या अवेदिवत्' का यहां अर्थ अविद्वान् नहीं है, अपितु उन व्यक्तियों से अभिप्राय है जो एक बार वेद पढ़कर उसका निरन्तर अध्ययन-अभ्यास, मनन-चिन्तन छोड़ देते हैं। ऐसे लोग वेदों के विद्वान् नहीं होते। मनु ने ब्राह्मणों को सदैव वेदों का स्वाध्याय-अभ्यास करते रहने का निर्देश दिया है [२।७६—६१ (२१।१०४—१०७), २।१४०—१४३ (२।१६४—१६८), ४।१७—२०,१४७,१४६,११।२४५ आदि] निरन्तर वेदाभ्यासी यजन-याजनशील, वेदाध्ययन-अध्यापन कराने वाले को दी मनु दान लेने का अधिकार देते हैं [१।६६,४।३१]। अन्य शुद्रवत् होते हैं [२।१४३]।
- (३) ४। ३० में भी इन व्यक्तियों और इस प्रकार के अन्य व्यक्तियों को भी दान-सम्मान न देने का कथन है।

# त्रिब्बप्येतेषु दत्तं हि विधिनाऽप्यजितं धनम् । दातुर्भवत्यनर्याय परत्रादातुरेव च ॥ १६३ ॥ (६७)

(विधिना ग्रॉजितं घनम् एतेषु त्रिषु दत्तं हि) जो धर्म से प्राप्त हुए धन का उक्त तीनों को देना है वह दान (दातुः ग्रनर्थाय भवति) दाता का नाश इसी जन्म (च) ग्रौर (ग्रादातुः परत्र एव) लेने वाले का नाश परजन्म में करता है।। १६३॥ (स० प्र० १०४)

## यथा प्लवेनौपलेन निमज्जत्युरके तरन्। तथा निमज्जतोऽधस्तादज्ञौ दातृप्रतीच्छकौ॥ १६४॥ (६८)

(यथा उपलेन ब्लवेन) जैसे पत्थर की नौका में वैठकर (उदके तरन् निमज्जित) जल में तैरने वाला डूव जाता है (तथा) वैसे (अज्ञौ दातृ-प्रति +इच्छकौ) अज्ञानी दाता और ग्रहीता दोनों (अधस्तात् निमज्जतः) अधोग् गति अर्थात् दुःख को प्राप्त होते हैं ॥ १६४ ॥ (स० प्र० १०५) (तेजसाम्) तंजस पदार्थ अर्थात् चमकीले सोना आदि की (च) और (मणीनाम्) मिणयों के पात्रों की (च) और (सर्वस्य + अश्मनयस्य) सब प्रकार के पत्थरों के पात्रों की (शुद्धिः) शुद्धि (मनीषिभिः) विद्वानों ने (भस्मना + अद्भिः च मृदा एव उक्ता) भस्म = राख, जल और मिट्टी से कही है।। १११।।

निर्लेषं काञ्चनं भाण्डमिद्भरेव विशुद्ध्यति । स्रव्जमक्ममयं चैव राजतं चानुपस्कृतम् ॥११२॥ (२०)

(निर्लेपम्) जिसमें किसी चिकनाई, जूठन ग्रादि का लेप न लगा हो ऐसा (काञ्चनम्) सोने का (भाण्डम्) पात्र, (ग्रब्जम्) जल में उत्पन्न होने वात्रे मोती शख ग्रादि से बना पात्र (च) ग्रीर (ग्रव्यमयम्) पत्थरों के पात्र (ग्रनुपस्कृत राजतम्) चित्रकारी की खुदाई से रहित चांदी का पात्र (ग्रद्भः +एव विगुद्धचित्र) केवल जल से ही शुद्ध हो जाता है ॥ ११२ ॥

अन्य श्री त्डन्य : यहां 'निलेंपम्' शब्द का सम्बन्ध प्रत्येक प्रकार के पात्र से है।

ताम्रायःकांस्यरेत्यानां त्रपुणः सीसकस्य च । शौचं यथाहं कर्तव्यं क्षाराम्लोदकवारिभिः ॥ ११४ ॥(२१)

(ताम्र+म्रयः-कांस्य-रैत्यानां त्रपुराः च सीसकस्य शौचम्) तांबा, लोहा, कांसा, पोतल, रांगा म्रीर सीसा, इनके वर्तनों की शृद्धि (यथाईम्) यथाम्रावस्यक (क्षार+म्रम्ल+उदक वारिभिः) राख, खट्टा पानी म्रीर जल से (कर्त्तत्र्यम्) करनी चाहिए ।। ११४॥

द्रवारणां चैव सर्वेषां शृद्धिरूत्यवनं स्मृतम् । प्रोक्षणं संहतानां च दारवाणां च तक्षरणम् ॥ ११५ ॥ (२२)

(सर्वेषां द्रवाणाम्) सब घी, तैल ग्रादि द्रव पदार्थों की (ग्रुद्धिः) ग्रुद्धि उत्पवनम्) छान लेने से (च) ग्रीर (संहतानां प्रोक्षणम्) ठोस वस्तु जैसे लकड़ी को चौको ग्रादि की पोंछने से (च) तथा (दारवाणाम् तक्षणम्) लकड़ी के पात्रों की गुद्धि छीलने से (स्मृतम्) मानी है।। ११४।।

यज्ञ पात्रों की शुद्धि का प्रकार-

मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्मिण्। चमसानां ग्रहाणां च शुद्धिः प्रकालनेन तु ॥ ११६ ॥ (२३) (यज्ञकर्मणि) यज्ञ करते समय प्रयुक्त (यज्ञपात्राणाम्) यज्ञ के पात्रों (चमसानां च ग्रहाणां शुद्धिः) चमचों ग्रीर कटोरों की शुद्धि (पाणिना मार्जनं तु प्रसालनेन) हाथ से रगड़कर मांजने ग्रीर धोने से होती है।। ११६।।

आनुरारिन्डनः यह शुद्धि चिकनाईरहित पात्रों की कही है।

चरूणां स्नुष्स्नुवागां च शुद्धिरुष्णोन वारिणा। स्वयशूर्वशकटानां च मुसलोलूखलस्य च ॥ ११७॥ (२४)

[घृत ग्रादि की चिकनाई लगे पात्रों की शुद्धि की विधि है—] (चल-णाम्) यज्ञ के लिए पाक बनाने के पात्र चरुस्थाली ग्रादि (स्नुक्सुवाणाम्) स्नुक् ग्रीर स्नुव नामक चम्मचिवशेष पात्रों की (स्पय-शूर्प-शकटाम्) स्पय= तलवार की ग्राकृति का खदिर वृक्ष का बना खड्ग, शूर्प=छाज, शकट= यज्ञीयपदार्थ ढ़ोने की गाड़ी (च) ग्रीर (मुसल + उल्लूखलस्य च) मूसल ग्रीर ऊखल ग्रादि यज्ञीय पदार्थी की (शुद्धि:) शुद्धि (उष्मेन वारिणा) गर्म जल से घोने से होती है।। ११७।।

अद्भुष्टि क्या : यज्ञपात्रों का परिचय एवं विवरण — मनु ने यहां संकेतरूप में कुछ ही पात्रों का उल्लेख किया है। ब्राह्मणग्रन्थों ग्रीर श्रीतसूत्र ग्रन्थों में श्रनेक यज्ञीय साधनों और यज्ञपात्रों का वर्णन ग्राता है। श्लोकोक्त पात्रों का सामान्य परिचय इस प्रकार है—(१) स्नुक्—यद्यपि स्नुक् ग्रीर स्नुवों के ग्रनेक प्रकार हैं, किन्तु प्रमुखतः चार स्नुक् हैं—जुहूः, उपभृत्, ध्रुवा ग्रीर ग्राग्निहोत्रहवनी। (२) स्नुव—वैकक्कृत स्नुव ग्रीर खादिर स्नुव दो प्रमुख हैं। (३) स्पय — खदिर वृक्ष की लकड़ी का बना २२ ग्रंगुल लम्बा खड्ग। (४) शूर्य — पदार्थों की सफाई के लिए छाज। (५) शकट — यज्ञ का सामान ढोने की गाड़ी। (६) मुसल-उल्लुखल — ऊखल सामान्यतः पलाश का बना होता है ग्रीर नाभि तक ऊचाई वाला होता है। मूसल सामान्यतः शिर तक लम्बा खदिर का बना होता है। ये इच्छाप्रमाण में ग्रीर ग्रन्य वृक्ष के भी हो सकते हैं।

ग्रन्य प्रमुख यज्ञपात्र ग्रौर यज्ञोपयोगी पदार्थ हैं—(७) ग्राज्यस्थाली, (८) पुरोडाञ्चपात्री, (१) प्रणीता, (१०) शम्या, (११) श्रुतावदानम्, (१२) उपवेष:, (१३) मकराकारकूर्चः, (१४) द्यत्, (१५) उपलः, (१६) षडवत्तम्, (१७) ग्रिश्रः, (१८) ग्रधरारणः, (१६) उत्तरारणिः, (२०) चात्रम्, (२१) प्रमन्थः, (२२) नेत्रम् अथवा रज्जुः, (२३) ग्रोविली, (२४) इडापात्री, (२५) हविर्धानपात्री, (२६) यजमानपात्री, (२७) पत्नीपात्री, (२८) ग्रन्तर्धानकटः, (२६) प्राश्चित्रहरणम्, (३०) कृष्णा-जिनम्, (३१) यजमानासनम्, (३२) पत्न्यासनम्, (३३) ब्रह्मासनम्, (३४) होत्रासनम्, (३४) चमस, (३६) ग्रह, ग्रादि-ग्रादि।

मन्य वस्त्रादि पदार्थी की शुद्धि-

# म्रद्भिस्तु प्रोक्षणं शौचं बहूनां धान्यवाससाम् । प्रकालनेन त्वल्पानामद्भिः शौचं विधीयते ॥ ११८ ॥(२४)

(बहूनां घान्यवाससां शौचम् म्रिद्भः प्रोक्षणम्) बहुत-से मन्तों मौर वस्त्रों की शुद्धि जल से पोंछने प्रयात् डुबाने मात्र से हो जाती है (तु) किन्तु (म्रत्यानाम्) कुछ मन्त एवं वस्त्रों की (शौचम्) शुद्धि (म्रिद्भः प्रक्षालनेन विधीयते) जल से मलकर घोने से होतो है।। ११८।।

> चैलवच्चमंगां शुद्धिर्वेदलानां तथैव च। \_ शाकमूलफलानां च धान्यवच्छुद्धिरिष्यते ॥ ११६॥ (२६)

(चर्मणां शुद्धिः चैलवत्) चमड़े के बर्तनों की शुद्धि वस्त्रों के समान होती है (वैदलानां तथैव) वांस के पात्रों की शुद्धि भी उसी प्रकार होती है (च) ग्रीर (शाक-मूल-फलानां शुद्धिः धान्यवत् इष्यते) शाक, कन्दमूल ग्रीर फत्तों की शुद्धि ग्रन्नों के समान [४। ११८] जल में धोने से होती है।। ११९।

> कौज्ञेयाविकयोरूषैः कुतपानामरिष्टकैः। श्रीफलैरंग्रुपट्टानां क्षौमाराां गौरसर्षपैः॥ १२०॥ (२७)

(कौशय + प्राविकयोः) रेशमी ग्रीर ऊनी वस्त्रों की शुद्धि (ऊषैः) क्षारमिश्रित पदार्थों से (कुतपानाम्) कम्वलों की शुद्धि (ग्रिरिष्टकैः) रीठों से (ग्रंशुपट्टानां श्रीफलें) सन ग्रादि से बने कपड़ों की शुद्धि बेलफलों से (क्षीमाणां गौरसर्षपैः) छाल से बने वस्त्रों की शुद्धि सफेद सरसों से होती है।। १२०।।

> क्षोमवच्छ्रङ्कश्रृङ्गाणामस्थिदन्तमयस्य च। शुद्धिविजानता कार्या गोमूत्रेणोदकेन वा ॥ १२१ ॥ (२८)

(शंख-शृङ्गाणां ग्रस्थि दन्तमयस्य शुद्धिः) शंख, सोंग, हड्डी, दांत, इन-से वने पदार्थों की शुद्धि (विजानता) बुद्धिमान् व्यक्ति को (क्षीमवत्) छाल के वस्त्रों के समान (वा) ग्रथवा (गोमूत्रेण + उदकेन) गोमूत्र ग्रीर पानी से (कार्या) करनी चाहिए ॥ १२१ ॥

> प्रोक्षणातृ<u>ग्णकाष्ठं</u>च पलालं चैव शुष्यति । मार्जनोपाञ्जनैर्वेदम पुनः पाकेन फृन्मयम् ॥ १२२ ॥ (२६)

(तृण-काष्ठं च पलालम्) घास, काष्ठ ग्रीर पुग्राल से बना पदार्थं (प्रोक्षणात् गुद्धचित) जल में डुवाकर पोछने से गुद्ध होता है (वेश्म) घर की शुद्धि (मार्जन + उपाञ्जनैः) धोने-बुहारने ग्रौर लीपने से होती है (मृद् + मयं पुनः पाकेन) मिट्टो का पात्र या पदार्थ किर ग्राग में पकाने से शुद्ध होता है ।। १२२ ।।

> मदौर्म तैः पुरोवैर्वा ष्ठीवनैः पूयशोशितैः। संस्पृष्टं नैव शुद्घ्येत पुनः पाकेत मृन्मयम्।। १२३।। (३०)

(मद्यै: मूत्रै: पुरीषै: ष्ठीवतै: पूयशोणितै:) शराब, मूत्र, मल, थूक, राद, खून इनसे (संस्पृष्टं मृन्मयम्) लिपा हुग्रा मिट्टी का बर्तेन (पुन: पाकेन नैव शुद्धचेत) फिर पकाने से भी शुद्ध नहीं होता ॥ १२३ ॥

> संमार्जनोपाञ्जनेन सेकेनोल्लेखनेन च। गवां च परिवासेन सूमिः शुद्घ्यति पञ्चभिः ॥ १२४॥ (३१)

(संमार्जन + उपाञ्जनेन सेकेन + उल्लेखनेन च गवां परिवासेन पञ्चिभः) बुहारना, लीपना, खिड़काव करना या धोना. खुरचना ग्रीर गौग्रों का निवास—इन पांच कामों से (भूभिः शुद्धचिति) भूमि शुद्ध होती है।।१२४॥

> यावन्नापत्यमेध्याक्ताद् गन्धो लेपश्च तत्कृतः । तावन्मृद्वारि चावेयं सर्वासु द्रव्यगुद्धिषु ॥ १२६ ॥ (३२)

(यावत्) जब तक (ग्रमेष्य + ग्रक्तात्) ग्रशुद्ध वस्तु से (तत्कृतः गन्धः च लेपः) उस ग्रशुद्ध वस्तु की गन्ध ग्रीर लेप [ = लगा होना ] (न ग्रपैति) नहीं दूर हो जाता है (सर्वासु द्रव्यशुद्धिषु) मिट्टी ग्रीर जल से घोषे जाने वाले सब पदार्थों की शुद्धि के लिए उन्हें (तावत्) तबतक (मृद्+वारि क्रिसेयम्) मिट्टी ग्रीर जल से घोते रहना चाहिए।। १२६।।

्एष शौचविधिः कृत्स्नो द्रव्यशुद्धिस्तयैव च । ु उक्तो वः सर्ववर्णानां स्त्रीणां धर्मान्निबोधत ॥ १४६ ॥ (३३)

(एषः) यह (सर्ववर्णानां कृत्स्नः शौचिविधिः) सब वर्णों के लिए सम्पूर्ण गरीर-शुद्धि (च) भ्रौर (तथा + एव) उसी प्रकार (द्रव्यशुद्धिः) पदार्थों की शुद्धि (वः उक्तः) तुम्हें कही (स्त्रीणां धर्मान् निबोधत) भ्रब स्त्रियों के धर्मों = कर्त्तव्यों को सुनो —।।१४६।।

(गृहस्थान्तर्गत पत्नीधर्म विषय)

[४। ३४ से ४। ३६ तक]

**ब्या हिन्द्र ह्या : मनु की स्त्री-सम्बन्धी मान्यताएं—(१)** मनुस्मृति के विषय

भीर प्रसङ्ग की शुक्क ला से आबद —दूसरे शब्दों में इन्हें मौलिक क्लोक कह सकते हैं— क्लोकों से मनु की यह मान्यता स्पष्ट हो जाती है कि वे स्त्री भीर पुरुष में न तो कोई पक्षपातपूर्ण अन्तर करते हैं न स्त्रा को पुरुष की दासी या अधीनता में बंधी रहने वाली मानते हैं। वे दोनों को ही एक-दूसरे की भावनाओं का समान रूप से आदर करने वाली बातें कहते हैं, अपितु स्त्रियों को अधिक आदरपूर्वक रखने की बातें कहते हैं। नीचे कुछ क्लोक प्रमाणरूप में दिये जा रहे हैं, जिनसे इन बातों की पुष्टि होती है कि (अ) मनु की, स्त्रियों के प्रति पक्षपातपूर्ण, दमनात्मक, अस्वतन्त्रतापूर्वक रखने की भावना नहीं है, अपितु समानता की भावना है। यथा—

- (क) पितृमिः स्रातृभिश्चैता प्रातृप्या भूषितव्याश्च (३।५५)
- (स) यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः ! यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः । (३। ५६)
- (ग) तस्मादेताः सदा पूज्याः भूषरााच्छादनाशनैः। (३। ५६)
- (घ) संतुष्टो मार्यमा मर्ता मर्त्रा मार्या तयैव च। यस्मिन्नेव कुले नित्य कल्याणं तत्र वै ध्रुवम् ।। (३। ६०)
- (प्रा) स्त्रियों पर बन्धन डालकर रखने की प्रवृत्ति की व्यथंता का कथन ग्रीर स्त्रियों द्वारा स्वयं अपने विवेक से ही अपने ग्राचरण को बनाने का समर्थन—
  - (इ) न किव्चब् योषितः शक्तः प्रसह्य परिरक्षितुम् । (१।१०)
  - (च) घरिकता गृहे रहाः पुरुषैराप्तकारिमिः। घात्मानमात्मनायास्तु रक्षेयुस्ताः सुरक्षिताः॥ (६।१२)
- (इ) बिना कियी पक्ष रात के, स्त्री-पुरुष दोनों को समानस्तर का मानते हुए मनु के स्त्री-पुरुषों को सुकाव, जिनसे स्त्री की पुरुष के पूर्ण प्रधीन रहने की मान्यता स्वतः खण्डित हो जाती है—
  - (छ) ग्रन्योन्यस्य ग्रव्यमिचारो मदेदामरलान्तिकः। एवः धर्मः समासेन क्रेयः स्त्रीपु सयोः परः॥ (१।१०१)
  - (ज) तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसी तुकृतिक्रियो। यथा नामिचरेतां तौ वियुक्ती इतरेतरम् ॥ (६।१०२)
  - (भ) प्रजनार्यं स्त्रियः सृष्टाः सन्तानार्यं च मानवाः । तस्मात्साघारणो धर्मः श्रुतौ पत्न्या सहोदितः ॥ (६। ६६)

इन मान्यताओं के आधार पर कहा जा सकता है कि १४७-१४८ हलोकों में जो दमनात्मक आग्रह से प्रेरित होकर आजा दी है, यह मनुकी मान्यता नहीं हो सकती। यह मनुकी व्यवस्थाओं से विरुद्ध है। (२) अन श्लोकों की अभिव्यक्तिशैली का ठीक अगले श्लोक १४६ से ही विरोध स्पष्ट दीखता है। १४६ वें श्लोक में मनुकोई आदेश या भाजा नहीं योप रहे. प्रिष्तु स्त्रियों के लिए हितकारी बात को सुम्नाव रूप में प्रस्तुत कर रहे हैं। इस क्लोक में न इच्छे र् प्रयित् 'स्वयं ही न बाहे' पर ब्यान देने योग्य है। 'न इच्छे त्' के कथन में भीर "न स्वातन्त्र्योग कर्लब्यं कि चित्र कार्यम्" "न मजेत् स्त्री स्वतन्त्रतान्" में कितना अन्तर और विरोध है! ८।३८ से यह संकेत मिलता है कि स्त्रियों को स्वतन्त्र रहने का अधिकार है। अभिव्यक्ति की झैली ही इन दो मान्यताओं को भिन्न कर देती है। इस प्रकार इन मान्यताओं के आधार पर भी ये इलोक प्रक्रिय्त हैं।

- (ई) मनु ने स्त्रियों को कहीं भी हीनभावना से नहीं देखा है अपितु कहीं-कहीं तो पुरुषों से बढ़कर उन्हें सम्मान दिया है। कुछ उदाहरए देखिए---
  - (वे) स्त्री के लिए मार्ग क्षोड़ देना चाहिए— "स्त्रियः वंदा देवः" [२।११३ (२७-१३८)]।
  - (ट) पत्नी से सड़ाई-मगड़ा नहीं करना चाहिए— "मार्यवाः विवादं न समावरेत्" [४ । १८०]।
- (ठ) पत्नी भादि पर भूठा दोषारोपरा नहीं करना चाहिए भीर न भपशब्द कहने चाहिए । यदि कोई ऐसा करे तो वह दण्डनीय है—मातरं पितरं आयाम् प्रामास्यत् कर्तं दण्डचः [८।१८०]।

स्त्री के पिता, पति, पुत्र से मलग रहने से हानि की ग्राशंका-

पित्रा भर्त्रा मुर्तविषि नेच्छेद्विरहमात्मनः । एषां हि विरहेण स्त्री गह्ये कुर्यादुमे कुले ॥ १४६ ॥ (३४)

(स्त्री) कोई भी स्त्री (पित्रा भर्ता वा मुर्तः प्रिप) पिता, पित प्रयवा पुत्रों से (प्रात्मनः विरहं न इच्छेत्) प्रपना विछोह = प्रलग रहने की इच्छा न करे (हि) वर्यों कि (एषा विरहेण) इनसे प्रलग रहने से (उभे कुले गह्यों कुर्यात्) यह ग्राशंका रहती है कि कभी कोई ऐसी बात न हो जाये जिससे दोनों — पिता तथा पित के कुलों की निन्दा या बदनामी हो जाये। ग्राम-प्राय यह है कि स्त्री को सर्वदा पुरुष की सहायता प्रपेक्षित रखनी चाहिए, उसके विना उसकी प्रमुख्या की ग्राशंका बनी रहती है।। १४९॥

पत्नी में कौन से गुण होने चाहिएं-

सदा प्रहृष्टया भाव्यं गृहकार्येषु दक्षया । सुसंस्कृतोपस्करया व्यये चामुक्तहस्तया ।। १५० ॥ (३५)

स्त्री को योग्य है कि (सदा प्रहृष्टया) ग्रतिप्रसन्नता से (गृहकायेषु दक्षया) घर के कामों में चतुराई युक्त (सुसंस्कृत + उपस्करया) सब पदायी

के उत्तम संस्कार, घर की शुद्धि (च) श्रोर (व्यये श्रमुक्तहस्तया भाष्यम्) व्यय में श्रायन्त उदार रहे। श्रयात् सब चीजें पितृत श्रीर पाक इस प्रकार बनावे जो श्रीवष्ठप होकर शरीर वा श्रारमा में रोग को न श्राने देवे। जी-जो व्यय हो उसका हिसाब यथावत् रखके पति श्रादि की सुना दिया करे। घर के नीकर-चाकरों से यथायोग्य काम नेवे, घर के किसी काम की विगड़ने न देवे।। १५०।। (सं० प्र०१६)

"स्त्री की योग्य है कि सदा भानन्वित होके चतुरता के गृहकारों में वर्तमान रहे तथा भग्नादि के उत्तम संस्कार, पात्र, वस्त्र, गृह भादि के संस्कार और घर के भाजनादि में जितना नित्य घन भादि क्ये उस के यथायोग्य करने में सदा प्रसन्न रहे।" (स॰ वि॰ १४८) पति की सेया-सुत्रुवा करे—

> यस्मै बचात्पिता त्वेनां भाता बाञ्जुनतेः पितुः । तं. गुभूचेतः जीवन्तं संस्थितं च न सङ्ख्येत् ॥१५१॥(३६)

(पिता तु एना यस्मै बद्यात्) पिता इस स्त्री को जिसे दे दे प्रथात् जिसके साथ वित्राह करे (वा) प्रथवा (पितुः प्रनुमतेः भ्राता) पिता की सहमति से भाई जिससे विवाह कर दे (तं जीवन्तं गुश्रूषेत) जीवित रहते उसकी सेवा करे (च) और(सस्थितं न लड्घयेत्) पित रूप में साथ स्थित रहते हुए अवमानना, व्यभिचार आदि से उसका उल्लंघन न करे । अन्यार्थं में—मर जाने पर व्यभिचार से पितवत धर्मं का उल्लंघन न करे । १५११।।

श्चित्रु श्चिरिटिंड न्द्रः 'संस्थित' शब्द का विवेचन—'सम्' पूर्वक 'स्था' वातु से 'क्त' प्रत्यय के योग से संस्थित शब्द बनता है। प्रग्य टीकाकारों ने इसका 'मरने पर' प्राचं किया है किन्तु वह प्रासंगिक नहीं है, यतोहि—(१) यहां जीवित प्रयस्था में साथ-साथ रहते हुए स्त्री के कलंब्यों के विधान का प्रसंग है। [४।१४६]। इस बनोक में श्री जीवित प्रयस्था का ही प्रसंग है। (२) घौर पति के मरने पर प्रावद्यकता पढ़ने पर मनु ने नियोग का विधान किया है [६।४६–६३]। (३) ६।७६, ५१ बलोकों में विशेष कारणों से और विदेशवास में अधिक समय बीतने पर जीते जी स्त्री-पुरुष दोनों के लिए नियोग अथव। विवाह का विधान है। इस प्रकार प्रथम अर्थ अधिक मनुसम्मत प्रतीत होता है। यद्यपि 'पति के मर जाने पर पत्नी व्यक्षित्रार से पर्यंत-

श्री प्रचलित अर्थ-पिता या पिता की अनुमति से भाई इस (स्त्री को) जिसके लिए दे अर्थात जिसके साथ विवाह कर दे, (स्त्री) जीते हुए उस (पति) की सेवा करे, उसके मरने पर (भी व्यभिचार, उसके श्राद्ध मादि का स्थाग तथा पारकी किक कार्य के खण्डन से) उस पति का उल्लंबन न करे। १५१॥

वत षमं का उल्लंघन न करें' यह <mark>अयं घी स्वीकार्य हो सकता है, किन्तु इसको</mark> नियोग या पुनर्विवाह के **साथ** लागू नहीं करना चाहिये । स्त्री पर विवाह के बाद पति का स्वामित्व—

> मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनं यज्ञश्चासां प्रजापतेः । प्रयुज्यते विवाहेतु प्रदानं स्वाम्यकारणम् ॥ १४२ ॥ (३७)

(विवाहेषु) विवाहों में (स्वस्त्ययन च प्रजापते: यज्ञ:) जो स्वस्ति-पाठ [=गुभकामना के लिए मन्त्रपाठ] ग्रीर प्रजापति-यज्ञ किया जाता है वह (ग्रासा मङ्गलार्थं प्रयुज्यते) इनके कल्याण की भावना से ही किया जाता है (प्रदान स्वाम्यकारणम्) विवाह में स्त्रियों को पति के लिए सौंप देना ही इन पर पति का ग्रधिकार होने का कारण है ग्रयति जो विवाह संस्कारपूर्वंक स्त्री को पति के लिए दे दिया जाता है। इस दान के परचात हो उन पर पति का ग्रधिकार होता है, उससे पूर्व नहीं।। १५२।।

पूर्वपति को छोड़कर दूसरे श्रेष्ठ पति को ग्रपनाने की निन्दा-

पति हित्वाऽपक्तष्टं स्वमुत्कृष्टं या निषेवते । निन्दौव सा भवेत्लोके परपूर्वेति चोष्यते ॥ १६३ ॥ (३८)

[विवाह होने के बाद तुलनात्मक रूप में] किसी अच्छे व्यक्ति के मिलने की संभावना होने पर (या स्वम् अपकृष्ट-पित हित्वा उत्कृष्ट पित निषेवते) जो स्त्री अपने निम्न कुल या गुणों वाले पित को छोड़कर उत्तम कुल या गुणों वाले पित को छोड़कर उत्तम कुल या गुणों वाले पित का सेवन करती है (सा) वह (लोके निन्दा + एव भवेत्) लोगों में निन्दा प्राप्त करती है (च) और (परपूर्वा + इति उच्यते) 'पहले यह दूसरे की परनी थी' यह उसके विषय में व्यंग्य किया जाता है।। १६३।।

पति के अनुकूल आचरण से पत्नी अधिक सम्मान्य होती है —

पति या नाभिचरति मनोवाग्वेहसंयता। सा मतृं लोकमाप्नोति सिद्धः साध्वीति चोच्यते॥ १६४॥ (३९)

(या) जो स्त्री (मनः-त्रोक्-देह-संयता) मन, वाणी और गरीर को संयम में रखकर (पति न + ग्रिभचरित) पति के विरुद्ध ग्राचरण नहीं करती (सा) वह (भतृ लोकम् + ग्राप्नोति) पतिलोक ग्रर्यात् पति के हृदय में ग्रादर का स्थान प्राप्त करती है (च) ग्रीर (मिद्भः 'साध्वो' + इति उच्यते) श्रेष्ठ लोग उसको पतिवता या ग्रच्छो पत्नी' कहकर प्रशंसा करते

हैं ॥ १६५ ॥ 🕸

अद्भु श्री ट्या : 'लोक' शब्द का विवेदन—'लोकम्' शब्द 'लोक् दर्शने' धातु से सिद्ध होता है। इस प्रकार इसका अर्थ 'हिष्टि'. 'दर्शन' 'स्थान' भी है। यहां मतृं-लोकम् आप्नोत्ति' मुहावरे के रूप में प्रयुक्त है, जिसका अर्थ है — 'पतिव्रता स्त्री पति के हृदय स्थान में बस जाती है या पति की दिष्ट में प्रिय, ब्रादरणीय बन जाती है। यहां परलोक श्रादि का कोई प्रसंग नहीं है। स्त्री की मृत्यु पर यज्ञ से श्रीनसस्कार—

> एवंबुत्तां सवणौ स्त्रीं द्विजातिः पूर्वमारिणीम् । बाह्यविग्निहोत्रेण यज्ञपात्रैक्च धर्मवित् ॥ १६७ ॥ (४०)

(एवं वृत्तां सवर्णां स्त्रीम्) इस पूर्वोक्त स्त्राचरण का पालन करने वाली स्त्री को (पूर्वमारिग्णोम्) यदि वह पति से पहले ही मर जाये तो (धर्मवित्) धर्म का जानने वाला व्यक्ति (यज्ञपात्रैः) यज्ञपात्रों का प्रयोग करके (ग्रग्निहोत्रेण दाहयेत्) श्रग्निहोत्र विधि से उसका दाहसंस्कार करे।। १६७।।

अन्तु शरित्जनाः यज्ञपात्रों का परिचय एवं विवरण ५। ११७ की समीक्षा में देखिए।

उपसंहार--

अनेन विधिना नित्यं पञ्चयज्ञान्न हापयेत् । द्वितीयमायुषो भागं कृतवारो गृहे वसेत् ॥ १६६ ॥ (४१)

(स्रनेन विधिना) इस [४।१ से ४।१६८ तक] पूर्वोक्त विधि से रहते हुए (पञ्चयज्ञान न हापयेत्) पंचयज्ञों को कभी न छोड़े स्रीर (स्रायुषः द्वितीयं भागम्) स्रायु के दूसरे भाग तक (कृतदारः) विवाह करके स्रर्थात् विवाहोपरान्त स्त्री-सहित (गृहे वसेत्) घर में निवास करे।।१६६ ।।

श्रि प्रचलित धर्य—मन, वचन तथा काम से संयत रहती हुई जो स्त्री पति के विरुद्ध कोई कार्य (व्यभिचार ग्रादि) नहीं करती है, वह पतिलोक को प्राप्त करती है तथा उसे सज्जन 'पतिव्रता' कहते हैं।। १६५॥

इति महर्षि-मनुत्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीभाष्यः समन्वितायाम्, 'भ्रनुशीलन' सभीक्षाविभूषितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ गृहस्यान्तर्गत-भक्ष्याभक्ष्य-वेदृशुद्धिद्रव्यशुद्धि-स्त्रीयमंविषयात्मकः

पञ्चमोऽध्यायः ॥

# त्र्यथ षष्ठोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-श्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः]

(वानप्रस्थ-संन्यास-धर्म विषय)

(वानप्रस्थ-विषय)

[६।१से६।१६ तक]

वानप्रस्य धारएा करे-

एवं गृहाश्रमे स्थित्वा विधिवत्स्नातको द्विजः । वने वसेत्तु नियतो यथावद्विजितेन्द्रियः ॥ १ ॥ (१)

(एवम्) पूर्वोक्त प्रकार (विधिवत् स्नातकः द्विजः) विधिपूर्वक ब्रह्मचर्यं से पूर्ण विद्या पढ़के समावत्तंन के समय स्नानविधि करने हारा द्विज—ब्राह्मण, क्षित्रिय ग्रीर वैश्य (विजितेन्द्रियः नियतः यथावत् गृहाश्रमे स्थित्वा) जितेन्द्रिय, जितात्मा होके, यथावत् गृहाश्रम करके (वने वसेत्) वन में बसे ।। १।।
(सं० वि० १६०)

"इस प्रकार स्नातक प्रयात् ब्रह्मचर्यपूर्वक गृहाश्रम का कर्ता द्विज ग्रयात् ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रोर वेश्य गृहाश्रम में ठहरकर निश्चितात्मा ग्रीर यथावत् इन्द्रियों को जीतके वनमें वसे"। (स० प्र० १२४)

अन्य का तिन्द्रयं का लक्षण २।७३ [२।६८] में विणत है। वहां द्रष्टव्य है।

- (२) वानप्रस्य घारण में बाह्यणों के प्रमाण वानप्रस्थ का विधान बाह्यण ग्रन्थों में ग्रीर वेदों में विहित है। यहाँ तुलनार्थ शत० का० १४ का वचन प्रस्तुत है—
- "बह्मचर्याश्रमं समाप्य गृही मवेत्, गृही भूत्वा वनी मवेत् वनी भूत्वा प्रवजेत्।" = बह्मचर्याश्रम पूर्णं करके गृहस्थ बने, गृहस्थाश्रमं को पूर्णं करके वानप्रस्थ बने, वान-प्रस्थ ग्राश्रमं को पूर्णं करके सन्यासी बने।
  - (३) वेद का प्रमाण ६। २ पर उल्लिखित है।

वानप्रस्थ घारण का समय---

#### गृहस्थस्तु यदा पश्येद्वलीपलितमात्मनः। अपत्यस्येव चापत्यं तदाऽरण्यं समाश्रयेत्।। २।। (२)

(गृहस्थः तु) गृहस्थ लोग (यदा) जब (ग्रात्मनः वली-पलितं पश्येत्) ग्रपनी देह का चमड़ा ढीला ग्रीर श्वेत केश होते हुए देखें (च) ग्रीर (ग्रपत्यस्य + एव ग्रपत्यम) पुत्र का भी पुत्र हो जाये (तदा) तब (ग्ररण्यं समाश्रयेत्) वन का ग्राश्रय लेवें ॥ २ ॥ (सं० वि० १६०)

''परन्तु जब गृहस्थ शिर के केश स्वेत ग्रीर त्वचा ढीली हो जाये ग्रीर लड़के का लड़का भी हो गया हो तब वन में जाके बसे'।

(स॰ प्र॰ १२४)

अर्जुर्री ट्यन् : वानप्रस्थ धारण में वेद के प्रमाण मनु ने ६। २—४ श्लोकों में वेद के प्राधार पर विधान किये हैं। तुलनार्थं द्रष्टन्य है ऋग्वेद १०।४। ४ का वेदमन्त्र—

#### "कूचित् जायते सनयासु नव्यो, बने तस्यो पलितो घूमकेतुः।"

ग्रथित्—(कूचित्) जब िक्सी भी घर में (सनयासु नव्यः जायते) प्राचीन सन्तितयों ग्रथित् ग्रवस्थावृद्ध गृहस्थों में नवीन सन्तित पैदा हो जाये ग्रथित् ग्रपने पुत्र का भी पुत्र —पीत्र हो जाये, या (पितः) पके केशों वाला हो जाये [६।२ में विणत] तब (धूमकेतुः) धूमकेतुः —ग्रिग्न ग्रथित् ग्रिग्नहोत्र ग्रादि सामग्री लेकर (वने तस्थी) वन में प्रस्थान करे—वानप्रस्थ बन जाये [६।४ में विणित] "वनर्गू —वनगामिनी" [निरु० ३।१४] ग्रकेला ग्रथवा पित ग्रीर पत्नी दोनों वनगामी —वानप्रस्थ बनें।।

वानप्रस्थ घारण की विधि-

# सन्त्यज्य प्राम्यमाहारं सर्वं चैव परिच्छदम् । पुत्रेषु भार्यां निक्षिप्य वनं गच्छेत्सहैव वा ।। ३ ।। (३)

जब वानप्रस्थ-ग्राश्रम की दीक्षा लेवें तब (ग्राम्यम् + ग्राहारम्) गांव में उत्पन्त हुए पदार्थों का ग्राहार (च) ग्रीर (सवंम् एव परिच्छदम्) घर के सब पदार्थों को (संत्यज्य) छोड़के (पुत्रेषु भार्या निक्षिप्य) पुत्रों में ग्रपनी पत्नी को छोड़ (वा सह + एवं) ग्रथवा सङ्ग में लेके (वन गच्छेत्) वन को जावे।। ३।। (स० वि० १६१)

"सब ग्राम के श्राहार भीर वस्त्र श्रादि सब उत्तमोत्तम पदार्थों को

छोड़ पुत्रों के पास स्त्री को रख वा ग्रपने साथ लेके वन में निवास करें''। (स॰ प्र०१२४)

> म्रानिहोत्रं समादाय गृह्यं चान्निपरिच्वदम् । ग्रामादरण्यं निःमृत्यं निवसेन्नियतेन्द्रियः ॥ ४॥ (४)

जब गृहस्थ वानप्रस्थ होने की इच्छा करे तब (ग्रग्निहोत्रं च गृह्यम् ग्रग्निपरिच्छदं समादाय) ग्रग्निहोत्र को सामग्री-सहित लेके (ग्रामात् नि:सृत्य) गांव से निकल (ग्ररण्यं जितेन्द्रियः निवसेत्) जंगल में जितेन्द्रिय होकर निवास करे।। ४।। (सं० वि० १६१)

"साङ्गोपाङ्ग प्रग्निहोत्र को लेकर ग्राम से निकल दढ़ेन्द्रिय होकर अरण्य में जाकर बसे"। (स० प्र०१२४)

वानप्रत्य के लिए पञ्चयज्ञों का विधान-

मुन्यन्नैविविधैमें ध्यैः शाकमूलफलेन वा। एतानेव महायज्ञान्निर्वेषेद्विधिपूर्वकम् ॥ ५ ॥ (५)

(विविधै: मुन्यन्नै:) नाना प्रकार के सामा [=नीवार] स्रादि स्रन्न (मेध्यै: शाक-मूल-फलेन) सुन्दर-सुन्दर शाक, मूल, फल, फूल, कंदादि से (एतान्+एव महायज्ञान् विधिपूवकं निर्वेपेत्) पूर्वोक्त [३।७०॥६।७–१२ में विणत] महायज्ञों को क्ष करे ॥ ५॥ (स० प्र०१२४)

क्ष (विघिपूर्वकम्) पूर्वोक्त विहित विधि [३।६६-१०८ के] ग्रनुसार ग्रतिथि-यज्ञ एवं पितृ-यज्ञ का विधान—

> यद्भश्यं स्यात्ततो दद्याद्भवित भिक्षां च शक्तितः। अम्मूलफलभिक्षाभिरचयेदाश्रम।गतान् ॥७॥ (६)

(यत् भक्ष्यं स्यात्) जो भी खाने का पदार्थं हो [६। ४] (ततः) उससे ही (विल दद्यात्) बिलवैश्वदेव यज्ञ करे (च शक्तितः भिक्षाम्) श्रीर यथाशक्ति भिक्षा भी दे (ग्राश्रम + ग्रागतान्) ग्राश्रम में श्राये ग्रतिथियों को (ग्रप् + मूल-फल-भिक्षाभिः) जल, कन्दमूल, फल ग्रादि प्रदान करके (ग्रचंयेत्) उनका सरकार करे।। ७।।

ब्रह्मयज्ञ का विधान-

स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दान्तो मैत्रः समाहितः । दाता नित्यमनावाता सर्वभूतानुकम्पकः ॥ = ॥ (७) (स्वाध्याये) स्वाध्याय प्रर्थात् पढ़ने-पढ़ाने में (नित्ययुक्तः) नियुक्त (समाहितः) जितात्मा (मैतः) सब का मित्र (दान्तः) इन्द्रियों का दमनशील (दाता) विद्या स्नादि का दान देने हारा (सर्वभूत + अनुकंपकः) सब पर दयालु (अनादाता) किसी से कुछ भी पदार्थ न लेवे (नित्य स्यात्) इस प्रकार सदा वर्तमान रहे ॥ ६॥ (स० प्र० १२५)

"वहां जङ्गल में वेदादि शास्त्रों को पढ़ने-पढ़ाने में नित्ययुक्त मन ग्रीर इन्द्रियों को जीतकर यदि स्व-स्त्री भी समीप हो तथापि उससे सेवा के सिवाय विषय-सेवन ग्रर्थात् प्रसंग कभी न करे, सब से मित्रभाव, साव-धान, नित्य देने हारा ग्रीर किसी से कुछ भो न लेवे, सब प्राणीमात्र पर ग्रनुकंपा =कृपा रखने हारा होवे।" (सं० वि० १६१)

ग्रग्निहोत्र का विधान---

वैतानिकं च जुहुयादग्निहोत्रं यथाविधि। दर्शमस्कन्दयन्पर्व पौर्णमासं च योगतः॥ ६॥ (८)

वानप्रस्थ (यथाविधि) पूर्वोक्त विधि के अनुसार (अग्निहोत्रम्) दैनिक यज्ञ-पञ्चमहायज्ञों को (च) और (वैतानिकम्) विशेष अवसरों पर किये जाने वाले (दश च पौर्णमास पर्व अस्कन्दयन्) अमावस्या और पूर्णिमा आदि पर्वो पर किये जाने पर्वयज्ञों को भी न छोड़ते हुए (योगतः जुहुयात्) निष्ठा-पूर्वक किया करे।। १।।

अद्भुट्रिटिङ्गः 'वैतानिक' से प्रमिश्राय—'वैतानिक शब्द से विस्तृत प्रयात् विशेष प्रवसरों पर श्रायोजित होने वाले यशों से श्रमिश्राय है। यशों के साथ 'वैतानिक' शब्द का ग्रन्यत्र भी प्रयोग मिलता है। ६। १० का वर्णन उकत ग्रर्थ की सिद्धि में प्रमाण है। द्रष्टव्य है ७। ७५—७६ श्रीर २। ११५ (२। १४३) क्लोकों के प्रयोग। २। ३ [२। २८] में भी ऐसे महायशों का विषान है।

विशेष यज्ञों का ग्रायोजन करे-

ऋक्षेड्टचाग्रयणं चैव चातुर्मास्यानि चाहरेत्। तुरायणं च क्रमशो दक्षस्यायनमेव च॥१०॥ (६)

(ऋक्षेष्टि) नक्षत्रयज्ञ (ग्राग्रयणम्) नये ग्रन्न का यज्ञ (च) ग्रीर (चातुर्मास्यानि) चातुर्मास्य का यज्ञ (च) तथा (क्रमशः तुरायणं च दक्ष-स्यायनं एव ग्राहरेत्) क्रमशः उत्तरायण ग्रीर दक्षिणायन, इन ग्रवसरों पर भो विशेष यज्ञों का ग्रायोजन करे ॥ १०॥

अवस्ति व्यक्ति का समय भी विशेष या बृहत् यज्ञ का अमुख्या करें। नक्षत्र २७ हैं—'१. अधिवनी, २. अरणी, ३.

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

क्रुत्तिका, ४. रोहिणी, ५. मृगशीषं, ६. म्राद्री, ७. पुनवंसु, ८. पुष्य, ६. म्राश्लेषा, १०. मघा, ११. पूर्वाफाल्गुनी, १२. उत्तराफाल्गुनी, १३ हस्त, १४. चित्रा, १४. स्वाति, १६. विशाखा, १७. म्रनुराघा, १८. ज्येष्ठा, १६. मूल, २०. पूर्वाषाढा, २१. उत्तराषाढा २२. श्रवण, २३. घनिष्ठा, २४. शतभिषज्, २४. पूर्वाभाद्रपदा, २६. उत्तराभाद्रपदा, २७. रेवती।

- (२) चातुमस्यि यज्ञ —प्रत्येक चार महीने के पश्चात् अनुष्ठेय यज्ञ स्रर्थात् कार्तिक, फाल्गुन, स्रोर स्राषाढ़ के प्रारम्भ में।
- (३) सूर्यं की भूमध्यरेखा से उत्तर की ग्रोर स्थिति, जो मकर से कर्क संक्रान्ति तक का काल है, उसे उत्तरायण कहते हैं।
- (४) सूर्यं की भूमध्यरेखा से दक्षिण की ग्रोर स्थिति का समय दक्षिणायन कहलाता है। (ग्रयन विषयक विस्तृत विवेचन १। ६७ की समीक्षा में द्रष्टव्य है)।

इन अवसरों पर विशेष यज्ञों का अनुष्ठान करे।

वलिवैश्वदेव यज्ञ का विघान---

# वासन्तशारदेर्मेध्येर्मुन्यन्नैः स्वयमाहृतैः। पुरोडाशांश्चरूंश्चेव विधिवन्निवेपेत्पृथक् ॥ ११॥ (१०)

(वासन्त-शारदैः मेघ्यैः स्वयम् + ग्राहृतः ग्रन्नैः) वसन्त ग्रीर शरद् ऋतु में प्राप्त होने वाले पवित्र ग्रीर स्वयं लाये हुए जीवार ग्रादि मुनि-ग्रन्नों से (पुरोडाशान् च चरून् विधिवत् पृथक् निर्वपेत्) पुरोडाश ग्रीर चरु नामक यज्ञीय हुन्यों को विधि ग्रनुसार ग्रलग-ग्रलग तैयार करे ॥ ११॥

## देवताम्यस्तु तद्दृहत्वा वन्यं मेध्यतरं हविः। शेषमात्मनि युञ्जीत लवणं च स्वयं कृतम्॥ १२॥ (११)

(तत् मेघ्यतरं वन्यं हिवः देवताम्यः हुत्वा) उस पिवत्र, वन के अन्नों से निर्मित हिव को देवताओं [३। ८४-६४] के लिये होम कर = आहुति देकर (शेषम) शेष भोजन को (च) और (स्वयं कृतं लवए। म् अपने लिए बनाये गये लवण युक्त पदार्थों को (आत्मिन युञ्जीत) अपने खाने के लिए प्रयोग में लाये।। १२।।

अप्रन्य का रिटेन्स : 'लवराशन्द-विवेचन'—यहां 'लवर्ण' शब्द का स्रयं 'प्रत्येक लवणयुक्त भोजन' है। व्याकरणानुसार संसृष्ट स्रयं में लवरा शब्द से ''लवणा-ल्लुक्" [स्र०४।४।२४] सूत्र द्वारा पूर्वप्राप्त ठक् प्रत्यय का लुक् हो जाता है, स्रतः 'लवण' शब्द हो रह जाता है, किन्तु उपयुक्त रूप में स्रयं व्यापक रहता है।

पवित्र भोजन करे —

#### स्यलजीवकशाकानि पुष्पमूलकलानि च । नेध्यवृक्षोद्भवान्यद्यास्त्रीहांश्चकलसम्भवान् ॥ १३॥ (१२)

(स्थलज + ग्रीदक-शाकानि) भूमि ग्रीर जल में उत्पन्न शाकों को (मेध्यवृक्ष + उद्भवानि पुष्प-मूल-फलानि) पवित्र वृक्षों से उत्पन्न होने वाले फूक्क कन्दमूल ग्रीर फलों को (म) ग्रीर. (फलसंभवान स्नेहान) फलों से प्राप्त होने वाले रसों, तैलों या ग्रकों को (ग्रद्यात्) खाये।। १३।।

आर्ज्य होर्डिट्ड न्हें : भक्ष्य पदार्थों का विधान १ । ६-१०, २४-२५ में मी

ग्रमध्य पदार्थ--

## वर्जयेन्मधु मांसं च भौमानि कवकानि च। मूस्तृणं शिग्रुकं चंव बलेष्मातकफलानि च।। १४।। (१३)

(मघु) मदकारी मदिरा, भांग म्रादि पदार्थ (मासम्) सब प्रकार के मास (च) ग्रीर (भीमानि कवकानि) भूमि में उत्पन्न होने वाले कवक = छत्राक = कुकुरमुत्ता (च) ग्रीर (भूस्तृणम्) भूतृण नामक [=शरवाण] शाकविशेष, (शिग्रुकम्) सफेद सहिजन (च) ग्रीर (श्लेष्मातकफलानि) लिसीड़े के फल (वजंगेत) इन्हें भोजन में विजत रखे ग्रर्थात् न खागे।। १४।।

अवन्य हारित्जनाः (१) यहां मधु का प्रयं 'मध प्रयत् नशा करने वाले मिदरा, मांग ग्रादि पदार्थं है। मांस के साथ पठित 'मधु' शब्द का अर्थ 'मिदरा' होता है। यहां 'शहद' अर्थं इस लिए प्राह्य नहीं है क्योंकि २।४ में मनु ने उसे मध्य माना है। प्रमाणयुक्त मर्थविवेचन २।१५२ [२।१७७] में देखिए।

(२) श्रमस्य पदायौँ का वर्णन ४। ५ तथा २। १७७ में भी है। इन पदायौँ को सभी श्राश्रमवासियों के लिए श्रमस्य माना है।

त्यजेदाश्वयुजे मासि मुन्यन्नं पूर्वसञ्चितम् । जीर्णान चैव वासांसि शाकमूलफलानि च ॥ १५॥ (१४)

(पूर्वसंचितं मुन्यन्नम्) पहले इकट्ठे किये हुए नीवार ग्रादि मुनि-ग्रन्नों को (च) ग्रीर (जीर्णानि वासांसि) पुराने वस्त्रों को (च) ग्रीर (शाक-मूल-फलानि) पूर्वसंचित शाक, कन्दमूल, फलों को (ग्राह्वयुजे मासि त्यजेत्) ग्राह्विन के महीने में छोड़ देवे ग्रर्थात् नये ग्रह्गा करे।। १४।। बानप्रस्य ग्रामोत्पन्न पदार्थन साये—

> न फालकृष्टमश्नीयादुत्सृष्टमपि केनिचत्। न ग्रामजातान्यातींऽपि मूलानि च फलानि च ॥ १६॥ (१५)

(फालकृष्टम्) हल से जोती हुई भूमि में उत्पन्न पदार्थों को (केनचित् उत्सृष्टम् + ग्रिप) किसी के द्वारा दिये जाने पर भी (च) ग्रीर (ग्रामजातानि मूलानि च फलानि) ग्राम में उत्पन्न किये गये मूल ग्रीर फलों को (ग्रार्तः + ग्रिप न ग्रक्नीयात्) भूख से पीड़ित होते हुए भी न खाये।। १६।।

अन्य श्रीटंडन्य : वानप्रस्य के लिए ग्रामोत्पन्न वस्तुमों के निषेष में कारण—वनस्य के लिए ग्रामोत्पन्न वस्तुमों का निषेध इसलिए है कि उसकी गृहस्य सदश सुखासित में प्रवृत्ति न हो। इस श्लोक का सम्बन्ध २६ वें से है, जो इस श्लोक के निषेध का कारणरूप वर्णन है। विशेष समीक्षा २६ वें श्लोक के श्रनु शीलन में देखिए। सांसारिक सुखों में ग्रासक्ति न रखते हुए ब्रह्मच यं का पालन करें—

अप्रयत्नः मुखार्थेषु ब्रह्मचारी धराशयः। शरणेष्वममञ्चेत्र बृक्षमूलनिकेतनः॥ २६॥ (१६)

(मुलार्थेषु स्रप्रयत्नः) शरीर के सुख के लिए स्रतिप्रयत्न न करे, किन्तु (ब्रह्मचारी) ब्रह्मचारी स्रर्थात् स्रपनी स्त्री साथ हो तथापि उससे विषयचेष्टा कुछ न करे (धराशय) भूमि में सोवे (शरणेषु + स्रममः + च + एव) स्रपने वा स्वकीय पदार्थों में ममता न करे (वृक्षमूलनिकेतनः) वृक्ष के मूल में बसे ।। ।। २६ ॥ (स० प्र०१२५)

अर न्यू कारी टाउन्स : २६ वें क्लोक की संगति का तिवेचन — इस क्लोक की संगति १६ वें से है। उसमें सभी ग्रामो त्यन्त पदार्थों का ग्रहण न करने का ग्रादेश है चाहे कोई भेंट के रूप में भी लाया हो। इस क्लोक में उसका कारण प्रदिश्ति है कि वनस्य को सुख-सुविधाओं में ध्यान नहीं लगाना चाहिए। तभी वह मोह-ममता से खुटकारा प्राप्त कर सकता है। ऐसा न करने पर विषयों की ग्रोर प्रवृत्ति बढ़ती है। संन्यासी के प्रसंग में इस बात को दूसरे प्रकार से स्पष्ट किया है — भैक्षे प्रसक्तो हि यतिबिधयेष्विप सज्जति (६। ४४)

श्रयात्—भिक्षा के लालच में मन रखने वाला संन्यासी विषयों में भी फंस जाता है। यही घारणा १६ और २६ वें श्लोकों के मूल में है। तपस्वियों के घरों से भिक्षा का ग्रहण—

> तापसेष्वेव विष्रेषु यात्रिकं भेक्षमाहरेत्। गृहमेधिषु चान्येषु द्विजेषु वनवासिषु॥२७॥ (१७)

[स्रयवा] (तापसेषु + एव विप्रेषु) जो जंगल में पढ़ाने स्रोर योगाम्यास करने हारे तपस्वो, धर्मात्मा विद्वान् लोग रहते हों (स्रन्येषु गृहमेधिषु द्विजेषु वनवासिषु) जो कि गृहस्थ वा वानप्रस्थ वनवासी हों, उनके घरों में से ही क्श (भैक्ष्यम् + स्राहरेत्) भिक्षा ग्रहण करे।। २७।। (सं वि १६१)

(यात्रिकम्) जीवनयात्रा चलाने योग्य .....

धात्मशुद्धि के लिए वेदमेन्त्रों का मनन-चिन्तन-

#### एताइचान्याइच सेवेत वीक्षा विप्रो वने वसन् । विविधाइचीपनिषदीरात्मसंतिद्वये श्रुतीः ॥ २६ ॥ (१८)

(वने वसन्) इस प्रकार वन में बसता हुग्रा (एताः च + अन्याः दीक्षाः सेवेत) इन ग्रीर ग्रन्य दीक्षाग्रों का सेवन करे (च) ग्रीर (ग्रात्मसंसिद्धये) ग्रात्मा तथा परमात्मा के ज्ञान के लिए (विविधाः ग्रीपनिषदीः श्रुतीः) नाना प्रकार की उपनिषद् ग्रर्थात् ज्ञान ग्रीर उपासना-विधायक श्रुतियों के ग्रयौं का विवार कियाकरे ।। २६ ।। (सं० वि० १६१)

अर न्यू श्रीटंडन्ड : यहां उपनिषद् से 'पुस्तकविशेष' अर्थ अभिप्रेत नहीं अपितु 'उपनिषद् विद्या' से अभिप्राय है।

# ऋषिभिर्बाह्मणैश्चेव गृहस्येरेव सेविताः। विद्यातपोविवृद्धचर्यं शरीरस्य च शुद्धये ॥ ३०॥ (१६)

(ऋषिभि: बाह्मणै: गृहस्थै: एव) ऋषियों, बाह्मणों ग्रीर गृहस्थों ने भी (विद्या + तप: विवृद्धचर्षम्) विद्या ग्रीर तप की वृद्धि के लिए (व) ग्रीर (श्ररीरस्य शुद्धये) शरीर की शुद्धि के लिए (सेविता:) इन दीक्षाग्रों ग्रीर श्रुतियों [६। २६] का सेवन किया है ॥ ३०॥

(संन्यासधर्म विषय)

[६।२० से ६। ४६। तक]

संन्यास ग्रहण का विघान---

वनेषु च विह्रत्यैवं तृतीयं भागमायुषः। चतुर्यमायुषोभागंत्यक्तवा सङ्गान्परिवजेत्।। ३३ ॥ (२०)

(एवं वनेषु ग्रायुषः तृतीयं भागं विहृत्य) इस प्रकार जंगलों में ग्रायु का तीसरा भाग ग्रर्थात् ग्रधिक से ग्रधिक पच्चीस वर्षं ग्रथवा न्यून से न्यून बारह वर्षं तक विहार करके (ग्रायुषः चतुर्थं भागम्) ग्रायु के चौथे भाग ग्रर्थात् सत्तर वर्षं के पद्चात् (संगान् त्यक्त्वा) सब मोह ग्रादि संगों को छोड़ कर (परिव्रजेत्) परिव्राजक ग्रर्थात् संन्यासी हो जावे ॥ ३३ ॥ (सं० वि० १६८)

"इस प्रकार वन में ग्रायुका तीसरा भाग ग्रर्थात् पचासचे वर्ष से

पचहत्तरवें वर्ष पर्यन्त वानप्रस्थ होके स्रायु के चौथे भागमें संगों को छोड़ के परिवाट् सर्थात् संन्यासी होजावें'। (स॰ प्र०१२६)

आद्युटारेट्डन: 'परिवाजक' की ध्युत्पत्ति—परिवजन करने से अभि-प्राय परिवाजक अर्थात् संन्यासी होने से है। 'परिवजित-इति परिवाजकः' — जो सांसा-रिक एषणाओं को स्यागकर लोकोपकार के लिए विचरण करे, वह परिवाजक अर्थात् संन्यासी होता है। संन्यासी की परिभाषा ऋषि दथानन्द ने निम्न प्रकार दी है—

"संन्यास-संस्कार उसको कहते हैं कि जो मोहादि ग्रावरण, पक्षपात छोड़के, विरक्त होकर सब पृथिवी में परोपकारायं विचरे ग्रथित "सम्यङ् न्यस्यन्त्यधर्माचरणानि येन वा सम्यङ् नित्यं सरकर्मस्वास्ते उपविज्ञाति स्थिरोभवति येन स, संन्यासो विद्यते यस्य स संन्यासी।"

> म्बोत्य विधिवद्वेदान्पुत्रांदचोत्पाद्य धर्मतः । इष्ट्वा च शक्तितो यज्ञैमंनो मोक्षे निवेशयेत् ॥ ३६ ॥ (२१)

(विधिवत् वेदान् स्रघीत्य) विधिपूर्वक ब्रह्मचर्याश्रम से सब वेदों को पढ़कर (धर्मतः पुत्रान् च उत्पाद्य) श्रीर गुहाश्रमी होकर, धर्म से पुत्रोत्पत्ति कर (शक्तितः यज्ञेः इष्ट्वा) वानप्रस्थ में सामर्थ्य के अनुसार यज्ञ करके (मोक्ष मनः निवेशयेत्) मोक्ष में ग्रर्थात् संन्यासाश्रम में मन को लगावे ॥३६॥ (सं० वि० १६८)

परमात्मा-प्राप्ति हेतु गृहाश्रम से भी सन्यास ले सकता है-

प्राजापत्यां निरूप्येष्टि सर्ववेदसदक्षिणाम् । स्रात्मन्यानीन्समारोप्य बाह्मणः प्रव्रजेद् गृहात् ॥ ३८ ॥ (२२)

(प्राजातत्यां सर्ववेदसदक्षिणाम् इष्टि निरूप्य) प्रजापित परमात्मा की प्राप्ति के निमित्त प्राजापत्येष्टि कि जिसमें यज्ञोपवीत और शिखा का त्याग किया जाता है (प्रग्नीन् आत्मिन समारोप्य) म्राहवनीय, गाहंपत्य भीर दाक्षिणात्य संज्ञक ग्रग्नियों को आत्मा में समारोपित करके (ब्राह्मणः गृहात् प्रत्रजेत्) ब्राह्मण गृहाश्रम से ही सन्यास लेवे।। ३८।। (सं० वि० १६८)

"प्रजापित श्रर्थात् परमात्मा की प्राप्ति के श्रर्थ इष्टि श्रर्थात् यज्ञ करके उसमें यज्ञादि शिखाचिह्नों को छोड़ ग्राहवनीयादि पांच श्रग्नियों को, प्राण, ग्रपान, व्यान, उदान ग्रीर समान इन पांच प्राणों में ग्रारोपण करके बाह्मण ब्रह्मवित् घर से निकलकर संन्यासी हो जावे ॥ ३६ ॥" (स० प्र० १२८)

अन्य क्रिटिन : संन्यास वानप्रस्य से ग्रीर सीधे गृहस्य से मी-यद्यपि

संन्यासाश्रम में जाने का सामान्य कम वानप्रस्थ के पश्चात् ही है, जिसका विधान कमा-नुसार ६। ३३ में किया गया है। इस कम को अपनाकर मनुष्य सांसारिक निः सारता एवं उसके कष्टों को अनुभव कर लेता है और उसके 'काम' आदि विकार शान्त हो जाते हैं। उसमें वैराग्य के संस्कार उत्पन्न होने लगते हैं।

किन्तु विशेष स्थिति में सीधे ब्रह्मचर्य ग्रीर गृहस्थ से भी संन्यास लेन का विधान ३६-४१ श्लोकों में किया है। जब व्यक्ति 'काम' ग्रादि विकारों पर नियंत्रण कर कता है ग्रीर पूर्ण वैरागी बन जाता है तो उस स्थिति में वानप्रस्थ से पूर्व भी सन्यास ग्रहण कर सकता है, ग्रन्थथा नहीं [देखिए ६।४१ पर ग्रनुशीलन]। इन सभी श्लोकों में ये भाय स्पष्ट किये गये हैं।

इस प्रकार ३८-४१ श्लोक वैकल्पिक विशेष विधान हैं, इस कारण ६।३३ से इनका विरोध नहीं स्राता।

> यो दत्त्वा सर्वभूतेम्यः प्रव्रजत्यभयं गृहात्। यस्य तेजोमया लोका भवन्ति ब्रह्मवादिनः॥ ३९॥ (२३)

(यः सर्वभूतेभ्यः ग्रभयं दत्त्वा) जो पुरुष सब प्राणियों को ग्रभयदान सत्योपदेश देकर (गृहात् प्रव्रजति) गृहाश्रम से हो संन्यान ग्रहण कर लेता है (तस्य ब्रह्मवादिनः तेजोमया लोकाः भवन्ति) उस ब्रह्मवादी वेदोक्त सत्योपदेशक सन्यासी को मोक्ष-लोक ग्रीर सब लोक-लोकान्तर तेजोमय (ज्ञान से प्रकाशमय) हो जाते हैं।। ३६।। (सं० वि० १६६)

"जो सब भूत प्राणिमात्र को ग्रभयदान देकर, घर से निकलके संन्यासी होता है उस ब्रह्मवादी ग्रयांत् परमेश्वर-प्रकाशित वेदोक्त धर्म ग्रादि विद्याग्नों के उपदेश करने वाले संन्यासी के लिए प्रकाशमय ग्रयांत् मुक्ति का ग्रानन्दस्वरूपलोक प्राप्त होता है।" (स० प्र०१२६)

अर्जुट्यी का संन्यासी द्वारा अमयदान — संन्यासी में सब प्राणियों के प्रति निर्वेरता होती है, इस कारण वह सबको अभयदान देता है। यह अभयदान की प्रतिज्ञा ब्राह्मणग्रन्थों में भी इसी प्रकार विहित है—

''पुत्रविणा वित्तेषणा लोकेषणा मया परित्यक्ता, मत्तः सर्वभूतेम्योऽमयमस्तु ।'' (शत०१४।६।४)

संसार में सन्तान-प्राप्ति, धन-प्राप्ति, प्रसिद्धि-प्राप्ति की ये तीन इच्छाए ही प्रवान हैं। जिनके वशीभूत होकर व्यक्ति ईर्ब्या-द्वेष ग्रादि में फंसता है। इनसे मुक्त होकर ही व्यक्ति वास्तव में संन्यासी बनता है। तब उनसे सब प्राणियों को ग्रभय होता है।

यस्मादण्विप सूतानां द्विजान्तोत्पद्यते भयम् । तस्य देहाद्विमुक्तस्य भयं नास्ति कुतक्वन ॥ ४०॥ (२४) (यस्मात् द्विजात्) जिस द्विज से (भूतानाम् ग्रणु +ग्रिप भयं न + ज्लाबते) प्राणियों को बोड़ा-सा भी भय नहीं होता (तस्य) उसको (देहात् विमुक्तस्य) देह से मुक्त होने पर (कुतश्चन भयं न ग्रस्ति) कहीं भी भय महीं रहता।। ४०॥

वैराग्य होने पर गृहस्य या बहाचर्य से सीघा संन्यासग्रहण-

मागारादभिनिष्कांन्तः पवित्रोपचितो मुनिः । समुपोढेषु कामेषु निरपेक्षः परिव्रजेत् ॥ ४१ ॥ (२५)

(कामेषु समुपोढेषु निरपेक्षः) जब सब कामों को जीत लेवे श्रीर उनकी श्रपेक्षा न रहे (पिवत्र + उपिवतः) पिवत्रात्मा श्रीर पिवत्रान्तः करण (मृतिः) मननशील हो जावे (श्रागारात् + श्रीभिनिष्कान्तः) तभी गृहाश्रम से निकलकर (परिवर्जेत्) संन्यासाश्रम का ग्रहण करे श्रथवा ब्रह्मचर्य से ही संन्यास का ग्रहण करलेवे।। ४१।। (सं० वि० १६६)

आनु शारिकना: गृहस्य से संग्यास—३८-४१ श्लोकों में गृहस्य से भी संग्यास लेने का वैकल्पिक विधान है। ब्रह्मचर्य या गृहस्य या वानप्रस्थ से सीधा संन्यास नेने का विधान बाह्मणग्रन्थों में इसी प्रकार पाया जाता है, किन्तु वह विशेष ग्रवस्था में है। इसे ऋषि दयानन्द ने निम्न प्रकार उद्धृत किया है—

"द्वितीय प्रकार—'यदहरेव विरजेतृ तबहरेव प्रव्रजेव् वनाद वा गृहाव् वा।' यह बाह्यण ग्रन्य का वाक्य है।

श्चर्य — जिस दिन दढ़ वैराग्य प्राप्त होते उसी दिन, चाहे वानप्रस्थ का समय पूरा भी न हुआ हो, अथवा वानप्रस्थ आश्चम का अनुष्ठान न करके ग्रहाश्चम से ही संन्यासाश्चम ग्रहण करे, क्योंकि संन्यास में दढ़ वैराग्य श्रीर यथ यं ज्ञान का होना ही मुक्य कारण है।

तृतीय प्रकार—'ब्रह्मचयविव प्रवजेत्।'

यह भी बाह्यण ग्रन्थ का वचन है। यदि पूर्ण श्रखण्डित ब्रह्मचयं, सच्चा वैराय बीर पूर्ण ज्ञान-विज्ञान को प्राप्त होकर, विषयासिक्त की इच्छा श्रात्मा से यथावत् उठ जावे, पक्षपातरिहत होकर सबके उपकार करने की इच्छा होवे, ग्रीर जिसको इढ़ निश्चय हो जावे कि मैं मरणपर्यन्त यथावत् सन्यास घर्म का निर्वाह कर सकूँगा, तो वह न गृहाश्रम करे, न वानप्रस्थाश्रम, किन्तु ब्रह्मचर्याश्रम को पूर्ण कर ही के संन्यासाश्रम को ग्रहण कर लेवे।" (सं० वि० संन्यास प्रकरण)

संन्यासी एकाकी विचरण करे-

एक एव चरेन्नित्यं सिद्धचर्यमसहायवान् । सिद्धिमेकस्य संपदयन्न जहाति न हीयते ॥ ४२॥ (२६) (एकस्य सिद्धिम् संपर्यन्) प्रकेल की ही मुक्ति होती है, इस बात को देखते हुए (सिद्ध्यर्थम्) मोझसिद्धि के लिए (प्रसहायवान्) किसी के सहारे या ग्राश्रय की इच्छा से रहित होकर (नित्यम्) सर्वदा (एक: +एव चरेत्) एकाकी ही विचरण करे प्रयात् किसी पुत्र-पौत्र, सम्बन्धा, मित्र ग्रादि का ग्राश्रय न ले ग्रीर न उनका साथ करे, इस प्रकार रहने से (न जहाति न हीयते) न वह किसी को छोड़ता है, न उसे कोई छोड़ता है प्रयात् बहु मोहरहित हो जाता है ग्रीर मृत्यु के समय बिछुड़ने के दु:स की गावना समाप्त हो जाती है।। ४२।।

निलिप्त भाव से गांवों में भिक्षा ग्रहण करे-

श्रनिन्दिनकेतः स्यात् ग्राममन्नार्थमाश्रयेत् । उपेक्षकोऽसंकुमुको मुनिर्भावसमाहितः ॥ ४३ ॥ (२७)

वह सन्यासी (ग्रनिननः) ग्राहवनीयादि ग्रनियों से रहित (ग्रनिकेतः) ग्रीर कहीं ग्रपना स्वाभिमत घर भी न बांघे (ग्रन्नार्थं ग्रामम् ग्राश्रयेत्) ग्रीर ग्रन्न-वस्त्र ग्रादि के लिए ग्राम का ग्राश्रय लेवे (उपेक्षकः) बुरे मनुष्यों की उपेक्षा करता (ग्रसंकुमुकः) ग्रीर स्थिरबुद्धि (मुनिः) मननशील होकर (भावसमाहितः) परमेश्वर में ग्रपनी भावना का समाधान करता हुना (स्यात्) विचरे ।। ४३ ।। (मं० वि० १६६) अ

अर्जुट्रिट्डन्: 'ग्रनिनः' का ग्रनिप्राय—ग्रनिन पद के प्रसङ्घ में महर्षि दयानन्द ने जो विशिष्ट टिप्पणी दी है, वह उल्लेखनीय है—

''इसी पद से भ्रान्ति में पड़के सन्यासियों का दाह नहीं करते और सन्यासी लोग भ्रान्त को नहीं छूते। यह पाप सन्यासियों के पीछे लग गया। यहां भ्राहवनीय भादि संज्ञक अग्नियों को छोड़ना है, स्पर्श वा दाहकर्म छोड़ना नहीं है।'' (सं० वि० १६६, सन्यास प्रकरण)

(२) प्रचलित टीकाओं में 'उपक्षकः' का मन्यावहारिक श्रयुक्ति श्रयं प्रचलित है।

श्चि प्रचित्त अर्थ — लौकिक अग्नियों से रहित, गृह से रहित, शरीर में रोगांदि होने पर भी चिकित्सा आदि का अबन्ध न करने वाला, स्थिर बुद्धि वाला, बहा का मनन करने वाला, और बहा में भी भाव रखने वाला संन्यासी भिक्षा के लिए ग्रांस में प्रवेश करे।। ४३॥]

बीवन-मरण के प्रति समद्दि—

नाभिनन्देत मरणं नाभिनन्देत जीवितम् । कालमेव प्रतीक्षेत निर्देशं भूतको यथा ॥ ४५ ॥ (२८)

(न जीवितम् स्रिभनन्देत) न तो स्रपने जीवन में स्नानन्द स्रोर (न बरलम् श्रीभनन्देत) न मृत्यु में दु:ल माने, किन्तु (यथा) जैसे (भृतकः निर्देशम्) क्षुद्र भृत्य प्रपने स्वामी की स्नाज्ञा की बाट देखता रहता है वैसे ही (कालम + एव प्रतीक्षेत) काल श्रीर मृत्यु की प्रतीक्षा करता रहे ॥ ४५॥ (स० वि० १६६)

अर न्यू करी ट्यं काल की प्रतीक्षा कैसे ?—यहां स्वामी भृत्य के उदा-हरलपूर्वक काल की प्रतीक्षा से ग्रमिप्राय यह है कि सन्यासी मृत्यु का भय ग्रपने मन में न रखे, ग्रपितु सृष्टिक्रम की व्यवस्थानुसार प्राप्त होने वाली मृत्यु को प्रसन्नतापूर्वक स्वीकार करने के लिए तैयार रहे। योगदर्शन साधन पाद सूत्र ६ में मृत्यु के भय को 'ग्रीविनिवेश' कहा है ग्रीर उसे पंचवलेशों में माना है—'स्वरसवाही विदुषोऽपि तथा स्वोजिनिवेशः।" सन्यासी को यह भय या क्लेश नहीं होना चाहिए श्रपितु स्वामी की ग्राह्म को सुनकर प्रसन्नता श्रनुभव करने वाले भृत्य के समान मृत्युरूपी ईश्वरीय नियम को ग्रनुभव करके भयरहित प्रसन्नता का ग्रनुभव करना चाहिए।

पवित्र एवं सत्य ग्राचरण करे-

दृष्टिपूतं न्यसेत्पादं वस्त्रपूतं जलं पिबेत्। सत्यपूतां वदेद्वाचं मनःपूतं समाचरेत्॥ ४६॥ (२९)

(सिंड्यूत पादं न्यसेत्) जब संन्यासी मार्ग में चले तब इधर-उधर न देखकर नीचे पृथिवी पर स्टिट रखके चले (वस्त्रपूत जल पिबेत्) सदा वस्त्र से खानके जल पिये (सत्यपूतां वाच वदेत्) निरन्तर सत्य ही बोले (मनःपूतं समाचरेत्) सर्वदा मन से विचारके सत्य का ग्रहण कर ग्रसत्य को छोड़ देवे ।। ४६ ।। (स॰ प्र० १२६)

"चलते समय ग्रांगे-प्रांगे देखके पग घरे, सदा वस्त्र से छानकर जल पीबे, सबसे सत्य वाणी बोले ग्रर्थात् सत्योपदेश ही किया करे, जो कुछ अथबहार करे वह सब मन की पवित्रता से ग्राचरण करे।" (संव्विव १९६)

भपमान को सहन करे-

म्रतिवादांस्तितिक्षेत नावमन्येत कञ्चन । न चेमं देहमाश्रित्य वैरं कूर्वीत केनचित् ॥ ४७ ॥ (३०) (ग्रतिवादान् तितिक्षेत) ग्रपमानजनक वचनों को सहन करले (कंचन न + ग्रवमन्येत) कभी किसी का ग्रपमान न करे (च) ग्रीर (इमंदेहम् + ग्राश्रित्य) इस शरीर का ग्राश्रय लेकर ग्रर्थात् ग्रपने शरीर—मन, बाणी, कमंसे (केनचित् वैरंन कुर्वीत) किसी से वैर न करे॥ ४७॥ कोच ग्रादिन करें—

> कुद्धचन्तं न प्रतिकृष्येदाक्षुष्टः कुशलं बदेत् । सप्तद्वारावकीणां च न वाचमनृतां बदेत् ॥ ४८॥ (३१)

(क्रुद्धचन्तं) जब कहीं उपदेश वा संवादादि में कोई संन्यासी पर क्रोध करे अथवा (ग्राक्रुब्टः) निन्दा करे तो संन्यासी को उचित है कि (न प्रति-क्रुब्धेत्) उस पर ग्राप क्रोध न करे (कुशल वदेत्) किन्तु सदा उसके कल्याणार्थ उपदेश ही करे (च) ग्रीर (सप्तद्वार + प्रवकीणी वाचम + ग्रन्तां न वदेत्) एक मुख के, दो नासिका के, दो ग्रांख के श्रीर दो कोन के छिद्रों में बिखरी हुई वाणी को किसी मिथ्या कारण से कभी न बोले ।। ४८ ।। (स० प्र० १२६)

आर्युटारिटा : ४७-४८ श्लोकों के भावों की पुष्टि और तुलना के लिए २। १३६-१३७ [२। १६१-१६२] श्लोक भी द्रष्टव्य हैं। मनुने वहां यही विचार प्रकट किये हैं। ६। ५८ में भी इस मान्यता का कारण स्पष्ट किया है।

आध्यात्मिक ग्राचरण में स्थित रहे-

म्रध्यात्मरतिरासीनो निरपेक्षो निरामिषः। म्रात्मनेव सहायेन सुलार्थी विचरेविह ॥ ४६॥ (३२)

(इह ग्रघ्यात्मरितः + ग्रासीनः) इस संसार में ग्रात्मिनिष्ठा में स्थित (निरपेक्षः) सर्वथा ग्रपेक्षारिहत (निरामिषः) मौस, मद्य ग्रादि का त्यागी (ग्रात्मनः + एव सहायेन) ग्रात्मा के सहाय से ही (सुखार्थी) सुखार्थी होकर (विचरेत्) विचरा करे ग्रोर सबको सत्योपदेश करता रहे।। ४९॥

(सं० वि० १६६)

"अपने आत्मा और परमात्मा में स्थिर, अपेक्षारहित, मद्य-मांसादि-वर्जित होकर, आत्मा ही के सहाय से सुखार्थी होकर, इस संसार में धर्म और विद्या के बढ़ाने में उपदेश के लिए सदा विचरता रहे" (स॰ प्र॰ १२६) मुण्डनपूर्वक गेरुवे वस्त्र धारण करके रहे—

> क्लृप्तकेशनखश्मश्रुः पात्री दण्डी कुसुम्भवान् । विचरेन्नियतो नित्यं सर्वमूतान्यपीडयन् ॥ ५२ ॥ (३३)

(क्लप्त-केश-नल-रमश्रुः) केश, नल, दाढ़ी, मूँछ को छेदन करबावे (पात्री दण्डी कुसुम्भवान्) पात्र, दण्ड ग्रीर कुसुम्भ ग्रादि से रंगे हुए वस्त्रों को ग्रहण करके (नियतः) निश्चितात्मा (सर्वभूतानि + ग्रपीडयन्) सब भूतों को पीड़ा न देकर (विचरेत्) सर्वत्र विचरे ।। ५२ ।।(स॰ प्र॰ १२६)

"सब शिर के बाल, दाढ़ी, मूछ ग्रीर नखों को समय-समय पर छेदन कराता रहे। पात्री, दण्डी ग्रीर कुसुंभ के रंगे हुए अवस्त्रों को घारण किया करे। सब भूत = प्राणिमात्र को पीड़ा न देता हुग्रा खढ़ात्मा होकर नित्य विचरा करें"। (सं० वि० १६६)

एक समय ही भिक्षा मांगे--

एककालं चरेद्र भेक्षं न प्रसज्जेत विस्तरे। भेक्षे प्रसक्तो हि यतिविषयेष्वपि सज्जित ॥ ४५॥ (३४)

संन्यासी (एककाल भैक्षं चरेत्) एक ही समय भिक्षा मांगे (विस्तरे न प्रसज्जेत) भिक्षा के ग्रधिक विस्तार ग्रथीत् लालच में न पड़े (हि) क्यों-कि (भैक्षे प्रसक्तः यतिः) भिक्षा के लालच में या स्वाद में मन लगाने वाला संन्यासी (विषयेषु + ग्रपि सज्जित) विषयों में भी फंस जाता है।। ११। भिक्षा न प्राप्त होने पर दुःख का ग्रनुभव न करे—

> श्रलामे न विषादी स्याल्लामे चैव न हर्षयेत् । प्राणयात्रिकमात्रः स्यान्मात्रासङ्गाद्विनिर्गतः ॥ ५७ ॥ (३५)

(ग्रलाभे विषादी न स्यात्) भिक्षा के न मिलने पर दुः खी न हो (च) शीर (लाभे न हर्षयेत्) मिलने पर प्रसन्नता ग्रनुभव न करे (मात्रासंगात् विनिगंतः) ग्रधिक-कम, ग्रच्छी-बुरी भिक्षा की मात्रा का मोह न करके ग्रर्थात् जैसी भी भिक्षा मिल जाये उसे ग्रहण करके (प्राणयात्रिकमात्रः स्यात्) केवल ग्रपनी प्राणयात्रा को चलाने योग्य भिक्षा प्राप्त करता रहे।। ५७।।

प्रशंसा-लाभ ग्रादि से बचे---

म्रभिपूजितलाभांस्तु जुगुप्सैतैव सर्वशः। म्रभिपूजितलाभैश्च यतिर्मुक्तोऽपि बद्धचते ।। ५८ ॥ (३६)

(तु) ग्रोर (ग्रिभिपूजितलाभान्) बहुत ग्रधिक ग्रादर-सत्कार से मिलने वाली भिक्षा या ग्रन्य सभी लाभों से (सर्वशः एव जुगुप्सेत) सर्वथा उपेक्षा बरते, क्योंकि (ग्रिभिपूजितलाभैः मुक्तः + ग्रिप यितः बढ्घते) बहुत ग्रधिक ग्रादर-सत्कार से प्राप्त होने वाली भिक्षा से ग्रथवा लाभों से मुक्त संन्यासी भी विषयों के बन्धन में फंस जाता है।। ५८॥

क्ष "ग्रथवा गेरू से रंगे बस्त्रों को पहने"। (सं वि ० २०१ पर टिप्पणी)

इन्द्रियों पर नियन्त्रण रखकर मोक्ष के लिए सामर्थ्य बढ़ाए---

## भ्रत्पान्नाम्यवहारेण रहः स्थानासनेन च। ह्रियमाणानि विषयेरिन्द्रियाणि निवर्तयेत् ॥ ५६ ॥ (३७)

(विषयै: हियमाणानि इन्द्रियाणि) विषयों से खिंचने वाली इन्द्रियों को (अल्प + अन्न + अम्यवहारेण) थोड़ा भोजन करके (च) ग्रीर (रहः स्थान + ग्रासनेन) एकान्त स्थान में निवास करके (निवर्तयेत्) वश में करे।। ५६।।

## इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च। अहिसया च मूतानाममृतत्वाय कल्पते ।। ६० ॥ (३८)

(इन्द्रियाणां निरोधेन) इन्द्रियों को स्रधमिचरण से रोक (रागद्वेष-क्षयेगा) राग, द्वेष को छोड़ (च) स्रौर (भूतानाम स्रहिसया) सब प्राणियों से निर्वेर वर्त्तकर (स्रमृतत्वाय कल्पते) मोक्ष के लिए सामर्थ्य बढ़ाया करे।। ६०॥ (स० प्र०१२६)

"जो संन्यासी बुरे कामों से इन्द्रियों के निरोध, राग-द्वेषादि दोषों के क्षय ग्रीर निर्वेरता से सब प्राणियों का कल्याण करता है, वह मोक्ष को प्राप्त होता है।" (सं वि १६६)

अन्य कार्टिक : 'इन्त्रियनिरोध' में योग के प्रमाण—योगदर्शन के सूत्रों द्वारा इस क्लोक की व्याख्या को समभने में पर्याप्त सहायता मिलती है। "योगिइचक्त-वृक्तिनिरोधः" [१।२] ग्रर्थात् योग से इन्द्रियों के विषयों का निरोध होता है ग्रीर यह निरोध "अभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निरोधः [१।१२] ग्रम्भास-वैराग्य से सिद्ध होता है। "सुलानुशयी रागः" "दुःलानुशयी द्वेषः" [२।७, ८] = सुल की तृष्णा राग है, दुःलिषय में क्रोध भावना द्वेप है। इनके त्याग से और "ग्रहिसा-प्रतिष्ठायां तत्सिनिषौ वैरत्यागः" [२।३१], ग्रहिसा सिद्धि से निर्वेरता प्राप्त करके व्यक्ति मोक्ष के लिए सामर्थ्य बढ़ाने में सफल होता है।

मनुष्य-जीवन की दुःखमय गति-स्थितियां ग्रीर उनका चिन्तन-

श्रवेक्षेत गतीर्नृ एां कर्मदोषसमुद्भवाः। निरये चेव पतनं यातनाश्च यमक्षये॥ ६१॥ (३६)

(कर्मदोषसमुद्भवा: नृणां गतीः) कर्मों के दोव से होने वाली मनुष्यों की कष्टयुक्त बुरी गतियों (च) ग्रीर (निरये पतनम्) कष्टों का भोगना (च) तथा (यमक्षये यातनाः) प्राणक्षय में मृत्यु के समय होने वाली पीड़ाग्रों को (ग्रवेक्षेत) विचारे ग्रीर विचारकर मुक्ति के लिए प्रयत्न करे।। ६१।। विप्रयोगं प्रियेश्चैव संयोगं च तथाऽिष्रयेः। जरया चाभिभवनं व्याधिभिश्चोपपीडनम्।। ६२॥ (४०) देहादुत्क्रमएां चास्मात्पुनगंभें च सम्भवम्। योनिकोटिसहस्र षु मृतीश्चास्यान्तरात्मनः॥ ६३॥ (४१)

(च) ग्रीर (प्रियै: विप्रयोगम्) प्रियजनों से वियोग हो जाना (तथा ग्रप्रियै: संयोगम्) तथा शत्रुग्रों से संपर्क होना ग्रीर उससे फिर कब्टप्राप्ति होना (च) ग्रीर (जरया ग्रिभभवनम्) बुढ़ापे से ग्राक्रान्त होना (च) तथा (व्याधिभि: उपपीडनम्) रोगों से पीड़ित होना (च) ग्रीर (ग्रस्मात् देहात् + उत्क्रमएाम्) फिर इस शरीर से जीव का निकल जाना (गर्भे पुनः संभवम्) गर्भ में पुनः जन्म लेना (च) ग्रीर इस प्रकार (ग्रस्य + ग्रन्तरात्मनः) इस जीव का (योनिकोटिसहस्र षु सृतीः) सहस्रों प्रकार की ग्रर्थात् ग्रनेकविध योनियों में स्नावागमन होना — इनको विचारे ग्रीर इनके कष्टों को देखकर मुक्ति में मन लगावे।। ६२, ६३।।

ग्रधमं से दु:ख ग्रीर धमं से सुख-प्राप्ति-

श्रधमंत्रभवं चैव दुःखयोगं शरीरिणाम्। धर्मार्थप्रभवं चैव सुखसंयोगमक्षयम्॥ ६४॥ (४२)

(शरीरिणां दु:खयोगं भ्रधमंप्रभवम् एव) यह निविचत है कि प्राणियों को सभी प्रकार के दु:ख अधमं से ही मिलते हैं (च) भीर (अक्षयं सुखसंयोगं धर्मार्थप्रभवम् एव) अक्षयसुख़ों मोक्ष को भ्रविध तक रहने वाले सुखों की प्राप्ति केवल धर्म से ही होती है। इसको भी विचारे भ्रौर तदनसार धर्मा-चरण करे।। ६४।।

आत्युर्धोट्डनाः अधर्मसे दुःख की प्राप्ति कैसे होती है इसका वर्णन ४। १७०-१७६ में द्रष्टव्य है।

योग से परमात्मा का प्रत्यक्ष करे-

सूक्ष्मतां चान्ववेक्षेत योगेन परमात्मनः।
देहेषु च समुत्पत्तिमुत्तमेव्वधमेषु च॥ ६५॥ (४३)

(च) स्रोर (योगेन परमात्मनः सूक्ष्मताम) योगाभ्यास से परमात्मा की सूक्ष्मता को (च) तथा (उत्तमेषु च स्रधमेषु देहेषु समुत्पत्तिम्) उत्तम तथा स्रधम शरीरों में जन्मप्राप्ति के विषय में (स्रवेक्षेत) विचार किया करे ॥६५॥

आनु श्री लडना : योग की परिभाषा एवं योग से ईक्वर प्राप्ति — योग-दर्शन में योग की परिभाषा और उससे परमात्मा की प्राप्ति इस प्रकार वतलायी है —

- (क) ''योगदिचत्तवृत्तिनिरोषः'' = चित्तवृत्तियों का निरोध करना योग है। [१।२]।
- (स) पुनः चित्तवृत्तियों के निरोध से समाधिसिद्धि होने पर "त्तवा द्रष्टुः स्वरूपे ग्रबस्थानम्" [१।३] तब सबके द्रष्टा ईश्वर के स्वरूप में जीवात्मा की स्थिति होती है। इसमें वेद का प्रमाण भी उल्लेखनीय है—

युञ्जानः प्रथमं मनस्तत्त्वाय सविता घियः।

श्रग्नेज्योतिनिचाय्य पृथिक्या श्रम्याभरत्।। ऋ०१।४।२।।

श्चर्य—"(युञ्जानः) योग करने वाले मनुष्य (तत्त्वाय) तत्त्व श्चर्यात् ब्रह्मज्ञान के लिए (प्रथम मनः) जय अपने मन को पहले परमेश्वर में युक्त करते हैं, तब (सिवता) परमेश्वर उनकी (धियम्) बुद्धि को अपनी कुपा से अपने में युक्त कर लेता है। (अग्नेः ज्योति॰) फिर वे परमेश्वर के प्रकाश को निश्चय करके (अध्याभरत्) यथावत् धारण करते हैं (पृथिव्याः) पृथिवी के बीच में योगी का यही लक्षरण है।"

(ऋ० भू० उपासना विषय)।

दूषित ग्रादि प्रत्येक ग्रवस्था में धर्म का पालन ग्रावश्यक-

दूषितोऽिप चरेद्धमं यत्र तत्राधमे रतः। समः सर्वेषु मृतेषु न लिङ्गं धर्मकारराम्।। ६६।। (४४)

(दूषितः + प्रिप धर्म चरेत्) यदि संन्यासी को मूर्ख संसारी लोग निन्दा ग्रादि से दूषित वा ग्रपमान भी करें तथापि धर्म ही का ग्राचरण करें (यत्र तत्र + ग्राश्रमे रतः) ऐसे ही ग्रन्य ब्रह्मचर्याश्रमादि के मनुष्यों को करना उचित है (सर्वेषु भूतेषु समः) सब प्राणियों में पक्षपात रहित हो कर समबुद्धि रखे, इत्यादि उत्तम काम करने ही के लिए संन्यासाश्रम का विधि है, किन्तु (लिङ्ग धर्मकारणं न) केवल दण्डादि चिह्न धारण करना ही धर्म का कारण नहीं है।। ६६।। (सं० वि० १६६)

"कोई संसार में उसको दूषित वा भूषिन करे तो भी जिस किसी आश्रम में वर्तता हुआ पुरुष अर्थात् संन्यासी सब प्राणियों में पक्षपातरहित होकर स्वयं धर्मात्मा ग्रीर अन्यों को धर्मात्मा करने में प्रयत्न किया करे। और यह अपने मन में निश्चित जाने कि दण्ड, कमण्डलु और कषायवस्त्र आदि चिह्नधारण धर्म का कारण नहीं है, सब मनुष्यादि प्राणियों के सत्यो-पदेश और विद्यादान से उन्नति करना संन्यासी का मुख्य कर्म है"।।

(स० प्र० १२६)

धर्माचरण के बिना बाहरी दिखावे से श्रेष्ठ फल नहीं-

फलं कतकवृक्षस्य यद्यप्यम्बुप्रसादकम् । न नामग्रहणादेव तस्य वारि प्रसीदति ॥ ६७॥ (४५)

(यद्यपि कतकवृक्षस्य फलम्) यद्यपि निर्मली वृक्ष का फल (ग्रम्बु-प्रसादकम्) पीसके गदले जल में डालने से जल का शोधक होता है, तदपि (तस्य नामग्रहणात् +एव) बिना डाले उसके नाम कथन वा श्रवणमात्र से (वारि न प्रसीदति) उसका जल शुद्ध नहीं हो सकता।। ६७।।

(स॰ प्र॰ १२६)

"यद्यपि निर्मली वृक्ष का फल जल को शुद्ध करने वाला है तथापि उसके नामग्रहण मात्र से जल शुद्ध नहीं होता किन्तु उसको ले, पीस, जल में डालने ही से उस मनुष्य का जल शद्ध होता है; वैसे नाममात्र ग्राश्रम से कुछ भो नहीं होता किन्तु श्रपने-ग्रपने ग्राश्रम के घम्युक्त कर्म करने ही से न्नाश्रमधार**ण सफल होता है, ग्रन्यथा नहीं ।**'' (सं० वि० १६६)

अन्तर्शित्उनः कतक वृक्ष के फल को हिन्दी में 'रीठा' कहते हैं। प्राणायाम प्रवश्य करे---

> प्राणायामा बाह्मग्रस्य त्रयोऽपि विधिवत्कृताः। व्याहृतिप्रणवैर्युक्ता विज्ञेयं परमं तपः ॥ ७०॥ (४६)

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण प्रथीत् ब्रह्मवित् व्यक्ति या संन्यासी के द्वारा जो (विधिवत्) विधि के अनुसार (न्याहृति-प्रण्वे: युक्ताः) प्रण्व अर्थात् श्रोङ्कारपूर्वं कश्रीर 'भू:, भुव:, स्व:' श्रादि सप्तव्याहृतियों के जप सहित [अनुशीलन में प्रदर्शित] (त्रयः + अपि) तीनों प्रकार के बाह्य, आम्यन्तर, स्तम्भक, प्राणायाम प्रयवा न्यून से न्यून तीन प्राणायाम (कृताः) किये जाते हैं, (परमं तप: विज्ञेयम्) वह इसका परम = उत्तम तप होता है ॥ ७० ॥

''ब्राह्मण प्रर्थात् ब्रह्मवित् सन्यासी को उचित है कि ग्रोंकारपूर्वक सप्तव्याहृतियों से विधिपूर्वक प्राणायाम जितनी शक्ति हो उतने करे परन्तू तीत से तो न्यून प्राणायाम कभी न करे। यही सन्यासी का परम तप है।" (स० प्र० १२६)

आनुश्रीत्जनः (१) प्राणायाम की विधि योगदर्शन में विहित है। १। २७-२८ में स्रोंकारपूर्वक ईश्वर जप का भी विधान है। यहां वही विधि व्यासभाष्य पर ग्राधारित ऋषि दयानन्द के भाष्यसहित प्रस्तुत की जाती है। इस विधि को ग्रपना कर उपासक प्रशुद्धिक्षय, ईश्वर-सिद्धि भीर वलपराक्रम की वृद्धि करे-

#### प्राणायाम का लक्षण-

(क) तस्मिन सति इवास-प्रश्वासयोः गतिविच्छेदः प्राणायामः ॥ २ । ४६ ॥ 'जो वायु वाहर से भीतर को आता है, उसको स्वास श्रीर जो भीतर से बाहर जाता है उसको प्रश्वास कहते हैं। उन दोनों के जाने-ग्राने के विचार से रोके। नासिका को हाथ से कभी न पकड़े किन्तु ज्ञान से ही उनके रोकने को प्राणायाम कहते हैं।"

#### (स) प्रच्छवंनविधारणाभ्यां वा प्राणस्य ॥ १ । ३४ ॥

"जैसे भोजन के पीछे किसी प्रकार से वमन हो जाता है, वैसे ही भीतर के वायु को बाहर निकाल के सुख्यू र्वक जितना बन सके उतना बाहर ही रोके। पुनः धीरे-धीरे भीतर ले के पुनरिप ऐसे ही करें। इसी प्रकार बारम्बार ग्रम्यास करने से प्राण उपासक के वश में हो जाता है ग्रीर प्राण के स्थिर होने से मन, मन के स्थिर होने से ग्रात्मा स्थिर हो जाता है। इन तीनों के स्थिर होने के ममय ग्रपने ग्रात्मा के बीच में जो ग्रानन्दस्वरूप, ग्रन्तयीं ने ज्यापक परमेश्वर है, उसके स्वरूप में मग्न हो जाना चाहिए। जैसे मनुष्य जल में गोता मारकर ऊपर ग्राता है किर गोता लगा जाता है, इसी प्रकार ग्रपने ग्रात्मा को परमेश्वर के बीच में बारम्बार मग्न करना चाहिए" (ऋ० भू० उपासना विषय)

- (२) प्राणायाम के मेद प्राणायाम के भेदों का वर्णन करते हुए योगदर्शन में प्रमुखरूप से प्रणायाम के तीन भेद माने हैं
  - (ग) स तु बाह्याम्यन्तरस्तम्मवृत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिहष्टो दीर्घसूद्यः।। २। ४०।।
  - (घ) बाह्याम्यन्तरविषयापेक्षी चतुर्यः ॥ २ । ५१ ॥

वे मुख्य तीन भेद हैं बाह्य विषय -- रेचक, श्राभ्यन्तर -- पूरक श्रीर स्तम्भवृत्ति । ये देशकाल संख्यानुसार दीर्वं, सूक्ष्म होते हैं । चौया गौण भेद 'बाह्याभ्यन्तरविषयापेक्षी' है । इनकी विधि निम्न प्रकार है---

- (१) रेचक = स्वास को भीतर से वमन के समान बाहर निकालना ग्रीर उसे उसी स्थिति में रोकना = नियन्त्रण करना।
- (२) **पूरक** = स्वास को बाहर से भीतर घारण करके उसी स्थिति में रोकना = नियन्त्रण करना।
- (३) स्तम्मक = ग्राते, जाते, जहां के तहां श्वास को रोकना या ग्रन्दर रोकें श्वास को बाहर निकलते समय पुनः पुनः रोकना, वाहर रोके श्वास को ग्रन्दर ग्राते समय पुनः पुनः रोकना ग्रादि स्तम्भक प्राणायाम है।

जैसा कि योगसूत्र में ही कहा गया है 'बाह्याम्यन्तरिवषयापेक्सी' ग्रर्थात् जब क्वास भीतर से बाहर को आवे, तब बाहर ही कुछ-कुछ रोकता रहे और जब बाहर से भीतर जावे तब उसको भीतर ही थोड़ा-थोड़ा रोकता रहे, यह गौण भेद है। ग्रत: इसकी पृथक् गणना है और बाह्याम्यन्तर पर ग्राघारित है। ग्रत: ये तथा ग्रन्थ भेद उक्त प्रमुख तीनों में ग्रन्तर्भृत हो जाने से उन्हीं के ग्रवान्तर भेद हैं।

कोई-कोई बाह्य = रेचक ग्रीर ग्राम्यन्तर = पूरक के साथ रोकना प्रक्रिया को नहीं मानते । यह विचार ठीक नहीं । इस प्रकार तो वे मात्र उच्छ्वास, नि:इवास, प्रश्वास ही कहलायेंगे। प्राणायाम शब्द का अर्थ ही उनकी इस मान्यता को गलत सिद्ध कर देता है। ग्रायाम का ग्रर्थ है = 'प्रसार, विस्तार, फैलाव या नियन्त्रण' इस प्रकार प्राणायाम शब्द का ग्रर्थ हुग्रा 'प्राण का विस्तार या नियन्त्रण' करना। प्राणायाम शब्द सभी भेदों के साथ संयुक्त है। ग्रतः उनका ग्रर्थ भी प्राणायाम शब्द के ग्रर्थ को साथ जोड़कर करना चाहिए। जैसे = बाह्यप्राणायाम, ग्राम्यन्तरप्राणायाम, स्तम्भकप्राणायाम।

#### (३) प्रारागयाम मनत्र---

शास्त्रों में व्याहृतियों की गणना तीन और सात के रूप में मिलती है। ऋषि दयानन्द ने सात व्याहृतियों की गणना स्वीकार करके प्राणायाम की विधि प्रदर्शित की है, क्योंकि तीन व्याहृतियां उनके अन्तर्गत ही हो जाती हैं। उन्होंने व्याहृति और मन्त्र निम्न प्रकार दिये हैं—

"इस पिवत्र आश्रम को सफल करने के लिए संन्यासी पुरुष विधिवत् योगशास्त्र की रीति से सात व्याहृतियों के पूर्व सात प्रणव लगाके जैसा कि प्राणायाम का मन्त्र लिखा है, उसको मन से जपता हुआ तीन भी प्राणायाम करे तो जानो अत्युत्कृष्ट तप करता है।" (सं ० वि० १६६)

वह प्राणायाम मनत्र इस प्रकार है-

''श्रों मूः, ओं भुवः, श्रों स्वः, ओं महः, श्रों जनः, श्रों तपः, श्रों सत्यम्।'' इस रीति से कम से कम तीन श्रीर श्रधिक से श्रधिक इक्कीस प्राणायाम करे।'' (सं० वि० १४६)

प्राणायाम से इन्द्रियों के दोषों का क्षय-

## बह्यन्ते घ्मायमानानां धातूनां हि यथा मलाः । तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते दोषाः प्राग्गस्य निग्रहात् ॥ ७१ ॥ (४७)

(हि) क्यों कि (यथा ध्मायमानानां धातूनां मला: दह्यन्ते) जैसे अपिन में तपाने ग्रीर गलाने से धातुत्रों के मल नष्ट हो जाते हैं (तथा प्राएास्य निग्रहात्) वैसे ही प्राएों के निग्रह से (इन्द्रियाणां दोषा: दह्यन्ते) मन ग्रादि इन्द्रियों के दोष भस्मीभूत हो जाते हैं।। ७१ ।। (स० प्र० १२६)

अस्त्र इस्री ट्य ना : प्राणायाम से दोषों का निवारण—इसमें योगदर्शन का प्रमाण भी है—

(क) योगाङ्गानुष्ठानावशुद्धिभये ज्ञानदीष्तिराविवेकस्यातेः ॥ २ । २ ।। प्राणायाम भी योग का एक प्रमुख ग्रंग है ।

"जब मनुष्य प्राणायाम करता है तब प्रतिक्षण उत्तरोत्तर काल में प्रशुद्धि का नाश ग्रीर ज्ञान का प्रकाश होता जाता है। जब तक मुक्ति न हो तब तक उसके ग्रात्मा का ज्ञान बरावर बढ़ता जाता है।" (स॰ प्र० नृ० समृ०)

"इसी प्रकार बारवार ग्रम्यास करने में प्राण उपासक के वश में हो जाता है और

प्राण के स्थिर होने से मन, मन के स्थिर होने से आत्मा भी स्थिर हो जाता है।" (ऋ० भू० उपासना विषय)

(ख) ततः क्षीयते प्रकाशावरणम् ॥ २ । ५२ ॥

प्राणायाम विद्धि और प्राणायाम पूर्वक उपासना के पश्चात आतमा के ज्ञान को ढांपने वाला इन्द्रियों का दोष — अज्ञानरूपी जो आवरण है, वह नष्ट हो जाता है। और ज्ञान का प्रकाश धीरे-धीरे बढ़ता जाता है। महिष देयानन्द ने इस विषय में लिखा है—

"प्राण अपने वहा में होने से मन और इिद्यां भी स्वाधीन होते हैं। बल पुरुपार्थ बढ़कर बुद्धि तीव्र सूक्ष्मरूप हो जाती है कि जो बहुत कठिन और सूक्ष्म विषय को भी शीघ्र पहरण करती है। इससे मनुष्य शरीर में वीर्य्यंवृद्धि को प्राप्त होकर स्थिर बल, पराक्रम जितेन्द्रियता, सब शास्त्रों को थोड़े ही काल में समभकर उपस्थित कर लेगा।"

(स॰ प्र॰ तृ॰ समु॰)

प्राणायाम, धारणा, प्रत्याहार से दोशों का क्षय--

#### प्राणायामैदंहेद्दोषान्धारणाभिश्च किल्विषम् । प्रस्याहारेण संसर्गान्ध्यानेनानीश्वरान्गुणान् ॥ ७२ ॥ (४८)

इसलिए संन्यासी लोग (प्राणायामै: दोषान्) प्राणायामों से दोषों को (धारणाभि: किल्विषम्) धारणाश्रों से अन्तः करण के मैल को (प्रत्या-हारेण संसर्गान्) प्रत्याहार से संग से हुए दोषों (च) श्रीर (ध्यानेन + ग्रनी-श्वरान् गुणान्) ध्यान से अविद्या, पक्षपात श्रादि अनीश्वरता के दोषों को छुड़ाके पक्षपातरहित श्रादि ईश्वर के गुणों को घारण कर (दहेत्) सब दोषों को भस्म करदेवे।। ७२॥ (सं० वि० २००)

"इसलिए संन्यासी लोग नित्यप्रति प्राणायामों से म्रात्मा, मन्तःकरण भौर इन्द्रियों के दोष, धारणाम्रों से पाप, प्रत्याहार से संगदोष, घ्यान से अनीश्वरता के गुणों अर्थात् हर्ष, शोक भ्रौर अविद्यादि जीव के दोषों को भस्मीभूत करें। (स॰ प्र॰ १३०)

अब्बुर्सीट्यन् धारणा श्रीर प्रत्याहार-विवेचन में योग के प्रमाण— श्लोक में उक्त बातों का सप्रमाण विवेचन योगदर्शन के ग्राधार पर प्रस्तुत किया जाता है—

- १. प्राणायाम से इन्द्रियों के दोषों का दहन किस प्रकार होता है, यह ६।७१ की समीक्षा में विस्तार से स्पष्ट किया जा चुका है।
- २. धारणात्रों से अन्तः करण के किल्विष अर्थात् बुराई को दूर करे। "देशबन्ध-दिचसस्य धारणा" (योग ३।१) = "धारणा उसको कहते हैं कि मन को चंचलता से छुड़ाके नाभि, हृदय, मस्तक, नासिका श्रीर जीभ के अग्रभाग श्रादि देशों में स्थिर करके श्रोंकार का जप और उसका श्रर्थ जो परमेश्वर है उसका विचार करना।" (ऋ० भू०

जपासनाविषय) अथवा बुराइयों को, दोषों को समक्रकर उनको छोड़ने के लिए वर्तों को घारण करना भी घारणा है।

"िकच घारणासु च योग्यता मनसः।" (योग०२। ५३) = घारणाम्रों से मन में ज्ञान की योग्यता भीर विवेक बढ़ता है। जिससे बुराइयों का त्याग होता है। ['किल्विषम्' के अर्थ पर विशेष ग्रनुशीलन ८। ३१६ पर भी द्रष्टव्य है]।

३. प्रत्याहार के द्वारा संसर्गंजन्य दोष को छोड़ें। "स्विविषयासम्प्रयोगे चित्तस्य स्वरूपानुकार इवेन्द्रियार्गा प्रत्याहारः"। योग०२। ५४॥

"प्रत्याहार उसका नाम कि जब पुरुष ग्रपने मन को जीत लेता है तब इन्द्रियों का जीतना ग्रपने ग्राप हो जाता है क्योंकि मन हो इन्द्रियों को चलाने वाला है।" (ऋ॰ भू॰ उपासनाविषय) परिणामस्वरूप इन्द्रियां ग्रपने-ग्रपने विषयों के संगों, ग्रभि-मान ग्रादि दोषों से निवृत्त हो जाती हैं। प्रत्याहार से मन स्ववश में हो जाता है और इन्द्रियों पर इद वशीभूतता हो जाती हैं—

#### "ततः परमावद्यतेन्द्रयाणाम्।" योग २ । ५५ ॥

"तब वह मनुष्य जितेन्द्रिय होके जहां अपने मन को ठहराना वा चलाना चाहे उसी में ठहरा ग्रीर चला सकता है। फिर उसको ज्ञान हो जाने से सदा सत्य में ही प्रीति हो जाती है, ग्रसत्य में कभी नहीं।" (ऋ० भू० उपासना-विषय)

योगदर्शन के व्यासभाष्य मे भी अपरिग्रह को स्पष्ट करते हुए लिखा है-

''विषयाणामजैन-रक्षण-श्रय-सङ्ग-हिंसाबोषदर्शनात् अस्वीकरणम् अपरि-ग्रहः।" (योग २।२०) = विषयों में ग्रजैनदोष, रक्षणदोष, क्षयदोष, संगदोष तथा हिंसादोष देखने से उनका जो ग्रस्वीकार प्रयात् त्याग है, वह ग्रपरिग्रह कहा जाता है।

४. घ्यान से अनीश्वर गुणों अर्थात् अविद्या, अज्ञान आदि का त्याग करके ईश्वरीय गुणों को घारण करना। "तत्र प्रत्ययंकतानता ध्यानम्" (योग॰ ३।२) = "धारणा के पीछे उसी देश में घ्यान और आश्रय लेने के योग्य जो अन्तर्यामी व्यापक परमेश्वर है, उसके प्रकाश और आनन्द में, अत्यन्त विचार और प्रेम-भिनत के साथ इस प्रकार प्रवेश करना कि जैसे समुद्र के बीच में नदी प्रवेश करती है। उस समय में ईश्वर को छोड़ किसी अन्य पदार्थ का स्मरण नहीं करना, किन्तु उसी अन्तर्यामी के स्वरूप और ज्ञान में मगन हो जाना। इसी का नाम घ्यान है।"

(ऋ॰ भू॰ उपासना विषय)

५. 'किल्विषनारा' के लिए द्रष्टव्य ११। २२७ पर अनुशीलन और शब्दार्थ के लिए द। ३१६ का अनुशीलन।

ध्यान से पदार्थ-ज्ञान---

उच्चावचेषु भूतेषु दुर्जेयामकृतात्मिः। ध्यानयोगेन सम्पद्येद्रगतिमस्यान्तरात्मनः॥ ७३॥ (४६) (उच्च + श्रवचेषु भूतेषु) बड़े-छोटे प्राणी श्रीर श्रप्राणियों में (श्रकृता-त्मिभ: दुर्जेयाम् श्रस्य + श्रन्तरात्मनः गतिम्) जो श्रगुद्धात्माश्रों से देखने के योग्य नहीं है उस श्रन्तर्यामी परमात्मा की गति श्रर्थात् प्राप्ति को (ध्यान-योगेन संपश्येत्) ध्यानयोग से ही संन्यासी देखा करे॥ ७३॥

(सं० वि० २००)

अप्रन्य व्यक्तिका : 'घ्यानयोग' के लिए ६। ७२ पर अनुशीलन् संख्या ४ द्रष्टव्य है।

यथार्थं ज्ञान से कर्मबन्धन का विनाश-

सम्यग्दर्शनसम्पन्नः कर्मभिनं निबद्धचते। दर्शनेन विहीनस्तु संसारं प्रतिपद्यते॥७४॥ (५०)

(सम्यक् दर्शनसंपन्नः) जो सन्यासी यथार्थज्ञान वा षड्दर्शनों से युक्त है (कर्मभिः न निबद्धघते) वह दुष्टकर्मों से बद्ध नहीं होता (तु) भीर (दर्शनेन विहीनः) जो ज्ञान, विद्या, योगाभ्यास, सत्संग, धर्मानुष्ठान वा षड्दर्शनों से रहित विज्ञानहीन होकर संन्यास लेता है वह संन्यास-पदवी भीर मोक्ष को प्राप्त न होकर (संसारं प्रतिपद्यते) जन्म-मरण रूप संसार को प्राप्त होता है।। ७४।। (सं० वि० २००)

अर्जू हार्री टिडना: बर्शन एवं ध्यानयोग विवेचन—(१) उपर्युं कत ७२-७३ श्लोकों में उक्त यथार्थ ज्ञान से ध्यानयोग की सिद्धि होने पर परमात्मा के दर्शन होते हैं श्रीर वह—

#### तत्र ध्यानजमनाशयम् ॥ योग० ४ । ६ ॥

जो घ्यानयोग से सिद्ध चित्त है वह यथार्थ ज्ञान से घ्रनाशयम् — कर्मवासना ग्रौर क्लेशवासना से रहित होता है। कर्मों से बद्ध नहीं होता। उसके कर्म दग्धबीज के समान होने से फिर फलोन्मुख नहीं होते। वहीं फिर मोक्ष की स्थिति में पहुंचता है।

(२) दर्शनों से यहां पुस्तकविशेष दर्शन-ग्रन्थों से ग्रभिप्राय नहीं है, ग्रपितु 'दर्शन विद्याग्रों' से ग्रभिप्राय है। ईश्वर ग्रादि तत्त्वों का प्रत्यक्ष ज्ञान करानेवाली विद्या को 'दर्शनविद्या' कहा जाता है।

ग्रहिसा ग्रादि वैदिक कर्मों से परमात्मा पद की प्राप्ति—

ग्राहिसयेन्द्रियासङ्ग्रीवें विकैश्चैव कर्मभिः। तपसश्चरणैश्चोग्रीः साधयन्तीह तत्पदम्॥ ७४॥ (५१) (ग्राहिसया) सब भूतों से निर्वेर (इन्द्रिय + ग्रसंगैः) इन्द्रियों के विषयों का त्याग (वैदिक: कर्मभि:) वेदोक्त कर्म (च) ग्रीर (उग्नै: तपक्चरणै:) श्रत्युप्र तपक्चरण से (इह) इस संसार में (तत्पदं साधयन्ति) मोक्सपद को पूर्वोक्त संन्यासी ही सिद्ध कर ग्रीर करा सकते हैं, ग्रन्य नहीं ॥ ७५ ॥ (स॰ प्र०१३०) ु

"और जो निर्वेर, इन्द्रियों के विषयों के बंधन से पृथक, वैदिक कर्मा-चरणों और प्राणायाम, सत्यभाषणादि उत्तम उग्न कमों से सहित संन्यासी लोग होते हैं, वे इसी जन्म इसी वर्तमान समय में परमेश्वर की प्राप्तिरूप पद को प्राप्त होते हैं, उनका संन्यास लेना सफल और धन्यवाद के योग्य हैं"। (स॰ प० २००)

निःस्पृहता से सुख एवं मोक्षप्राप्ति-

यदा भावेन भवति सर्वभविषु निःस्पृहः । तदा सुखमवाप्नोति प्रत्य चेह च शास्त्रतम् ॥ ८० ॥ (५२)

(यदा) जब संन्यासी (सर्वभावेषु भावेन निःस्पृहः भवित) सब पदार्थों में ग्रपने भाव से निःस्पृह होता है (तदा) तभी (इह च प्रेत्य शास्वतं सुखम्-+ग्रवाप्नोति) इस लीक = इस जन्म ग्रीर मरण पाकर परलोक ग्रीर मुक्ति में परमात्मा को प्राप्त होके निरन्तर असुख को प्राप्त होता है।। द०।। (सं० वि० २००)

"जब संन्यासी सब भावों में प्रर्थात् पदार्थों में निस्पृह, कांक्षारहित श्रीर सब बाहर-भीतर के व्यवहारों में भाव से पवित्र होता है, तभी इस देह में श्रीर मरण पाके निरन्तर सुख को प्राप्त होता है।" (स० प्र०१३०)

परमात्मा में ग्रधिष्ठान-

अनेन विधिना सर्वांस्त्यक्त्वा संगाञ्छनैः शनैः । सर्वद्वन्द्वविनमु कतो ब्रह्मण्येवावतिष्ठते ॥ ६१॥ (५३)

(ग्रनेन विधिना) इस विधि से (शनः शनः) घीरे-घीरे (सर्वान् संगान् त्यक्त्वा) सब संग से हुए दोषों को छोड़के (सर्व-द्वन्द्व-विनिर्मुक्तः) सब हर्ष-शोकादि द्वन्द्वों से विशेषकर निर्मुक्त होके (ब्रह्मणि + एव + ग्रविष्ठते) विद्वान् संन्यासी ब्रह्म हो में स्थिर होता है। । ८१।। (सं० वि० २००)

> ध्यानिकं सर्वमेवैतद्यदेतदभिश्चब्दितम् । न ह्यानध्यात्मवित्कश्चित्कियाफलमुपाश्चते ॥ ८२ ॥ (५४)

<sup>% &#</sup>x27;'निरन्तर शब्द का इतना ही अर्थ है कि मुक्ति के नियत समय के मध्य में दुःख आकर विध्न नहीं कर सकता।" (सं० वि० २०२, टिप्पणी)

(यत्+एतत्+ग्रभिशन्दितम्) यह जो कुछ पहले कहा गया है (एतत् सर्वम्+एत घ्यानिकम्) यह सब ही घ्यानयोग के द्वारा सिद्ध होने वासा है (ग्रन्+ग्रघ्यात्मवित् किचत्) ग्रघ्यात्मज्ञान से रहित कोई भी व्यक्ति (क्रियाफलं न हि उपाइनुते) उपयुक्त कर्मों के फल की नहीं पा सकता ॥६२॥ परमात्मा ही सुख का स्थान है—

इवं शरणमञ्जानामिवमेव विजानताम् । इवमन्विच्छतां स्वर्गमिवसानन्त्यमिच्छताम् ॥ ८४॥ (४४)

(इदम श्रज्ञानां शरणम्) यही श्रज्ञानियों का शरण श्रर्थात् गौज-संन्यासियों श्रीर (इदम् + एवं विजानताम्) यही विद्वान् संन्यासियों का (इदं स्वगंम् इच्छताम्) यही सुस्त की खोज करने हारे, श्रीर (इदम् + ग्रानन्त्यम्-+ इच्छताम्) यही श्रनन्ते सुख की इच्छा करने हारे मनुष्यों का श्राश्रय है"।। ८४।। (सं० वि० २००)कि

"जो विविदिषा प्रथात् जानने की इच्छा करके गौण सन्यास लेवे, बह भी विद्या का अभ्यास, सत्पुरुषों का संग, योगाभ्यास और ओंकार का जप और उसके अर्थ परमेश्वर का विचार भी किया करे।" (सं० वि० २००)

अर्जु टारिट्डन्द्र: मोससुस का प्राथय परमात्मा—(१) परमेश्वर मोस सुस और प्रत्य सुस का प्राथय है, इसका विधायक एक वेदमन्त्र तुलनार्थं द्रस्टब्य है—

युक्तेन मनसा वयं देवस्य सर्वितुः सवे । स्वर्ग्याय शक्त्या ॥ ऋ०१।४।३॥ प्रयं—"(वयम्) हम लोग (स्वर्ग्याय) मोक्षसुल के लिए (शक्त्या) यवायोग्य सामर्थ्यं के बल से (देवस्य) परमेश्वर की सृष्टि में उपासना योग करके, प्रपने आत्मा को शुद्ध करें कि जिससे (युक्तेन मनसा) अपने शुद्ध मन से परमेश्वर के प्रकाशरूप आनम्ब को प्राप्त हों।" (ऋ० ग्रु० उपा० विषय)

(२) इसकी संगति वेद से नहीं प्रपितु परमात्मा से है। परमात्मा ही बोसतुब प्रादि के लिए शरण हो सकता है। टीकाकारों ने इसका जो वेदपरक प्रयंकिया है वह

<sup>९. "अनन्त इतना ही है कि मुक्ति-सुख के समय में अन्त अर्थात् असका नास
नाहोंवे।" (सं० वि० २०२, टिप्पणी)</sup> 

प्कृ [अवसित अर्थ—नेदार्थ को नहीं जानने बालों के लिए मही वेद सरण (विते) है, (वर्षोंकि अर्थजान के बिना भी वेदणठ करने से पापक्षव होता है) और वेदार्थ जानने वालों के लिए स्वर्ग (तथा मोक्ष) चाहने वालों के लिए जी वहीं वेद बरण (निते) है ॥ ६४ ॥]

प्रसंसानुकूल नहीं है। यहां प्रसंग परमात्मा की प्राप्ति का है।

वपरंशार-

अनेन क्रमयोगेन परिवर्जात यो द्विजः। स विषुषेह पाप्मानं परं ब्रह्माधिगच्छति ॥ ८४ ॥ (४६)

(ग्रनेन क्रमयोगेन) इस क्रमानुसार संन्यास-योग से (यः द्विजः परि-बजित) जी द्विज ग्रयात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, संन्यास ग्रहण करता है (सः इह) वह इस संसार ग्रीर शरीर में (पाप्मानं विघ्य) सब पापों को छोड़-छुड़ाके (पर ब्रह्म + ग्रिंघगच्छिति) परब्रह्म को प्राप्त होता है ॥ ६५॥ (सं० वि० २००)

**माधम-**धर्मों की समाप्ति पर उपसंहार—

ब्रह्मचारी गृहस्यक्ष्य वानप्रस्थो यतिस्तया । एते गृहस्यप्रभवाक्चस्वारः पृथगाश्रमाः ॥ ६७ ॥ (५७)

(ब्रह्मचारी गृहस्थः वानप्रस्थः तथा यतिः) ब्रह्मचयं, गृहस्य, वानप्रस्थ तथा सन्यास (एते चत्वारः पृथक ग्राश्रमाः) ये चारों ग्रलग-प्रलग ग्राश्रम (गृहस्थप्रभवाः) गृहस्थाश्रम से ही उत्पन्न हुए हैं ॥ ६७ ॥

भाश्रमधर्मी के पालन से मोक्ष की ग्रोर प्रगति-

सर्वेऽपि क्रमशस्त्वेते यथाशास्त्रं निषेविताः। यथोक्तकारिणं वित्रं नयन्ति परमां गतिम् ॥ ८८ ॥ (५८)

(एते सर्वे + ऋषि क्रमशः यथाशास्त्रं निषेविताः) ये सब क्रमानुसार शास्त्रोक्त विघानों के अनुसार पालन करने पर (यथा + उक्तकारिणं विप्रम्) कर्त्तंग्यों का यथोक्त विधि से पालन करने वाले द्विज को (परमां गति नवन्ति) उत्तम गति को प्राप्त कराते हैं।। ८८।।

इहस्य की श्रेष्ठता--

सर्वेषामि चैतेषां वेदस्मृतिविधानतः। गृहस्य उच्यते श्रेष्ठः स त्रीनेतान्विमति हि ॥ ८६॥ (५६)

(वेद-स्मृतिविधानतः) वेदों श्रीर स्मृतियों में कहे अनुसार (एषां सर्वेषाम् + ग्राप) इन सब आश्रमों में (गृहस्थः श्रेष्ठः उच्यते) गृहस्थ सबसे दायित्त्वपूर्णं होने से श्रेष्ठ है (हि) क्योंकि (सः) वह (एतान् त्रीन् बिर्भात) इन तीनों का ही भरण-पोषण करता है ग्रर्थात् उत्पत्ति श्रीर जीवनयापन की दृष्टि से ये तीनों श्राश्रम गृहस्थाश्रम पर श्राश्रित हैं ॥ ८६ ॥

अस्तुर्शीत्कनाः गृहस्य कैसे तीन ग्राश्रमों ग्रीर सबका भरण-पोषण

करता है, इसका कारणपूर्वक वर्णन ३।७८,८० में वर्णित है। ३।७७ में इसको आधार बताया है।

गृहस्य समुद्रवत् है---

यया नदीनदाः सर्वे सागरे यान्ति संस्थितिम् । तथैवाश्रमिणः सर्वे गृहस्ये यान्ति संस्थितिम् ॥ ६० ॥ (६०)

(यथा सर्वे नदी-नदाः सागरे संस्थिति यान्ति) जैसे सब बड़े-बड़े नद स्रोर नदी सागर में जाकर स्थिर होते हैं (तथैव) वैसे ही (सर्वे स्राश्रमिगाः) सब स्राश्रमी (गृहस्थे संस्थिति यान्ति) गृहस्थ ही को प्राप्त होके स्थिर होते हैं ।। ६० ।। (सं० वि० १५०)

"जैसे नदी ग्रीर बड़े-बड़े नद तब तक भ्रमते ही रहते हैं, जब तक समुद्र को प्राप्त नहीं होते। वैसे गृहस्थ ही के ग्राश्रय से सब ग्राश्रम स्थिर रहते हैं। बिना इस ग्राश्रम के किसी ग्राश्रम का कोई व्यवहार सिद्ध नहीं होता।" (स० प्र०१२२)

आतुर्वीत्वनः : तुलना के लिए देखिए ३। ७७ वा श्लोक।

चतुभिरिप चेवतैनित्यमाश्रमिभिद्विजैः । दशलक्षराको धर्मः सेवितन्यः प्रयत्नतः ॥ ६१ ॥ (६१)

(एतै: चतुर्भि: ग्राश्रमिभि: द्विजै:) इसलिए ब्रह्मचारी, गृहस्थ, बान-प्रस्थ प्रीर संन्यासियों की योग्य है कि (प्रयत्नतः) प्रयत्न से (दशलक्षणकः धर्मै: सेवितव्यः) दश लक्षणपुक्त निम्नलिखित धर्म का सेवन निस्य करें।। ६१ ।। (स० प्र०१३०)

धर्म के दश लक्षण-

षृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । धौविद्या सत्यमक्रोषो दशकं धर्मलक्षराम् ॥ ६२ ॥ (६२)

पहिला लक्षण-(धृति) सदा धैर्य रखना, दूसरा-(क्षमा) जो कि निन्दा-स्तुति मान-प्रपमान, हानि-लाभ ग्रादि दु: लों में भी सहनशील रहना; तीसरा-(दम) मन को सदा धर्म में प्रवृत्त कर ग्रधमं से रोक देना ग्रवित् ग्रधमं करने को इच्छा भी न उठे, चौथा--(ग्रस्तेय) चोरी त्याग ग्रर्थात् विना ग्राज्ञा वा छल-कपट. विश्वासघात वा किसी व्यवहार तथा वेदविरुद्ध उपदेश से पर-पदार्थ का ग्रहण करना चोरी, ग्रीर इसको छोड़ देना साहु-कारी कहातो है, पांचवां—(शौच) राग-द्वेष पक्षपात छोड़के भीतर ग्रीर जल, मृतिका, मार्जन ग्रादि से बाहर की पवित्रता रखनी, छठा—(इन्द्रिय-निग्रह) ग्रधमांचरणों से रोकके इन्द्रियों को धर्म ही में सदा चलाना,

सातवां—(घोः) मादक द्रव्य बुद्धिनाशक ग्रन्य पदार्थ, दुष्टों का संग, ग्रालस्य, प्रमाद ग्रादि को छोड़के श्रेष्ठ पदार्थों का सेवन, सत्पुरुषों का संग, योगा-म्यास से बुद्धि बढ़ाना; ग्राठवां—(विद्या) पृथिवी से लेके परमेश्वर पर्यन्त यथार्थ ज्ञान ग्रीर उनसे यथायोग्य उपकार लेना; सत्य जैसा ग्रात्मा में वैसा मन में, जैसा वाणो में वैसा कर्म में वर्तना इससे विपरीत ग्रविद्या है, नववां—(सत्य) जो पदार्थ जैसा हो उसको वैसा ही समभना, वैसा ही बोलना, वैसा ही करना भी; तथा दशवां—(ग्रक्रोध) क्रोधादि दोषों को छोड़के शान्त्यादि गुणों को ग्रहण करना (धर्मलक्षणम्) धर्म का लक्षण है।। ६२।। (स॰ प्र० १३१)

आनु शिटानिक श्रां धर्म के लक्षणों की विशेष व्याख्या—संस्कार विधि में भी महर्षि दयानन्द ने इस क्लोक को उद्धृत करके इसका भाष्य किया है। वहां उन्होंने 'ग्राहिसा' को भी धर्म का लक्षण मानकर धर्म के ग्यारह लक्षण माने हैं। यहां वे उद्धृत किये जाते हैं—

"धर्म न्याय नाम, पक्षपात छोड़कर सत्य ही का ग्राचरण ग्रीर ग्रसत्य का सर्वदा परित्याग रखना, इस धर्म के ग्यारह लक्षण हैं -(ब्रहिसा) किसी से वैर बृद्धि करके उसके ग्रनिष्ट करने में कभी न वर्त्तना, (धृतिः) मुख-दु:ख, हानि-लाभ में भी व्याकुल होकर धर्म को न छोड़ना, किन्त धैर्प से धर्म में ही स्थिर रहना, (क्षमा) निन्दा स्तुति मानापमान का सहन करके धर्म ही करना (दमः) मन को अधर्म से सदा हटाकर धर्म में ही प्रवृत्त रखना, (ग्रस्तेयम्) मन, कर्म, वचन से ग्रन्याय ग्रीर ग्रधमें से पराये द्रव्य का ह्वीकार न करना (शोचम्) रागद्वेषादि त्याग से ब्रात्मा श्रौर मन की पवित्र और जलादि से शरीर को शद्ध रखना, (इन्द्रियनिग्रहः) श्रोत्रादि बाह्य इन्द्रियों को ग्रधमं से हटाके धर्म ही में चलाना, (धी:) वेदादि सत्यविद्या, ब्रह्मचर्य, सत्संग करने ग्रीर कुसंग, दुर्व्यसन, मद्यपानादि त्याग से बुद्धि को सदा बढ़ाते रहना (विद्या) जिससे भूमि से लेके परमेश्वर पर्यन्त का यथार्थ बोध होता है, उस विद्या को प्राप्त होना, (सत्यम्) सत्य भानना, सत्य बोलना, सत्य करना, (ग्रक्रोधः) क्रोधादि दोषों को छोडकर शान्त्यादि गुणों का ग्रहण करना धर्म कहाता है. इसका ग्रहण श्रीर श्रन्याय पक्षपात सहित श्राचरण श्रधर्म जो कि हिंसा, वैरवृद्धि, अधैर्य, असहन, मन को अधर्म में चलाना, चोरी करना, अपवित्र रहना, इन्द्रियों को न जीतकर अधर्म में चलाना, कुसंग, दृर्व्यसन, मद्यपानादि से बुद्धि का नाश करना, श्रविद्या जो कि अधमचिरण अज्ञान है उसमें फंसना, असत्य मानना, असत्य बोलना, क्रोघादि दोषों में फंसकर अधर्मी दुष्टाचारी होना, ये ग्यारह अधर्म के लक्षण हैं, इनसे सदा दूर रहना चाहिए॥" (सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

दश लक्षणात्मक धर्मपालन से उत्तम गति-

दश लक्षणानि धर्मस्य ये विप्रा समधीयते । स्रधीत्य चानुवर्तन्ते ते यान्ति परमां गतिम् ॥ ६३ ॥ (६३) (धर्मस्य दशलक्षणानि) धर्म के दश लक्षणों का (ये विप्राः) जो द्विज (सम् मश्रधीयते) अध्ययन-मनन करते हैं (च) श्रौर (अधीत्य) पढ़कर-मनन करके (अनुवर्तन्ते) इनका पालन करते हैं (ते) वे (परमां गर्ति यान्ति) उत्तम गति को प्राप्त करते हैं ।। ६३ ।। आश्रमधर्मी एवं बाह्मण धर्मी का उपसहार—

> एष वोऽभिहितो धर्मो बाह्यएास्य चतुर्विधः। पुण्योऽक्षयफलः प्रेत्य राज्ञां धर्मं निबोधत ॥ ६७॥ (६४)

मनु जी महाराज कहते हैं कि हे ऋषियो ! (एष: चतुर्विष: ब्राह्मणस्य धर्मः) यह चार प्रकार प्रयात ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्य ग्रीर संन्यासाश्रम करना ब्राह्मण का धर्म है (पुण्यः प्रेत्य ग्रक्षयफलः) यहां वर्तमान में पुण्य-स्वरूप ग्रीर शरीर छोड़े पश्चात् मुक्तिरूप ग्रक्षय ग्रानन्द का देनेवाला संन्यासधर्म है क्कि (राज्ञां धर्म निबोधत) इसके ग्रागे राजाग्रों का धर्म मुक्तसे सुनो—।। ६७ ।। (स० प्र० १३२)

🚜 (ग्रभिहित:) वह कह दिया है .....

अन्य श्री टिडन् : बाह्मण शब्द का उपलक्षणात्मक प्रयोग — इस श्लोक में ब्राह्मण शब्द का 'ब्राह्मण' अर्थ के साथ-साथ उपलक्षण रूप में प्रयोग है। १।१४४ [२।२४] श्लोक से वर्णाश्रम धर्मों का प्रारम्भ किया है। तदनुसार यहां तक ब्राह्मण वर्ण के सम्पूर्ण धर्म — धार्मिक तथा लौकिक कत्तंव्य पूर्ण हो गये हैं और साथ-साथ दिजों के चारों आश्रमों (दितीय श्रघ्याय में ब्रह्मचर्याश्रम, तृतीय से पंचम में गृहस्थ और षष्ठ में वानप्रस्थ और संन्यास) के धर्म भी [६।६१] पूर्ण हो गये हैं। इस प्रकार ब्राह्मण शब्द से क्षत्रिय और वैश्य भी ग्रहण होते हैं।

ब्राह्मण शब्द ग्रहण करने का एक विशेष ग्रिभियाय यह भी है कि सभी द्विज संन्यासाश्रम में ग्राकर संन्यास के घर्मों को धारण करके ब्रह्मत्व प्राप्त करते हैं। ब्रह्म-प्राप्त का एक ही उद्देश्य होने से उनके कर्तव्यों में कोई ग्रन्तर नहीं रह जाता। ग्रतः ब्राह्मण शब्द से ही उनका ग्रहण किया है। इन ग्रध्यायों में विभिन्न स्थानों पर द्विज, विप्र शब्दों को ब्राह्मण के पर्यायवाची रूप में भी ग्रहण किया है, यथा २।१५,६। ६१,६३,६७ के भाव ग्रीर शब्दों में प्रयोग है।

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतिहन्दी-आष्यसमन्वितायाम् प्रनुशीलन-समीक्षाविभूषितायाञ्च विद्युद्धमनुस्मृतौ वानप्रस्यसंन्यास-धर्मविषयकः वण्ठोऽध्यायः ।।



## ऋथ सप्तमोऽध्यायः

## [हिन्दीभाष्य-श्रनुशीलनसमीक्षाम्यां सहितः]

(राजधर्म विषय)

[७।१से ह। हह तक]

राजा की उत्पत्ति एवं सिद्धि (७।१ से ७।२३ तक) —

राजधर्मान्त्रवस्यामि यथावृत्तो भवेन्नृपः। संभवरच यथा तस्य सिद्धिश्च परमा यथा ॥ १ ॥ (१)

श्रव मनु जी महाराज ऋषियों से कहते हैं कि चारों वर्ण श्रीर चारों श्राश्रमों के व्यवहार कथन के परचात् (राजधर्मान् प्रवक्ष्यामि) राजधर्मों को कहेंगे कि (यथावृत्तः नृपः भवेत्) जिस प्रकार का राजा होना चाहिए [७।३६-६।३२४] (च) श्रीर (तस्य यथा संभवः) जैसे उसका संभव = बनना (च) तथा (यथा परमा सिद्धिः) जैसे उसको परमसिद्धि प्राप्त होवे [७।१—३४] उसको सब प्रकार कहते हैं ॥१॥ (स०प्र०१३८)

राजा बनने का श्रधिकारी कौन?

ब्राह्मं प्राप्तेन संस्कारं क्षत्रियेण यथाविधि । सर्वस्यास्य यथान्यायं कर्तथ्यं परिरक्षणम् ॥ २ ॥ (२)

(ब्राह्म संस्कारं प्राप्तेन क्षत्रियेगा) जैसा परम विद्वान ब्राह्मग्रा होता है वैसा विद्वान् श्रें सुशिक्षित होकर क्षत्रिय को योग्य है कि (ग्रस्य सर्वस्य) इस सब राज्य की (परिरक्षणम्) रक्षा (यथान्यायं कर्तव्यम्) न्याय से यथावत् करे ॥ २ ॥ (स० प्र०१३८)

श्रं (यथाविधि) पूर्ण विधि के अनुसार अर्थात उपनयन में दीक्षित होकर समावतंनकाल तक ब्रह्मचर्य पालन करते हुए......

राजा बनने की ग्रावश्यकता-

त्रराजके हि लोकेऽस्मिन्सर्वतो विद्वृते भयात् । रक्षार्थमस्य सर्वस्य राजानमसूज्दप्रभुः ॥ ३ ॥ (३) (हि) क्योंकि (ग्रराजके ग्रस्मिन् लोके) राजा के बिना इस जगत् में (सर्वतः भयात् विद्वृते) सब ग्रोर भय के कारण व्याकुलता फैल जाने पर (ग्रस्य सर्वस्य रक्षार्थम्) इस सब समाज ग्रौर राज्य की सुरक्षा के लिए (प्रभुः राजानम् + ग्रमुजत्) प्रभु ने 'राजा' पद को बनाया है ग्रर्थात् राजा बनाने की प्रेरणा मानवों के मस्तिष्क में दी है।। ३।।

राजा के स्राठ विशिष्ट गुण-

## इन्द्रानिलयमार्काणामग्नेश्च वरुणस्य च। चन्द्रवित्तेशयोश्चेव मात्रा निर्हृत्य शाश्वतीः ॥ ४॥ (४)

यह सभेश राजा (इन्द्र) इन्द्र स्रथीत् विद्युत् के समान शीघ्र ऐश्वयंकर्त्ता (स्रिनिल) वायु के समान सबको प्राण्यवत् प्रिय स्रीर हृदय की बात जानने हारा (यम) यम-पक्षपातरिहत न्यायाघीश के समान वर्त्तने वाला (स्रकी्णाम्) सूर्य के समान न्याय घर्म विद्या का प्रकाशक, संघकार स्रयीत् स्रविद्या स्रन्याय का निरोधक (स्रग्ने:) स्रिग्न के समान दुष्टों को भस्म करने हारा (वरुणस्य) वरुण स्रर्थात् बांधने वाले के सदृश दुष्टों को स्रोनक प्रकार से बांधने वाला (चन्द्र-वित्तेशयोः) चन्द्र के तुल्य श्रेष्ठ पुरुषों को स्रानन्ददाता, धनाध्यक्ष के समान कोशों का पूर्ण करने वाला सभापति होवे क्षि ॥ ४ ॥ (स० प्र० १४०)

श्च (शाश्वतीः मात्रा निर्हृत्य च) इनकी स्वाभाविक मात्राग्रों = गुणों के ग्रंशों का सार लेकर ईश्वर ने 'राजा' के व्यक्तित्व का निर्माण किया है। ('च' से पूर्वश्लोक के 'राजानम् ग्रमुजत्' क्रिया को ग्रनुः वृत्ति है)।

#### अब्बुर्क्योत्जन्तः राजा के ब्राठ विशिष्ट गुणों की व्याख्या-

- (क) महर्षि मनुने इस क्लोक में कहा है कि राजा को आठ विशिष्ट गुणों से युक्त होना चाहिए। जैसे निम्न आठ ईक्वरीय दिव्यशक्तियों का कार्य या स्वभाव है, वैसा ही राजा का स्वभाव और आचरण होना चाहिए। मनुने ६। ३०३ से ३११ क्लोकों में स्वयं इन गुणों की व्याख्या की है, जो निम्न प्रकार है—
- (१) इन्द्र [=वृष्टिकारक शिक्त] जैसे भरपूर जल बरसाकर जगत् को तृष्त करता है, वैसे राजा अपनी प्रजाओं को सुख-सुविधाएं, ऐश्वर्य प्रदान करे। उनकी कामनाओं को पूर्ण कर संतृष्ट रखे [६।३०४]। 'इदि-परमैश्वर्ये 'म्वादि धातु से 'ऋजेन्द्राग्नवज्र' (उणादि २।२८) सूत्र से 'रन् प्रत्यय के योग से 'इन्द्र' शब्द सिद्ध होता है। 'इन्द्रते वा ऐश्वर्यं कर्मणः'' (निरुक्त १०।८] = ऐश्वर्यं प्रदाता होने से इन्द्र कहलाता है। ७।७ में इसके पर्यायवाची रूप में 'महेन्द्र' का प्रयोग है।

- (२) वायु—जैसे सब प्राणियों, स्थानों में प्रविष्ट होकर विचरण करता है, उसी प्रकार राजा को प्रपने गुष्तचरों द्वारा सर्वत्र प्रविष्ट होकर सब स्थानों की, प्रपनी तथा शत्रु की प्रजामों की बातों की जानकारी रखनी चाहिए [६।३०६]। [वायु: = वा गतिगन्धनयो: म्रदादि घातु 'क्रवापाजि॰' (उणादि १।१) सूत्र से 'उ:' 'प्रत्यय। 'वायु-वितेवें सेवां स्यावृ गतिकमंगः' [निरु० ११।५)]। ६।३०६ में 'मारुत' का प्रयोग है।
- (३) यम [ = ईश्वर की मारक या नियन्त्रक शक्ति | जैसे कर्मफल का समय आने पर प्रिय और शत्रु सबको धर्मपूर्वक अर्थात् न्यायानुसार दिण्डत करता है या मारता है, उसी प्रकार राजा को भी अपराध करने पर प्रिय, शत्रु सभी प्रजाओं को न्यायपूर्वक दण्ड देना चाहिए और उनको अपने नियन्त्रण में रखना चाहिए [६।३०७]। ७।७ में मनु ने यम का 'धर्मराट्' पर्यायवाची ग्रहण किया है। धर्म अर्थात् न्यायपूर्वक शासन करने वाला 'धर्मराट्' होता है। ['यमु उपरमे' म्वादि धातु से कर्त्तार पचाद्यच्। ''यमः यच्छतीति सतः" (निष्ठ १०। १६)]।
- (४) सकं स्पूर्य जैसे अपनी किरणों द्वारा बिना संतप्त किये जलग्रहण करता है, उसी प्रकार राजा भी प्रजा को कष्ट और हानि पहुंचाये बिना [७। १२८-१२६] कर ग्रहण करे [६। ३०५]। [ग्रर्च पूजायाम्'म्वादि धातु से 'कृदाधाराचिकलिभ्यः कः' (उणादि ३।४०) सूत्र से 'कः' प्रत्यय]। ६।३०५ में पर्यायवाची रूप में 'ग्रादित्य' का प्रयोग है।
- (५) श्राग्न जैसे अगिन अशुद्धि का नाश करके शुद्धि करने वाली होती है और तेज युक्त होती है, उसी प्रकार राजा अपराध, हानि एवं दुष्टता करने तथा प्रजा को पीड़ित करने वालों को प्रभावशाली ढंग से संतापित करने वाला एवं दण्ड से सुधारने वाला होवे [६। ३१०]। [अगि-गतौ'धातु से ''अङ्ग नं लोपश्च' (उणादि ४। ५०) सूत्र से 'निः' प्रत्यय, नि लोप।
- (६) वरण = जल जैसे अपने तरंग या भंवररूपी पाश में प्राणियों को फंसा लेता है, उसी प्रकार राजा अपराधियों और शत्रुधों को बन्धन या कारागार में डाले [६। ३०८]। [वृब्-वरणे'स्वादि घातु से कृवृदारिम्य उनन्' (उणादि ३। ५३) सूत्र से 'उनन्' प्रत्यय]।
- (७) चन्द्र-जैसे चन्द्र शीतलता प्रदान करता ग्रीर पूणिमा के चांद को देखकर जैसे हृदय में प्रसन्नता होती है, उसी प्रकार राजा प्रजाग्रों को शान्ति तथा प्रसन्नता प्रदान करने वाला होवे। उसे राजा के रूप में पाकर प्रजा को हर्ष का ग्रनुभव हो [६।३०६]। चिदि-ग्राह्लादने दीप्ती च'म्वादिधातु से 'स्फायितञ्जिवञ्चिक' (उणादि २।१३) सूत्र से 'रक्' प्रत्यय। ] ७।७ में 'सोम' पर्यायवाची है।
  - ( ) वित्तेश ग्रथित् धनाढ्य । ७ । ७ में कुवेर ग्रीर ६ । ३११ में इसके पर्याय-

वाची के रूप में 'घरा' 'पृथ्वी' शब्दों का ग्रहण है। जैसे घरती था घनस्वामी परमेश्वर समान भाव से सब प्राणियों का पालन-पोषण करते हैं, उसी प्रकार राजा पक्षपातरिहत होकर समानभाव से प्रजाओं का पुत्रवत पालन करें [१। ३११]

#### (स) वेद में राजा के ब्राठ गुणों का वर्णन-

मनु के इस विधान का आधार वेद है। राजा के ये गुण भी वेदमन्त्रों के आधार पर ही वर्णित किये हैं। द्रष्टव्य है एक मंत्र—

> सोमस्य राज्ञो वरुणस्य धर्मिण बृहस्यतेरनुमत्या उ शर्मिण । तवाहमद्य मधवन्नुपस्तुतौ धार्तिवधातः कलशां श्रमक्षयन् ॥ (ऋ०१०।१६७।३)

श्रयं—(राज्ञः सोमस्य वरुणस्यध मंणि) राजा=ग्रिग्न, सोम = चन्द्रमा, ग्रीस् वरुणस्य = जल के धर्म में (उ) तथा (बृहस्पतेः ग्रनुमत्या शर्मिणि) बृहस्पति = सूर्य, ग्रनुमत्या = लक्ष्मी ग्रथात् वित्तेश या धरा के ग्राश्रय में (मधवन् ! धात ! विधात !) ग्रीर हे इन्द्र ! हे वायु ! हे यम ! (ग्रहम् ग्रद्य तव उपस्तुतौ) मैंने तुम्हारी उपस्तुति = सान्निध्य में रहकर, तुम्हारे गुणों का धारण करके (सोमकलशान् ग्रभक्ष्यम्) ऐश्वर्य कलशों ग्रथात् राज्यैश्वर्यों का सेवन किया है। ग्रभिप्राय यह है कि इन गुणों के ग्रशों को धारण करके तदनुसार ग्राचरण से राज्यसंचालन में सफलता प्राप्त की है।

राजा दिव्यगुणों के कारण प्रभावशाली —

यस्मादेषां सुरेन्द्राणां मात्राम्यो निर्मितो नृपः । तस्मादभिभवत्येष सर्वभूतानि तेजसा ॥ ५ ॥ (५)

(यस्मात्) क्योंकि (एषां सुरेन्द्राणाम्) इन [७।४] शक्तिशाली इन्द्र ग्रादि दिव्यशक्तियों के (मात्राम्यः) सारभूत गुणरूपी ग्रंश से (नृषः निर्मितः) 'राजा' पद को बनाया है (तस्मात्) इसीलिए (एषः) यह राजा (तेजता) ग्रपने तेज≕शक्ति-प्रभाव से (सर्वभूतानि ग्रभिभवति) सव प्राणियों को वशीभूत एवं पराजित रखता है।। ५।।

## तपत्यादित्यवच्चेष चक्षूंषि च मनांसि च। न चैनं भुवि शक्नोति कश्चिदप्यभिवीक्षितुम्।। ६।। (६)

(एषः) जो (म्रादित्यवत्) सूर्यवत् प्रतापी (मनांसि) सबके बाहर ग्रीर भीतर मनों को ﷺ (तपति) ग्रपने तेज से तपाने हारा है (एनं भुवि) जिसको पृथिवो में (ग्रभिवीक्षितुम्) कड़ी दृष्टि से देखने को (किश्चित्+ ग्रपिन शक्नोति) कोई भी समर्थ नहीं होता।। ६।। (स० प्र०१४१)

क्ष (च चक्ष्षि) ग्रीर देखने वालों की ग्रांखों को ......

अर्जुटारिटा राजा में तेजस्विता, प्रमावशालिता बादि गुण होने काहिए। इन गुणों से युक्त होकर राजा सेफल एवं प्रजासों पर प्रमावी रहता है।

> सोऽग्निर्भवति वायुक्त सोऽर्कः सोमः स धर्मराट् । स कुबेरः स वरुगः स महेन्द्रः प्रभावतः ॥ ७ ॥ (७)

(सः) वह राजा (प्रभावतः) ग्रपने प्रभाव = सामर्थ्यं के कारण (ग्रिग्नः) ग्राग्न के समान दुष्टों = ग्रपराधियों का विनाश करने वाला (च) ग्रीर (वायुः) वायु के समान गुष्तचरों द्वारा सर्वत्र गतिशील होकर प्रत्येक स्थित की जानकारी रखने वाला (ग्रकः) सूर्य द्वारा किरणों से जलग्रहण करने के समान कष्टरहित कर = टैक्स ग्रहण करने वाला (सोमः) चन्द्रमा के समान शान्ति — प्रसन्नता देने वाला (धर्मराट्) न्यायानुसार दण्ड देने वाला (कुबेरः) ऐश्वर्यंप्रद परमेश्वर के समान समभाव से प्रजा का पालन करने वाला (वरुणः) जलीय तरंगों या भंवरों के समान ग्रपराधियों ग्रीर शत्रुग्नों को बन्धनों या कारागार में डालने वाला ग्रीर (सः) वही (महेन्द्रः) वर्षाकारक शक्ति इन्द्र के समान सुख-सुविधा का वर्षक = प्रदाता (भवति) है।। ७।।

"और जो अपने से अग्नि, वायु, सूर्य, सोम, धर्म, प्रकाशक, धन-वर्द्धक, दुष्टों का बन्धनकर्ता, बड़े ऐश्वर्य वाला हो वही सभाष्यक्ष सभेश होने योग्य होवे।" (स॰ प्र॰ १४१)

आनुश्रीत्जनः इन शब्दों की व्याख्या मनुने स्वयं की है। देखिए ७।४ की समीक्षा तथा ६।३०३—३११ श्लोक ॥ राजा की अवमानना न करें—

तस्माद्धमं यमिष्टेषु स व्यवस्येग्नराधिपः। ग्रमिष्टं चाप्यनिष्टेषु तं घमं न विचालयेत्॥ १३॥ (८)

(तस्मात्) इसलिए (सः नराधिपः) वह राजा (यं घर्मम्) जिस धर्म प्रयात् कानून का (इव्टेषु व्यवस्येत्) पालनीय विषयों में निर्धारण करे (च) ग्रीर (ग्रनिष्टेषु ग्रिप ग्रनिष्टम्) ग्रपालनीय विषयों में जिसका निषेध करे (तं धर्म न विचालयेत्) उस धर्म ग्रयात् कानून का उल्लंघन न करे ॥ १३॥

दण्ड की सुष्टि ग्रौर उपयोग विधि--

तस्यार्थे सर्वमूतानां गोप्तारं धर्ममात्मजम् । ब्रह्मतेजोमयं दण्डममृजत्पूर्वमीत्रवरः ॥ १४ ॥ (६) (तस्य + प्रार्थे) उस राजा के लिए (पूर्वम्) सृष्टि के प्रारम्भ में ही (ईव्वरः) ईव्वर ने (सर्वभूतानां गोप्तारम्) सब प्राणियों की सुरक्षा करने वाले (ब्रह्मतेजोमयम्) ब्रह्मतेजोमय प्रार्थात् शिक्षाप्रद श्रीर प्रपराधनाशक गुण वाले (धर्ममात्मजम्) धर्मस्वरूपात्मक (दण्डम् + प्रमृजत्) दण्ड [=सजा] को रचा प्रार्थात् दण्ड देने की व्यवस्था का विधान किया ।। १४।।

तं देशकाली शक्ति च विद्यां चावेक्य तत्त्वतः । यथार्हतः संप्रणयेन्नरेज्वन्यायवर्तिषु ॥१६॥ (१०)

(देशकाली शक्ति च विद्याम्) देश, समय, शक्ति स्रोर विद्या स्रयीत् स्रपराध के स्रनुसार उचित दण्ड का जान, इन बातों को (तत्त्वतः स्रवेक्ष्य) ठीक-ठीक विचार कर (स्रन्यायवित्यु) स्रन्याय का स्राचरण करने वाले (नरेषु) लोगों में (तम्) उस दण्ड को (यथाईतः संप्रणयेत्) यथायोग्य रूप में प्रयुक्त करे।। १६।।

दण्ड का महत्त्व --

स राजा पुरुषो दण्डः स नेता शासिता च सः । चतुर्गामाश्रमारगां च घमस्य प्रतिमूः स्मृतः ॥१७॥ (११)

(सः दण्डः पुरुषः राजा) जो दण्ड है वही पुरुष, राजा (सः नेता) वहीं न्याय का प्रचारकर्ता (च) ग्रौर (शासिता) सब का शासनकर्ता (सः) वही (चतुर्णाम् + ग्राश्रमाणां च धर्मस्य प्रतिभूः स्मृतः) चार वर्ण ग्रौर चार ग्राश्रमों के धर्म का प्रतिभू ग्रर्थात् जामिन् [=जिम्मेदार] है।। १७।। (स॰ प्र॰ १४१)

ंदण्डः शास्ति प्रजाः सर्वादण्ड एवाभिरक्षति । दण्डः सुम्तेषु जार्गति दण्डं धर्मं विदुर्बुधाः ॥ १८ ॥ (१२)

वास्तव में (दण्डः सर्वाः प्रजाः शास्ति) दण्डः चरण्डविधान ही सब प्रजाग्नों पर शासन रखता है, (दण्डः + एव) दण्ड हो (ग्रिभिरक्षति) प्रजाग्नों की सब ग्रोर से [दुष्टों ग्रादि से] रक्षा करता है (सुष्तेषु) सोती हुई प्रजाग्नों में (दण्डः जार्गात) दण्ड ही जागता रहता है ग्रर्थात् प्रमाद ग्रीर एकान्त में होने वाले ग्रपराधों के समय दण्ड का ध्यान हो उन्हें भयभीत करके उनसे रोकता है, दण्ड का भय एक ऐसा भय है जो सोते हुए भी बना रहता है, इसी लिए (बुधाः) बुद्धिमान लोग (दण्डं धर्म विदुः) दण्ड = दण्डविधान को राजा का प्रमुख धर्म मानते हैं।। १८।।

"वही दण्ड प्रजा का शासनकत्ती, सब प्रजा का रक्षक है। सोते हुए

प्रजास्य जनों में जागता है, इसीलिए बुद्धिमान लोग दण्ड को ही धर्म कहते हैं।" (स॰ प्र॰ १४१)

"भीर जैसा विद्वान लोग दण्ड ही को धर्म जानते हैं, वैसा सब लोग जानें। नयोंकि दण्ड ही प्रजा का शासन प्रयत् नियम में रखने वाला, दण्ड ही सब का सब त्रोर से रक्षक, श्रीर दण्ड ही सीते हुशों में जागता है। बोरादि दुष्ट भी दंड ही के भय से पाप कर्म नहीं कर सकते"।।

(सं० वि० १५२)

न्यायानुसार दण्ड ही हितकारी-

समीक्ष्य स घृतः सम्यक्सर्वा रञ्जयति प्रजाः। श्रसमीक्ष्य प्रात्तीतस्तु विनाशयति सर्वतः ॥ १६ ॥ (१३)

(सम्यक् समीक्ष्य घृतः) जो दण्ड ग्रच्छे प्रकार विचार से घारण किया जाये तो (स:) वह (सर्वा: प्रजा: रञ्जयित) सब प्रजा को भ्रानन्दित कर देता (ग्रसमीक्ष्य प्राणीत: तु) ग्रीर जो बिना विचारे चलाया जाये तो (सर्वतः विनाशयति) सब स्रोर से राजा का विनाश कर देता है।। १६।। (स॰ प्र॰ १४१)

> दुष्येयुः सर्ववर्णाश्च भिद्येरन्सर्वसेतवः। सर्वलोकप्रकोपश्च भवेद्ण्डस्य विभ्रमात्।। २४।। (१४)

(सर्ववर्णा: दुष्येयु:) बिना दण्ड के सब वर्ण दूषित (च) ग्रीर (सर्व-सेतव भिद्येरन्) सब मर्यादाएँ छिन्न-भिन्न हो जायें (दण्डस्य विभ्रमात्) दण्ड के यथावत् न होने से (सर्वलोकप्रकोपः भवेत्) सब लोगों का प्रकोप [=ग्राक्रोश] हो जावे ॥ २४ ॥ (स० प्र० १४१)

> यत्र क्यामो लोहिताक्षो दण्डक्चरति पापहा। प्रजास्तत्र न मुद्धान्ति नेता चेत्साघु पश्यति ॥ २४ ॥ 🗱४)

(यत्र) जहां (श्यामः लोहिताक्षः पापहा) कृष्णवर्ण, रक्तनेत्र भयकर पुरुष के समान पापों का नाश करने हारा (दण्ड: चरति) दण्ड विचरता है (तत्र प्रजाः न मुह्यन्ति) वहां प्रजा मोह को प्राप्त न हो के ग्रानन्दित होती हैं (नेता साधु पश्यति चेत्) परन्तु जो दण्ड का चलाने वाला पक्षपातरहित विद्वान् हो तो ॥ २५ ॥ (स॰ प्र॰ १४१)

अनुर्वेत्रज्ञ: दण्ड का ग्रालंकारिक चित्र—दण्ड का इस वलोक में म्रालंकारिक वर्णन के माधार पर रेखाचित्र प्रस्तुत किया गया है। जैसे कोई काले रंग का ग्रीर क्रोवयुक्त लाल ग्रांखों वाला व्यक्ति भयकारी प्रतीत होता है, उसी प्रकार दण्ड भी भयकारक है, और श्रपराधियों-पापियों को क्रोधाग्नि में जला देने वाला होता है। उसके भयकर रूप का ध्यान करके ही प्रजाएं श्रपने कर्त्तं व्योंमें प्रमाद नहीं करतीं। किन्तु वह तब है जब राजा पक्षपातरहित होकर श्रपराधियों को न्यायानुसार और श्रवश्य दण्डित करे।

दण्ड देने का अधिकारी राजा कौन-

तस्याहुः संप्रणेतारं राजानं सत्यवादिनम् । समीक्ष्यकारिएां प्राज्ञं घर्मकामार्थकोविदम् ॥ २६ ॥ (१६)

(तस्य संप्रणेतारं राजानम् ग्राहुः) उस दण्ड को ग्रच्छे प्रकार चलाने हारे उस राजा को कहते हैं कि (सत्यवादिनं समीक्ष्यकारिएाम्) जो सत्य-वादी, विचार ही करके कार्य का कर्ता (प्राज्ञम्) बुद्धिमान् विद्वान् (धर्म-काम-ग्रर्थ-कोविदम्) धर्म, काम ग्रीर ग्रर्थ का यथावत् जानने हारा हो।।२६।। (सं० वि० १५२)

"जा कुंस दण्ड का चलाने वाला सत्यवादी, विचार के करने हारा, बुद्धिमान, धर्म, प्रथं ग्रीर काम की सिद्धि करने में पण्डित राजा है, उसी को उस दण्ड का चलाने हारा विद्वान लोग कहते हैं"। (स॰ प्र०१४२)

श्चान्त श्वारिक नाः धर्म, अयं और काम का स्वरूप — धर्म-प्रयं-काम-मोक्ष का शास्त्रों में बहुशः वर्णन स्नाता है। यहां इन्हें कुछ विस्तार से स्पष्ट करना लामप्रद रहेगा। इन्हें 'पुरुषार्थचतुष्ट्य' के नाम से भी जाना जाता है। धर्म-स्नर्थ-काम के वर्ग को 'त्रिवर्ग' कहते हैं।

- (१) घमं का स्वरूप—'धारणातृ घमंः' 'श्रियते ग्रनेन लोकः इति' व्युत्पत्तियों के अनुसार प्रत्येक घारण किया जाने वाले सदाचरण, श्रेष्ठ विघान या समाज-व्यवस्था को घमं कहा जाता है। मनुस्मृतिकार मुख्यरूप से "यतो अम्युदयनिःश्रेयसिद्धिः स घमंः" (वैशे० १।१।२) अर्थात् जिसके ग्राचरण करने से उत्तम सुख, ग्रात्मिक-मानसिक-शारीरिक त्रिविघ उन्तित ग्रीर मोक्षसुख की प्राप्ति हो, उसको धमं मानते हैं। विभिन्न इलोकों में मनुने इन मान्यताग्रों को स्पष्ट किया है [४।२३८, २३६, १५६, २४२, १७५, २२०॥६।६२॥२।६ (१।१२८)] ग्रादि। इस सम्बन्धी विस्तृत विवेचन १।२ की समीक्षा में देखिए।
  - (२) काम-कामनाओं की पूर्ति, कामविकारों की शान्ति।
  - (३) म्रर्थ-धन ग्रीर सांसारिक ऐश्वर्य की प्राप्ति ।
  - (४) मोक्स--जन्म-मरण के बन्धन से छुटकारा पाकर मुक्ति की स्थिति में रहना।

धर्म प्रत्येक स्थिति में स्वीकार्य ग्रीर पालनीय होता है ग्रीर मोक्षप्राप्ति भी सबका

परम उद्देश्य है किन्तु काम और अर्थ के विषय में छूट नहीं है, श्रपितु मनु ने उन्हें सीमित भीर विहितरूप में ही ग्राह्म माना है। वे ही श्रर्थ और काम ग्राह्म हैं जो धर्मानुकूल हैं, भ्रन्य त्याज्य हैं—

- (क) "परित्येजदर्यकामी यौ स्यातां घर्मवीजती"। ४। १७६।।
- = धर्म से रहित अर्थं और काम असेवनीय हैं।
- (ख) ''अर्थकामेष्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते ।" [१। १३२ (२। १३)]
- = अर्थ और काम में आसक्ति न रखने वाले व्यक्ति को ही धर्म का ज्ञान एवं सिद्धि प्राप्त होती है।
  - (ग) ग्रर्थंसिद्धि के नियम-

नेहेतार्थान् प्रसंगेन न विरुद्धेन कर्मणा। न विद्यमानेष्वर्थेषु नात्र्यामपि युतस्ततः॥४।१४॥

(घ) कामसिद्धि की सीमाएं---

इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु न प्रसज्येत कामतः। अतिप्रसन्ति चैतेषां मनसा संनिवतंयेतु॥४।१६॥

धर्मानुकूल काम श्रीर अर्थ कौनसे हैं, इसकी मनु ने विभिन्न स्थानों पर चर्चा भी की है। अन्यत्र भी इस प्रकार की सीमाएं विहित हैं—

- (ङ) काम-संतुष्टि के विषय में मनु ने प्रत्येक मनुष्य ग्रीर राजा को जितेन्द्रिय रहते हुए कामसेवन का विधान किया है [७।४४]। ऋतुकालाभिगामी होने का निर्देश है। ऐसे नियम का पालन करने वाला ब्रह्मचारी ही होता है [३।४५,५०]। ग्रिति-कामासिक्त का निषेघ है, क्योंकि वह हानिकारक है [७।२७,४८]। एक सीमा में ही कामसिद्धि होनी चाहिए।
- (च) इसी प्रकार घन-ऐश्वयं की प्राप्ति भी धर्मपूर्वक ही रखनी चाहिए। इस विषय में लालची न होने का निर्देश है [७।४६], क्योंकि प्रर्थंलालची व्यक्ति के धर्म ग्रादि सब समूल नष्ट हो जाते हैं। ग्रर्थं-शुचिता को मनु ने जीवन में ग्रावश्यक माना है [५।१०६]। इसीलिए ग्रर्थेप्राप्ति के लिए साधारण व्यक्तियों की भी सीमा बांधी है, ग्रीर कहा है कि वह संतोधपूर्वंक दूसरे प्राणियों को किसी प्रकार की पीड़ा न पहुंचाते हुए ग्रयंप्राप्ति करें [४।२,३,११,१२]। राजाग्रों के लिए भी ग्रयंसंग्रह के लिए संमुचित निर्देश ७।१२७-१२६,१३६;६।३०५ में दिये हैं।

इन धर्मादि की सिद्धि के आवश्यक नियमों-विधानों के ज्ञाता को और तदनुसार आचरण करने वाले को 'धर्मकामार्थकोविद' कहा जाता है। इनकी प्राप्ति करना मनुष्य-जीवन का उद्देश्य है, और इनकी सिद्धि होना मनुष्य जीवन की सफलता और सुख का प्रतीक माना जाता है।

अन्यायपूर्वक दण्डप्रयोग राजा का विनाशक-

# तं राजा प्रणयन्सम्यक् त्रिवर्गेगाभिवर्धते । कामात्मा विषमः क्षुद्रो दण्डेनैव निहन्यते ॥ २७॥ (१७)

(तं सम्यक् राजा प्रणयन्) जो दण्ड को ग्रच्छे प्रकार राजा चलाता है (त्रिवर्गेण + ग्रभिवर्द्धते) वह धमं, ग्रथं ग्रौर काम को सिद्धि को बढ़ाता है ग्रौर जो (कामात्मा) विषय में लंपट (विषमः) टेढ़ा, ईर्ष्या करने हारा (क्षुद्रः) क्षुद्र नीचबुद्धि न्यायाधीश राजा होता है (दण्डेन + एव निहन्यते) वह दण्ड से ही मारा जाता है।। २७।। स० प्र०१४२)

अवस्तु श्री त्उन्तः 'विषमः' का ग्रीमप्राय — विषमः' से इस श्लोक में 'न्याय में ईष्या ग्रादि के कारण ग्रसमान बर्ताव ग्रथांत् पक्षपात' करने से ग्रीभप्राय है। पक्षपातयुक्त दण्डव्यवस्था होने से राजा का विनाश हो जाता है।

## दण्डो हि सुमहत्तेजो दुर्घरक्चाकृतात्मिभः। धर्माद्विचलितं हन्ति नृपमेव सबान्धवम्।। २८॥ (१८)

(दण्डः हि सुमहत् तेजः) दण्ड बड़ा तेजोमय है (ग्रकृतात्मिभः दुर्घरः) उसको श्रविद्वान् श्रधर्मात्मा घारण नहीं कर सकता (धर्मात् विचलितं नृपम् + एव) तब वह दण्ड धर्म से रहित राजा ही का % (हन्ति) नाश कर देता है ॥ २८ ॥ (स॰ प्र०१४२)

🕸 (सबान्धवम्) कुलसहित.....

सोऽसहायेन मूढेन लुब्धेनाकृतबुद्धिना। न शक्यो न्यायतो नेतुं सक्तेन विषयेषु च ॥ ३०॥ (१६)

(ग्रसहायेन मूढ़ेन) जो राजा उत्तम सहायरहित, मूढ़ (लुब्धेन) लोभी (ग्रकृतबुद्धिना) जिसने ब्रह्मचर्यादि उत्तम कर्मों से विद्या ग्रौर बुद्धि की उन्नित नहीं की (विषयेषु सक्तेन) जो विषयों में फंसा हुग्रा है (सः) उससे वह दण्डं (न्यायतः नेतुं न शक्यः) कभी न्यायपूर्वक नहीं चल सकता ॥३०॥ (सं० वि० १५३)

"क्योंकि जो ग्राप्तपुरुषों के सहाय, विद्या, सुशिक्षा से रहित, विष्यों में ग्रासक्त मूढ़ है, वह न्याय से दण्ड को चलाने में समर्थ कभी नहीं हो सकता।" (स० प्र० १४२)

> शुचिना सत्यसन्धेन यथाशास्त्रानुसारिगा। प्रगोतुं शक्यते दण्डः सुसहायेन धीमता॥ ३१॥ (२०)

ग्रीर (शुचिना) जो पिवत्र (सत्यसन्धेन) सत्याचार ग्रीर सत्पुरुषों का संगी (यथाशास्त्र + ग्रनुसारिएगा) यथावत् नीतिशास्त्र के ग्रनुकल चलने हारा (सुसहायेन) श्रेष्ठ पुरुषों के सहाय से युक्त (घीमता) बुढिमान् है (दण्डः प्रणेतुं शक्यते) वही न्यायरूपी दण्ड के चलाने में समर्थ होता है।। ३१।। (स॰ प्र०१३२)

"इसलिए जो पिवत्र, सत्पुरुषों का संगी, राजनीतिशास्त्र के स्रनुकूल चलने हारा, घामिक पुरुषों के सहाय से युक्त बुद्धिमान राजा हो वही इस दण्ड को घारण करके चला सकता है।" (सं० वि० १५३) न्यायानुसार दण्डादि देने से राजा की यशवृद्धि—

## एवं वृत्तस्य नृपतेः शिलोञ्छेनापि जीवतः । विस्तीयंते यशो लोके तेलबिन्दुरिवाम्भसि ॥ ३३ ॥ (२१)

(एवं वृत्तस्य नृपतेः) इस प्रकार न्यायपूर्वक [१३-३१] दण्ड का व्यवहार करने वाले राजा का (शिलोञ्छेन ग्रापि + जीवतः) शिल-उञ्छ से निर्वाह करने वाले ग्रर्थात् घनहीन राजा का भी (यशः) यश (ग्रम्भिस तैलिबन्दुः इव) जैसे पानी पर डालने से तैल की बूँद चारों ग्रोर फैल जाती है ऐसे (लोके विस्तीयंते) सम्पूर्ण जगत् में फैल जाता है।। ३३।।

श्रद्भाष्ट्रशिट्डन्स: काटने के बाद खेत में पड़ी बालियों को 'शिल' कहते हैं श्रीर पड़े रह गये दानों को 'उञ्छ' कहते हैं। 'शिल-उञ्छ से जीना' यह एक मुहावरा है, जिसका श्रभिप्राय घन या ऐश्वर्यहीन होता है। न्यायानुसार चलने वाला स्वल्प धन-सम्पत्ति वाला राजा भी यश पाता है। ७। १४८ में भी इसी भाव को एक मुहावरे के द्वारा व्यक्त किया है।

न्यायविषद्ध म्राचरण से यशनाश-

म्रतस्तु विपरीतस्य नृपतेरजितात्मनः। संक्षिप्यते यशो लोके घृतबिन्दुरिवाम्भसि ॥ ३४॥ (२२)

(ग्रतः तु विपरीतस्य) इस व्यवहार से विपरीत चलने वाले ग्रर्थात् न्याय ग्रीर सावधानीपूर्वक दण्ड का व्यवहार न करने वाले (ग्रजितात्मनः नृपतेः) ग्रजितेन्द्रिय राजा का (यशः) यश (ग्रम्भिस घृतिबन्दुः + इव) जल में पड़े घी के समान (लोके संक्षिप्यते) लोक में कम होता जाता है।। ३४।।

राजा की उत्पत्ति नामक विषय का उपसंहार-

स्वे स्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेवामनुपूर्वशः। वर्णानामाश्रमाणां च राजा सृष्टोऽभिरक्षिता।। ३५॥ (२३) (स्वे स्वे धर्मे निविष्टानाम्) अपने-अपने धर्मो में संलग्न (अनुपूर्वशः सर्वेषां वर्णानां च आश्रमाणाम्) क्रमशः सब वर्णो और आश्रमों का (राजा अभिरक्षिता सृष्टः) राजा को 'सुरक्षा करने वाले के रूप में' बनाया है अर्थात् राजा के पद पर आसीन व्यक्ति का कर्त्तव्य है कि वह सब वर्णस्थ और आश्रमस्थ व्यक्तियों को उनके धर्मों में प्रवृत्त रखे। समाज को धर्म अर्थात् नियम-व्यवस्था में चलाने के लिए ही राजा और राज्य की सृष्टि होती है।। ३५।।

अर्जु रारिटा राजा वर्णाश्रम धर्मी का रक्षक होना चाहिये—मनु के श्लोक में वर्णित मान्यता को यथावत् ग्रहण करते हुए कौटिल्य ने भी 'वर्ण-आश्रम-धर्मी श्रीर मर्यादाग्रों की रक्षा करना' राजा का प्रमुख कर्त्तव्य बतलाया है—

चतुर्वराश्रिमस्यायं लोकस्याचाररक्षराात् । नश्यतां सर्वेधर्मागां राजधर्मप्रवर्त्तकः ।। [प्र०४६-४७ । प्र०१]

राजा की जीवनचर्या ग्रीर भृत्यों ग्रादि की नियुक्ति सम्बन्धी विधान-

तेन यद्यत्समृत्येन कर्त्तव्यं रक्षता प्रजाः । तत्तद्वोऽहं प्रवक्ष्यामि यथाववनुपूर्वशः ॥ ३६ ॥ (२४)

(तेन) उस राजा को (सभृत्येन) ग्रपने ग्रमात्य, मन्त्री ग्रादि सहा-यकों सिंहत (प्रजाः रक्षता) प्रजाग्रों की रक्षा करते हुए (यत्-यत् कर्त्तव्यम्) जो-जो जैसा करना चाहिए (तत्-तत्) उस उसको (ग्रनुपूर्वशः) क्रमशः (यथावत् प्रवक्ष्यामि) ठीक-ठीक कहूंगा— ॥ ३६॥

अन्य श्री त्उन्तः भृत्य से स्रिमप्राय—राजा की स्रोर से भरण-पोषण की स्रपेक्षा रखने वाले सभी व्यक्ति भृत्य होते हैं। 'भृत्यः = बिमर्तः मृन्धातोः व्यक् तक् च'। इस प्रकार स्रमात्यों, मन्त्रियों से लेकर स्राधारण सेवक तक सभी कर्मचारी भृत्यवर्ग में स्राते हैं, द्रष्टव्य ७। २२६ क्लोक। स्रिप्रम सम्पूर्ण प्रसंग, जिसमें स्रमात्यों-मन्त्रियों से लेकर साधारण सेवकादि की नियुक्ति का विधान है, भी इसी स्रयं का द्योतक है। इस विषय में ७। २२६ की समीक्षा भी द्रष्टव्य है।

राजा वेदवेत्ता ग्राचार्यों की मर्यादा में रहे-

बाह्मरागिन्पर्यु पासीत प्रातरुतथाय पार्थिवः । त्रैविद्यवृद्धान्विदुषस्तिष्ठेतेषां च शासने ॥ ३७॥ (२४)

(पायिवः) राजा (प्रातः + उत्थाय) सबेरे उठकर [७।१४५ में वर्णित दिनचर्या को सम्पन्न करने के बाद] (त्रैनिद्यवृद्धान् निदुषः ब्राह्मणान्) ऋक्, साम, यजु रूप त्रयीनिद्या [१।२३॥११।२६४॥] में बढ़े-चढ़े भर्यात् पारंगत आचार्यं, ऋत्विज् आदि [७।४३।।७।७८] विद्वान् बाह्यणों की (परि + उपासीत) श्रीभवादन श्रादि से सत्कार एवं शिक्षा के लिए संगति करे (च) श्रोर (तेषाम्) उन शिक्षक विद्वानों के (शासने तिष्ठेत्) निर्देशन श्रीर मर्यादा में श्रपना जीवन रखे।।३७।।

अद्भुट्रिट्डन्स: राजा की जीवनचर्या धौर दिनचर्या — (१) राजा के सम्पूर्ण जीवन के लिए जो विघान हैं वे जीवनचर्या के अन्तर्गत आते हैं। ये विघान दैन-न्दिन न होकर जीवन में आवश्यकतानुसार पालन किये जाते हैं। इस ७। ३७ श्लोक से लेकर १। ३२५ तक इनका वर्णन है। ७। १४५-२२६ तक राजा की दैनिकचर्या का वर्णन है, जो विषय की दिव्ह से जीवनचर्या के अन्तर्गत आ जाती है [द्रष्टव्य ७। १४५ की समीक्षा]। वहां प्रतिदिन पालनीय कर्त्तंव्य विहित हैं।

- (२) इलोकायं पर विचार—यहां यह विघान जीवनचर्या की दिष्ट से किया गया है। यतः जसी दिष्ट से प्रातः विद्वानों से शिक्षा ग्रहण करने का कथन है। किन्तु इसकी व्याख्या ७। १४५ की सहायता से पूर्ण होगी। वहां प्रथम पहर में उठकर पहले राजा को सन्ध्या, ग्रग्निहोत्रादि ग्रावश्यक दिनचर्या करने का विघान है, पुनः विद्वानों की सङ्गिति का कथन है। इस प्रकार यहां उस श्लोक के ग्रनुसार ग्रयं लगाया गया है, जो मनुसम्मत है।
- (३) राजा की जीवनचर्या श्रीर कोटिलीय श्रयंशास्त्र—यद्यपि कीटिलीय श्रयंशास्त्र में श्रन्य शास्त्रों के सार ग्रहण के साथ-साथ स्वतन्त्र चिन्तन भी है, किन्तु उसमें विणित राजा की जीवनचर्या और वर्णनक्रम का प्रमुख श्राधार मनु का शास्त्र रहा है। उसमें प्रथम प्रकरण के प्रथम तीन श्रध्यायों में वर्णाश्रम धर्मों का वर्णन श्रीर दण्ड की महिमा का कथन है। पुनः राजा की जीवनचर्या श्रादि का मनुस्मृति क्रम से उल्लेख है। वहां राजा की जीवनचर्या का कथन करते हुए कौटिल्य ने इन बातों पर निम्न प्रकार प्रकाश डाला है—"वृद्धसंयोगेन प्रकास्" [प्र०३। श्र०६]।

"मर्यादां स्थापयेदाचार्यानमात्यान् वा । य एनमपायस्थानेम्यो दारयेयुः । [प्र०३। प्र०६]

"पुरोहितम् ......कुर्वोत । तमाचार्यं शिष्यः, पितरं पुत्रो, मृत्यः स्वामिनिमद चानुवर्तेत" [प्र०४। ग्र०६]।

प्रथात् विद्वान् पुरुषों की संगति में रहकर बुद्धि का विकास करे। आचार्य आदि गुरुजन श्रीर अमात्यवर्ग राजा की मर्यादा को निर्धारित करें। वे ही राजा को गलत कामों से रोकते रहें। जैसे आचार्य के निर्देशन में शिष्य, पिता के निर्देशन में पुत्र, स्वामी के निर्देशन में भृत्य चलता है, उसी प्रकार अपने ऋत्विक् के निर्देशन में राजा चले।

राजा शिक्षक वेदवेत्ताग्रों का ग्रादर-सत्कार करे-

वृद्धांश्च नित्यं सेवेत विशान्वेदविदः शुचीन् ।

## वृद्धसेवी हि सततं रक्षोभिरपि पुज्यते ॥ ३८॥ (२६)

(च) ग्रीर उन (शुचीन्) शुद्ध हृदयवाले (वेदिवदः) वेद के जाता (वृद्धान् विप्रान्) ज्ञानतपस्या में बढ़े-चढ़े ब्राह्मणों की (नित्यं सेवेत) प्रति-दिन सेवा ग्रर्थात् ग्रादर-सत्कार करे (हि) क्योंकि (सततं वृद्धसेवी) सदैव ज्ञान ग्रादि से बढ़े-चढ़े विद्वानों को सेवा करने वाला राजा (रक्षोभिः + ग्रिप पूज्यते) राक्षसों द्वारा भी पूजा जाता है। ग्रर्थात् मर्यादाग्रों-व्यवस्थाग्रों को भग करने वाले पापकर्मकारी राक्षस भी उस राजा से भयभीत होकर वश में रहते हैं, फिर मनुष्यों की तो बात हो क्या है! वे तो स्वतः वशोभूत रहेंगे। ३६।।

राजा वेदवेत्ताग्रों से अनुशासन की शिक्षा ले-

## तेम्योऽधिगच्छेद्विनयं विनीतात्मापि नित्यशः । विनीतात्मा हि नुपतिनं विनश्यति कहिचित् ॥ ३६ ॥ (२७)

(विनीत + ग्रात्मा + ग्रिप) विनयी ग्रर्थात् श्रनुशासन-मर्यादाग्रों में रहने के स्वभाव वाला होते हुए भी राजा (तेम्यः) उन [७। ३७-३६] वेद-वेता गुरुजनों से (नित्यशः) प्रतिदिन (विनयम् ग्रिष्टाच्छेत्) श्रनुशासन श्रीर मर्यादा की शिक्षा ग्रहण करे (हि) क्योंकि (विनीत + ग्रात्मा नृपितः) श्रनुशासन में रहने के स्वभाव वाला राजा (किह्चित् न विनश्यित) [स्वच्छन्द या उद्धत होकर ग्रनर्थकारी कार्यं न करने के कारण] कभी विनाश को प्राप्त नहीं करता ।। ३६ ।।

आनुशित्जनः राजा के प्रनुशासन-विषय में कीटिल्य का मत— ग्राचार्य कीटिल्य ने इस विषय पर प्रकाश डालते हुए लिखा है—

> (क) ''विद्याविनीतो राजा हि प्रजानां विनये रतः। श्रनन्यां पृथिवीं भुङ्क्ते सर्वमूतहिते रतः॥'' [प्र०२।ग्र०४]

श्रर्थात्-विद्यावान् ग्रीर त्रनुशासन-मर्यादा में रहने वाला तथा प्रजाग्रों के हित में तत्पर राजा ही सम्पूर्ण पृथिवी का उपभोग करता है।

#### (ख) ''इन्द्रियजयस्य मूलं विनयः । विनयस्य मूलं वृद्धोपसेवा । वृद्धोपसेवाया विज्ञानम् ।'' [चाण० सू० ५-७]

= इन्द्रियजय का मूल विनय अर्थात् अनुशासनबद्ध रहना है। अनुशासन का मूल वृद्धों की संगति और सेवा है और वृद्ध = पारंगत विद्वानों की संगति का मूल विशिष्ट ज्ञानार्जन करना है।

(ग) ''ग्रविनीतस्वामिलामात् अस्वामिलामः श्रेयात् ।'' [चा० सू० १४]
—विनयहीन — ग्रनुशासन या मर्यादा में न रहने के स्वभाव वाले राजा की
प्राप्ति की ग्रपेक्षा राजा का न होना ही श्रेयस्कर है।
राजा विद्वानों से विद्याएं ग्रहण करे—

# त्रैविद्येम्यस्त्रयीं विद्यां दण्डनीति च शाश्वतीम् । ग्रान्वीक्षिकीं चात्मविद्यां वार्तारमभाश्च लोकतः ॥४३॥(२८)

राजा ग्रीर राजसभा के सभासद तब हो सकते हैं कि जब वे (त्रैवि-द्येम्यः) चारों वेदों की कर्म, उपासना, ज्ञान विद्याग्रों के जानने वालों से (त्रयीविद्याम्) तीनों विद्या (ज्ञाश्वतीं दण्डनीतिम्) सनातन दण्डनीति (ग्रान्वीक्षिकीम्) न्यायविद्या (ग्रात्मिवद्याम्) ग्रात्मिवद्या ग्रर्थात् परमात्मा के गुण-कर्म-स्वभावरूप को यथावत् जानने रूप ब्रह्मविद्या (च) ग्रीर (लोकतः वार्तारम्भान्) लोक से वार्त्ताग्रों का ग्रारम्भ (कहना ग्रीर सुनना) सीख-कर—सभासद् या सभापति हो सकें।। ४३।। (स॰ प्र० १४४)

अनुर्धे टिडन्स : (१) विद्याप्रहरण के सम्बन्ध में कौटिल्य के विचार— कौटिल्य ने इस मान्यता को स्पष्ट करते हुए लिखा है—

- (क) "वृत्तोपनयनस्त्रयोमान्विक्षिकीं च शिष्टेम्यः, वार्तामध्यक्षेम्यः, वण्डनीति वक्तूप्रयोक्तूम्यः श्रुताद्धि प्रृज्ञोपजायते, प्रज्ञाया योगो, योगादात्मवत्तेर्ति विद्या-सामर्थ्यम् ।" [को० श्रर्थं० प्र०२ । ग्र०४]
- = उपनयन के पश्चात् राजा शिष्ट [मनु० १२। १०६] ग्रथित् सदाचारी वेद-वेत्ताओं से त्रयीविद्या भीर न्यायविद्या को सीखे। विविध विभागीय श्रध्यक्षों से व्यापार श्रीर वक्ता-प्रयोक्ता विशेषज्ञों से दण्डनीति सीखे। क्योंकि शास्त्रादि श्रवण से बुद्धि का विकास होता है। उससे योग में रुचि श्रीर योग से श्रात्मवल प्राप्त होता है। यही विद्या का सुपरिणाम है।
- (ख) "वृद्धसेवाया विकानम् । विज्ञानेन म्रात्मानं सम्पादयेत् । सम्पादितात्मा जितात्मा भवति ।" [चाण० सू० ८-६]
- ==वेदवेत्ता विद्वानों से विशेष विद्याज्ञान प्राप्त करके ग्रात्मा की उन्नति करे। ग्रात्मोन्नति से सम्पन्न ही जितेन्द्रिय हो सकता है।
- (२) त्रयीविद्या सम्बन्धी विशेष विस्तृत ज्ञान के लिए द्रष्टव्य हैं १।२३॥ ११।२६४ श्लोक और उनकी समीक्षा।

जितेन्द्रिय राजा ही प्रजाम्रों को वश में रख सकता है---

# इन्द्रियागां जये योगं समातिष्ठेदिवानिशम् । जितेन्द्रियो हि शक्नोति वशे स्थापयितुं प्रजाः ॥ ४४॥ (२६)

जब सभासद् श्रीर सभापित (इन्द्रियाणां जये समातिष्ठेत्) इन्द्रियों को जीतने श्रयांत् अपने वश में रखके सदा धर्म में वर्ते श्रीर श्रधमं से हटें-हटाए रहें, इसलिए (दिवानिशं योगम्) रात-दिन नियत समय में योगाम्यास भी करते रहें (हि) क्योंकि (जितेन्द्रियः) जो जितेन्द्रिय कि श्रपनी इन्द्रियों— जो मन, प्राण श्रीर शरीर प्रजा है इसको जीते बिना (प्रजाः वशे स्थापियतुं शक्नोति) बाहर की प्रजा को श्रपने वश में स्थापन करने को समर्थ कभी नहीं हो सकता ।। ४४ ।। (स॰ प्र॰ १४४)

अन्तु श्रीत्यन्तः कौटिल्य द्वारा इन्द्रियजय पर प्रकाशः — पनु ने इन्द्रिय-जय अर्थात् जितेन्द्रियता को ही प्रधान रूप से राज्यवशीकरण का गुण माना है। राजा की शिक्षा-दीक्षा, अनुशासनाम्यास आदि सभी बातों का उद्देश्य इन्द्रियजय होता ही है। इन सबका परस्पर सम्बन्ध है, जैसा कि श्लोक ३७, ३६, ४३ में और उनकी समीक्षा में दिखाया जा चुका है। कौटिल्य ने भी मनु के अनुसार इन्द्रियजय को सर्व-प्रमुख महत्त्व दिया है और अपने अर्थशास्त्र तथा सूत्र ग्रन्थ में प्रकाश डाला है—

(क) "विद्याविनयहेतुरिन्द्रियजयः, कामक्रोधलोभमानमदहर्षत्यागातृकायः। कर्णत्वगक्षिजिह्याग्राणेन्द्रियागां शब्दस्पर्शेरूपरसगन्धेष्वविप्रतिपत्तिरिन्द्रियजयः। शास्त्रानुष्ठानं वा कृत्स्नं हि शास्त्रमिदमिन्द्रियजयः। तद्विरुद्धवृत्तिरवश्येन्द्रियश्चा-तुरन्तोऽपि राजा सद्यो विनश्यति।" [कौ० श्रयं० प्र०३। श्र० ५]

"जितातमा सर्वार्येः संयुज्यते ।" [चा० सू० १०]

अर्थात्—विद्या और विनय का हेतु — उद्देश्य इन्द्रियजय है। ग्रतः काम, क्रोध, लोभ, मान, मद श्रीर हर्ष के त्याग से इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करनी चाहिए। कान, त्वचा, नेत्र, जीभ और नासिका को उनके विषयों—शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध में प्रवृत्त न होने देना ही इन्द्रियजय कहलाता है। ग्रथवा सक्षेप में शास्त्रों में प्रतिपादित कर्त्तं व्यों के सम्यक् ग्रनुष्ठान को ही इन्द्रियजय कहते हैं। सारे शास्त्रों का मूल कारण इन्द्रियजय है। शास्त्रविहित कर्त्तं व्यों के विपरीत ग्राचरण करने वाला इन्द्रियलोलुप राजा सारी पृथिवी का ग्रधिपति होता हुन्ना भी शीझ विनष्ट हो जाता है। जितेन्द्रिय राजा ही समस्त समृद्धियों को प्राप्त करता है।

(२) इन्द्रियजय का मनुप्रोक्त लक्षण २।७३ [२।६८] में देखिए। वेद में भी स्पष्ट कहा है कि राजा जितेन्द्रिय प्रयात् ब्रह्मचारी रहकर ही तपस्या से राष्ट्र की रक्षा कर सकता है — प्रजाओं को वश में कर सकता है। मनु ने उसी भाव को इस क्लोक में ग्रहण किया है —

"ब्रह्मचर्येण तपसा राजा राष्ट्रं विरक्षति ॥" ग्रथर्व०११।५।४॥ व्यसनों की गणना—

# दश कामसमुत्थानि तथाब्टी क्रोधजानि च। व्यसनानि दुरन्तानि प्रयत्नेन विवर्जयेत्।। ४५।। (३०)

द्दोत्साही होकर (दश कामसमुत्थानि च ग्रध्टी क्रोधजानि) जो काम से दश [७।४७] ग्रीर क्रोध से ग्राठ [७।४६] (व्यसनानि) दुष्ट व्यसन (दुरन्तानि) कि जिनमें फंसा हुग्रा मनुष्य कठिनता से निकल सके उनको (यत्नेन विवर्जयेत्) प्रयत्न से छोड़ ग्रीर छुड़ा देवे।।४५।। (स० प्र०१४४)

# कामजेषु प्रसक्तो हि व्यसनेषु महीपतिः। वियुज्यतेऽर्थधर्माम्यां क्रोधजेष्वात्मनंव तु ॥ ४६॥ (३१)

(हि) क्योंकि (महीपितः) जो राजा (कामजेषु प्रसक्तः) काम से उत्पन्न हुए दश दुष्ट व्यसनों में फंसता है (प्रर्थ-धर्माभ्यां वियुज्यते) वह ग्रर्थ ग्रर्थात् राज्य-धन-ग्रादि भ्रीर धर्म से रहित हो जाता है। (तु) भ्रीर (क्रोधजेषु) जो क्रोध से उत्पन्न हुए ग्राठ बुरे व्यसनों में फंसता है (ग्रात्मना एव) वह शरीर से भी रहित हो जाता है।। ४६।। (स॰ प्र॰ १४४)

दश कामज व्यसन-

## मृगयाऽक्षो दिवास्वप्नः परिवादः स्त्रियो मदः। तौर्यत्रिकं वृथाट्या च कामजो दशको गरगः॥ ४७॥ (३२)

काम से उत्पन्न हुए व्यसन गिनाते हैं ........... (मृगया) मृगया [=शिकार] खेलना (ग्रक्षः) ग्रक्ष ग्रर्थात् चोपड़ खेलना, जूग्रा खेलना ग्रादि (दिवास्वप्नः) दिन में सोना (परिवादः) काम कथा वा दूसरों की निदा किया करना (स्त्रियः) स्त्रियों का ग्रितसंग (मदः) मादक द्रव्य ग्रर्थात् मद्य, ग्रफीम, भांग, गांजा, चरस ग्रादि का सेवन (तौर्य-त्रिकम्) गाना, बजाना, नाचना व नाच कराना सुनना ग्रोर देखना [ये तीन बातें] (वृथाट्चा) वृथा इधर-उधर घूमते रहना (दशक कामजः गणः) ये दश कामात्पन्न व्यसन हैं।। ४७।। (स॰ प्र०१४४)

अन्यक्तीत्जना : 'तौर्यत्रिकम्', 'मृगया', 'स्त्रियः' शब्दों पर विशेष

विचार—(१) तूर्यं चतुरही या वाद्य को कहते हैं, त्रिकम्—नाचना, गाना, वजाना इन तीन क्रियामों के समूह को कहा जाता है। इस प्रकार तौयंत्रिकम् का अर्थं 'वाद्यों के साथ नाचना, गाना, बजाना' होता है। (२) 'स्त्रियाः' बहुवचन [७। ५० में भी] के प्रयोग से मनु अपनी उस मान्यता की ओर संकेत तथा उसकी पुष्टि कररहे हैं कि राजा को भी एक से अधिक स्त्रियों का सेवन नहीं करना चाहिए। एक ही स्त्री से विवाह करना चाहिए। (३) ("मृगं याति अनया सा मृगया, घजर्थे कः") पशुओं का पीछा करना अर्थात् शिकार करने की किया।

क्रोधज ग्राठ व्यसन--

पैशुन्यं साहसं द्रोह ईर्ध्यासूयार्थदूषणम् । वाग्दण्डजं च पारुष्यं क्रोधजोऽपि गणोष्टटकः ॥ ४८ ॥ (३३)

क्रोध से उत्पन्न व्यसनों को गिनाते हैं—(पैशुन्यम्) पैशुन्य ग्रर्थात् चुगली करना (साहसम्) बिना विचारे बलात्कार से किसी स्त्री से बुरा काम करना (द्रोहः) द्रोह रखना (ईष्यां) ईष्यां ग्रर्थात् दूसरे की बड़ाई वा उन्नित देखकर जला करना (ग्रस्या) ग्रम्या—दोषों में गुगा गुणों में दोषारोपण करना (ग्रर्थदूषणम्) ग्रर्थदूषणा ग्रर्थात् ग्रधम्युक्त बुरे कामों में धन ग्रादिका व्यय करना (बाग् दण्डजम्) कठोर वचन बोलना ग्रीर विना ग्रपराध का कड़ा वचन (च) वा (पारुष्यम्) विशेष दण्ड देना (ग्रष्टकः-क्रोधजः + ग्रपि गणः) ये ग्राठ दुर्गुण क्रोध से उत्पन्न होते हैं।। ४८।।

(स॰ प्र॰ १४४)

सभी व्यसनों का मूल लोभ---

### द्वयोरप्येतयोर्म् लं यं सर्वे कवयो विदुः। तं यत्नेन जयेल्लोभं तज्जावेताबुभी गणी ॥४६॥ (३४)

और (एतयो: द्वयो: +अपि मूलं यं लोभम्) जो इन कामज और क्रोधज अठारह दोषों के मूल जिस लोभ को (सर्वे कत्रय: विदुः) सब विदान् लोग जानते हैं (तं यत्नेन जयेत्) उसको प्रयत्न से राजा जीते, क्यों कि (तत्+जौ+एतौ+उभौ गणो) लोभ हीं से पूर्वोक्त अठारह और अन्य दोष भी बहुत से होते हैं।।४६।। (सं-वि-१५३)

"जो सब विद्वान् लोग कामज और कोधजों का मूल जानते हैं कि जिससे ये सब दुर्गुण मनुष्य को प्राप्त होते हैं, उस लोभ को प्रयस्त से छोड़े"। (स॰ प्र•१४५)

कामज ग्रौर क्रोघज व्यसनों में ग्रधिक कष्टदायक व्यसन-

पानमक्षाः स्त्रियश्चैव मृगया च यथाक्रमम् । एतत्कष्टतमं विद्याच्चतुष्कं कामजे गरो।। ४०।। (३४)

(कामजे गणे) काम के व्यसनों में बड़े दुर्गु एए, एक (पानम्) मद्य ग्रादि ग्रर्थात् मदकारक द्रव्यों का सेवन, दूसरा—(ग्रक्षाः) पासों ग्रादि से जूप्रा खेलना, तीसरा—(स्त्रियः एव) स्त्रियों का विशेष सङ्ग, चौथा—(मृगया) मृगया [=शिकार] खेलना (एतत्) ये ﷺ(चतुष्कं कष्टतमं विद्यात्) चार महादुष्ट व्यसन हैं।। ५०।। (स॰ प्र०१४५)

क्ष (यथाक्रमम्) क्रम से पूर्व-पूर्व के अधिकाधिक ......

दण्डस्य पातनं चैव वाक्पारुष्यार्थदूषणे। क्रोघजेऽपि गरो विद्यात्कष्टमेतित्त्रकं सदा॥ ५१॥ (३६)

(च) और (क्रोधजे + ग्रिप गणे) क्रोधजों में (दण्डस्य पातनम्) विना ग्रिपराघ दण्ड देना (वाक् पारुष्य + ग्रेथंदूषणे) कठोर वचन बोलना ग्रीर धन ग्रादि का ग्रन्याय में खर्च करना (एतत्-त्रिकं सदा कष्टं) ये तीन क्रोध से उत्पन्न हुए बड़े दु:खदायक दोष हैं + 11 ५१ 11 (स० प्र०१४५) + (विद्यात्) ऐसा जाने ।

> सप्तकस्यास्य वर्गस्य सर्वत्रेवानुषंगिराः। पूर्वं पूर्वं गुरुतरं विद्याद्वचसनमात्मवान्॥ ५२॥ (३७)

(ग्रस्य सप्तकस्य वर्गस्य) इस [५०-५१ में विश्वित] सात प्रकार के दुर्गु शों के वर्ग में (सर्वत्र + एव + ग्रनुषिङ्गिणः) जो सब स्थानों पर सब मनुष्यों में पाये जाते हैं (ग्रात्मवान्) ग्रात्मा की उन्नित चाहने वाला राजा (पूर्वं पूर्वं व्यसनं गुरुतरं विद्यात्) पहले-पहले व्यसन को ग्रिधिक कष्टप्रद समभे ।। ५२ ।।

"जो ये सात दुर्गु ए दोनों कामज श्रीर क्रोधज दोषों में गिने हैं, इनमें से पूर्व-पूर्व ग्रर्थात् व्ययं व्यय से कठोर वचन, कठोर वचन से अन्याय से दंड देना, इससे मृगया खेलना, इससे स्त्रियों का ग्रत्यन्त सङ्ग, इससे जूग्रा ग्रर्थात् यूत करना श्रीर इससे भी मद्यादि सेवन करना बड़ा दुष्ट व्यसन है"। (स॰ प्र॰ १४५)

व्यसन मृत्यु से भी प्रधिक कष्टदायी-

क्यसनस्य च मृत्योश्च व्यसनं कष्टमुच्यते । व्यसन्यषोऽषो व्रजति स्वर्यात्यव्यसनी मृतः॥ ५३ ॥ (३८) (व्यसनस्य च मृत्योः च) व्यसन श्रीर मृत्यु में (व्यसनं कष्टम् + उच्यते) व्यसन को ही श्रधिक कष्टदायक कहा गया है, क्योंकि (व्यसनी) व्यसन में फंसा रहने वाला व्यक्ति (श्रधः श्रधः याति) दिन-प्रतिदिन दुर्गुणों श्रीर कष्टों में गिरता ही जाता है या श्रवनित को ही प्राप्त होता जाता है, किन्तु (श्रव्यसनी) व्यसन से रहित व्यक्ति (मृतः) मरकर भी (स्वर्याति) स्वर्ग=सुख को प्राप्त करता है श्रर्थात् उसे परजन्म में सुख मिलता है।।५३।।

"इसमें यह निश्चय है कि दुष्ट व्यसन में फंसने से मर जाना अच्छा है क्योंकि जो दुष्टाचारी पुरुष है वह अधिक जियेगा तो अधिक-अधिक पाप करके नीच-नीच गति अर्थात् अधिक-अधिक दुःख को प्राप्त होता जायेगा और जो किसी व्यसन में नहीं फंसा वह मर भी जायेगा तो भी सुख को प्राप्त होता जायेगा। इसलिए विशेष राजा को और सब मनुष्यों को उचित है कि कभी मृगया और मद्यपान आदि दुष्टकामों में न फंसे और दुष्ट व्यसनों से पृथक् होकर धर्मयुक्त, गुरा-कर्म-स्वभावों में सदा वर्तके अच्छे-अच्छे काम किया करें" (स० प्र० १४६)

मन्त्रियों की नियुक्ति --

मौलाञ्छास्त्रविदः शूराँत्लब्धलक्षान्कुलोद्भवान् । सचिवानसप्त चाण्टौ वा प्रकुर्वीत परीक्षितान् ॥५४॥(३६)

(मौलान्) स्वराज्य-स्वदेश में उत्पन्न हुए (शास्त्रविदः) वेदादि शास्त्रों के जानने वाले (शूरान्) शूरतीर (लब्धलक्षान्) जिनके लक्ष्य ग्रौर विचार निष्फल न हों, ग्रौर (कुलोद्गतान्) कुलीन (परीक्षितान्) ग्रच्छे प्रकार सुपरीक्षित (सप्त वा ग्रष्टो) सात वा ग्राठ (सचिवान्) उत्तम, धार्मिक, चतुर मन्त्रो (प्रकुर्वीत) करे ।। ४४ ।। (स० प्र० १४६)

'भीर जो अपने राज्य में उत्पन्न, शास्त्रों के जानने हारे, शूरवीर, जिनका विचार निष्फल न होवे, कुलीन, धर्मात्मा, स्वराज्यभक्त हों, उन सात या आठ पुरुषों को अच्छी प्रकार परीक्षा करके मन्त्री करे; और इन्हीं की सभा में आठवां वा नववां राजा हो। ये सब मिलके कर्त्तव्याकर्त्तव्य कामों का विचार किया करें'। (सं० वि० १५४)

''ग्रपने राज्य ग्रीर देश में उत्पन्न हुए, वेद वा शास्त्रों के जानने वाले, शूरवीर, किंव, गृहस्थ, ग्रनुभवकर्त्ता, सात ग्रथवा ग्राठ धार्मिक बुद्धि-मान् मन्त्री राजा को रखने चाहिएँ''। (पू॰ प्र॰ १११) अस्तु श्री त्य : नियुक्ति से पूर्व श्रमात्यों की परीक्षा विधि—नियुक्ति से पूर्व श्रमात्यों की दढ़ परीक्षा करनी चाहिए। श्रयंशास्त्र में श्राचार्य कौटिल्य ने परीक्षा की प्रकट और गुप्त विधियां बतायी हैं—

(क) प्रकटिविधि—नियुनित से पूर्व राजा प्रामाणिक, सत्यवादी एवं ग्राप्तपुरुषों के द्वारा उनके निवासस्थान ग्रौर उनकी ग्रायिक स्थित की जानकारी करे। सहपाठियों के माध्यम से उनकी योग्यता तथा शास्त्रीय प्रतिभा की, नये-नये कार्य सींपकर उनकी बुद्धि, स्मृति ग्रौर चतुरता की, व्याख्यानों एवं सभाग्रों द्वारा उनकी वाक्यटुता, प्रगत्भता ग्रौर प्रतिभा की; ग्रापत्ति प्रस्तुत करके उनके उत्साह, प्रभाव ग्रौर सहनशक्ति की; व्यवहार से उनकी पवित्रता, मित्रता एवं दढ़ स्वामिभित्त की; सहवासियों एवं पड़ौसियों के माध्यम से उनके शील, बल, स्वास्थ्य, गौरव, ग्रप्रमाद तथा स्थिरवृत्ति की जानकारी करे। उनके मधुरभागी स्वभाव तथा द्वेषरहित स्वभाव की परीक्षा राजा स्वयं करे।

[कौ० ग्रर्थं० प्र० ४। ग्र०८] 🛞

(स) गुप्तविधि—(१) धर्मोपधा —गुप्त धार्मिक उपायों से स्रमात्य के हृदय की पितत्रता की परीक्षा करना। (२) अर्थोपधा—गुप्त स्राधिक लोभ की बातों से, (३) कामोपधा—गुप्त कामसम्बन्धी स्राकर्षणों से, (४) भयोपधा—गुप्त भय स्रादि प्रदर्शित करके स्रमात्यों के हृदय की पितत्रता की परीक्षा करे।

गुप्तचरों द्वारा इतनी परीक्षाएं करने के पश्चात् ही उस व्यक्ति को यथायोग्य ग्रमात्य कार्य पर नियुक्त किया जाना च।हिए।

कौटिल्य का मत है कि धर्मपरीक्षा में पिवत्र सिद्ध ग्रमात्यों को न्यायालय में, ग्रथंपरीक्षामें पिवत्र को करसंग्रह ग्रीर कोषसंरक्षण में, कामपरीक्षा में पिवत्र को अन्त:-पुर ग्रीर विलासस्थानों में, तथा भयपरीक्षा में पिवत्र को अङ्गरक्षक के रूप में नियुक्त करना चाहिए [कौ॰ प्रयं॰ प्र॰ ४। अ० ६]। श्र

<sup>्</sup>रू ''तेषां जनपदमवग्रहं चाप्यतः परीक्षेत । समानविद्योभ्यः शिल्पं, शास्त्र-चक्षुष्मत्तां च, कर्मारम्भेषु प्रज्ञां धारयिष्णुतां दाक्ष्यं च, कथायोगेषु वाग्मित्वं प्रागत्भ्यं प्रतिमानवत्त्वं च, ग्रापद्युत्साहप्रभावौ क्लेशसहृत्वं च, संव्यवहाराच्छौचं मैत्रतां हढ-भक्तित्वं च, संवासिम्यः शीलबलारोग्यसत्त्वयोगम्-अस्तम्भम्-ग्रचापत्यं च, प्रत्यक्षतः संप्रियत्वम्-ग्रवैरित्वं च।" [प्र०४। ग्र०८]

अ "मन्त्रिपुरोहितसलः सामान्येष्विधकरलेषु स्थापितवा अमात्यानुपर्धामः शोधयेत् । " तत्र धर्मोपघाशुद्धान् धर्मस्थीयकण्टकशोधनेषु स्थापयेत्, प्रयोपघाशुद्धान् समाहर्त-सन्निधातृ-निचयकर्मसु, कामोपघाशुद्धान् बाह्याभ्यन्तरिवहाररक्षासु, मयोपघाशुद्धान् वासान्तकार्येषु राज्ञः । सर्वोपधाशुद्धान् मन्त्रिणः कुर्यात् । सर्वत्राशुचीन् खनिद्रव्यहस्तिवनकर्मान्तेषुपयोजयेत् ।"

राजा को सहायकों की ग्रावश्यकता में कारण-

# भ्रपि यत्सुकरं कर्म तदप्येकेन दुष्करम् । विशेषतोऽसहायेन किंतु राज्यं महोदयम् ॥ ५५ ॥ (४०)

(ग्रिप) क्योंकि (विशेषतः + ग्रसहायेन) विशेष सहाय के बिना (यत् सुकरं कमं) जो सुगम कमं है (तत् + ग्रिप) वह भी (एकेन दुष्करम्) एक के करने में कठिन हो जाता है (किन्तु) जब ऐसा है तो (महोदयं राज्यम्) महान् राज्य-कमं एक से कैसे हो सकता है ? इसलिए एक को राजा ग्रीर एक की बुद्धि पर राज्य के कार्य्य को निर्भर रखना बहुत ही बुरा काम है।। ४४।। (स॰ प्र॰ १४६)

"क्यों कि सहायता बिना लिए साधारण काम भी एक को करना कठिन हो जाता है। फिर बड़े भारी राज्य का काम एक से कैसे हो सकता हैं? इसलिए एक को राजा बनाना और उसी की बुद्धि पर सारे काम का बोभ रखना बुद्धिमत्ता नहीं है"। (पू॰ प्र॰ १११)

मन्त्रियों के साथ मन्त्रणा करे-

# तैः सार्धे चिन्तयेन्नित्यं सामान्यं सन्धिवग्रहम् । स्थानं समुदयं गुप्ति लब्धप्रशमनानि च ॥५६॥ (४१)

इससे सभापित को उचित है कि (नित्यम्) नित्यप्रति (तै: सार्धम्) उन [७। १४] राज्यकर्गों में कुशल विद्वान् मन्त्रियों के साथ (सामान्यम्) सामान्य करके किसी से (सिन्ध-विग्रहम्) सिन्ध = मित्रता. किसी से विग्रह = विरोध, (स्थानम्) स्थित समय को देखकर के चुपचाप रहना, ग्रपने राज्य की रक्षा करके बैठे रहना (समुदयम्) जब ग्रपना उदय ग्रर्थात् वृद्धि हो तब दुष्ट शत्रु पर चढ़ाई करना (गुप्तिम्) मूल राज, सेना, कोश ग्रादि की रक्षा (लब्धप्रशमनानि) जो-जो देश प्राप्त हो उस उम में शान्ति-स्थापना, उपद्रव-रहित करना (चिन्तयेत्) इन छः गुणों का विचार नित्यप्रति किया करे ।। ५६।। (स० प्र० १४६)

"महाराजा को उचित है कि मन्त्रियों समेत छः बातों पर विचार करे—१. मित्र, २. शत्रु में चतुरता, ३. ग्रपनी उन्नित, ४. ग्रपना स्थान, ४. शत्रु के ग्राक्रमण से देश की रक्षा, ६. विजय किये हुए देशों की रक्षा, स्वास्थ्य ग्रादि प्रत्येक विषय पर विचार करके यथार्थ निर्णय से जो कुछ ग्रपनी ग्रीर दूसरों की भलाई की बात विदित हो उसे करना"।

(পু০ স০ १११)

#### तेषां स्वं स्वमभिप्रायमुपलभ्य पृथक् पृथक् । समस्तानां च कार्येषु विदय्याद्धितमात्मनः ॥ ५७ ॥ (४२)

(तेषाम्) उन सभासदों का (पृथक्-पृथक् स्व स्वम् + ग्रिभिप्रायम् उपलम्य) पृथक्-पृथक् ग्रपना-ग्रपना विचार ग्रोर ग्रिभिप्राय को सुनकर (समस्तानां कार्येषु) सभी के द्वारा कथित कार्यों में (ग्रात्मनः हितम्) जो कार्य ग्रपना ग्रीर ग्रन्य का हित्कारक हो (विद्यात्) वह करने लगना श्रा ५७।। (स॰ प्र० १४७) (पूना॰ प्र१११ पर भी)

अधित्—वही कार्य करे। भावश्यकतानुसार ग्रन्थ ग्रमात्यों की नियुक्ति—

प्रन्यानिप प्रकुर्वीत शुचीन्प्राज्ञानवस्थितान् । सम्यगर्थसमाहर्तृ नमात्यान्सुपरीक्षितान् ॥ ६०॥ (४३)

[ग्रावश्यकता पड़ने पर] (ग्रन्यान् ग्रिप) ग्रन्य भी (ग्रुचीन्) पिव-त्रात्मा (प्राज्ञान्) बुद्धिमान् (ग्रवस्थितान्) निश्चित बुद्धि (सम्यक् ग्रर्थ-समाहत् न्) पदार्थों के संग्रह करने में ग्रितचतुर (सुनरीक्षितान्) सुपरीक्षित (ग्रमात्यान् प्रकुर्वीत) मन्त्री करे।। ६०।। (स० प्र० १४७)

''इसी प्रकार म्रन्य भी राज्य म्रौर सेना के म्रधिकारी जितने पुरुषों से राज्यकार्य सिद्ध हो सके उतने ही पवित्र, धार्मिक विद्वान् चतुर, स्थिर बुद्धि पुरुषों को राज्यसामग्री के वर्धक नियत करे।'' (सं० वि० १५४)

# निवर्तेतास्य यावद्भिरितिकर्तव्यता नृभिः । तावतोऽतन्द्रितान्दक्षान्प्रकुर्वोत विचक्षणान् ॥ ६१ ॥ (४४)

श्रु (याविद्भः नृभिः इतिकर्त्तः यता निवर्तेत) जितने मनुष्यों से कार्यं सिद्ध हो सके (तावतः) उतने (अतिन्द्रतान्) ग्रालस्परहित (दक्षान्) वलवान् ग्रोर (विचक्षणान्) बड़े-बड़े चतुर प्रधान पुरुषों को (प्रकुर्वीत) ग्रधिकारी ग्रर्थात् नौकर करे।। ६१।। (स॰ प्र॰ १४७)

#### **% (ग्रस्य) इस राजा का** .....

अर्जुटारे का : 'इतिकर्त्तंथता' का अमिप्राय — यहां 'इति' शब्द 'ग्रथ' का विपरीतार्थंक है। इसका ग्रथं है 'पूर्णता' या 'समाप्ति'। इस प्रकार 'इतिकर्त्तव्यता' का ग्रथं हुग्रा—'सभी राज्यकार्यों की पूर्णता'। जितने भी अमात्यों या ग्रधिकारियों से राज्यसंचालन के कार्य पूर्णांकप से सम्पन्त हो सकें, जतनों की राजा नियुक्ति करले। पुनः जनके ग्रधीन ग्रन्य सहयोगी ग्रधिकारियों, भृत्यों की नियुक्ति करें। यह ग्रगले क्लोक में 'तेषामर्थे' पद से जक्त है। ग्रगले क्लोक की इससे वाक्यगत संगति है।

अमात्यों के सहयोगी अधिकारियों की नियुक्ति-

# तेषामर्थे नियुञ्जीत शूरान्यक्षान्कुलोद्ग्गतान् । शुचीनाकरकर्मान्ते भीरूनन्तनिवेशने ॥ ६२ ॥ (४४)

[५४-६१ में विणत] (तेषाम् + प्रयों) इनके प्रधीन (शूरान्) शूरवीर (दक्षान्) बलवान् (कुलोदगतान्) कुलोत्पन्न (शुचीन्) पवित्र भृत्यों को (प्राकरकर्मान्ते) बढ़े-बड़े कर्मों में, ग्रीर (भीरून् + ग्रन्तिनिवेशने) भीरू = डरने वालों को भोतर के कर्मों में (नियुञ्जीत) नियुक्त करे ॥ ६२ ॥ (स० प्र० १४७)

प्रधान दूत की नियुक्ति-

# दूतं चैव प्रकुर्वीत सर्वशास्त्रविशारदम् । इङ्गिताकारचेष्टजं शुचि दक्षं कुलोद्गतम् ॥ ६३ ॥ (४६)

(कुलोइगतम्) जो प्रशंसित कुल में उत्पन्न (दक्षम्) चतुर (शुनिम्) पित्र (इङ्गित + ग्राकार + चेष्टज्ञम्) हावभाव शौर चेष्टा से भोतर हृदय ग्रीर भिवष्यत् में होने वाली बात को जानने हारा (सर्वशास्त्रविशारदम्) सब शास्त्रों में विशारद चतुर है (दूतम् एव प्रकुर्वीत) उस दूत को रक्से ।। ६३।। (स० प्र० १४७)

''तथा जो सब शास्त्र में निपुण नैत्रादि के संकेत, स्वरूप तथा चेष्टा से दूसरे के हृदय की बात को जानने हारा, शुद्ध, बड़ा स्मृतिमान्, देश, काल जाननेहारा, सुन्दर, जिसका स्वरूप बड़ा, वक्ता और अपने कुल में मुख्य हो, उस और स्वराज्य और परराज्य के समाचार देने हारे अन्य दूतों को भी नियत करे।'' (सं० वि० १५४)

श्रेष्ठ दूत के लक्षण--

# श्रनुरक्तः ग्रुचिदंक्षः स्मृतिमान्देशकालवित् । वपुष्मान्वीतभीर्वाग्मी दूतो राज्ञः प्रशस्यते ॥ ६४ ॥ (४७)

वह ऐसा हो कि (ग्रनुरक्तः) राज-काम में ग्रत्यन्त उत्साह प्रीतियुक्त (ग्रुचिः) निष्कपटी, पित्रशत्मा (दक्षः) चतुर (स्मृतिमान्) बहुत समय की बात को भी न भूलने वाला (देशकालिबत्) देश ग्रीर कालानुकूल वर्तमान का कर्त्ता (वपुष्पान्) सुन्दररूपयुक्त (बीतभोः) निभय, ग्रीर (वाग्मी) बड़ा वक्ता (राज्ञः दूतः प्रशस्यते) वही राजा का दूत होने में प्रशस्त है।। ६४।। (स० प्र०१४७)

# स्रमात्ये दण्ड स्रायत्तो दण्डे वैनयिकी क्रिया। नृपतौ कोशराष्ट्रे च दूते संधिद्विपर्ययौ॥ ६४॥ (४८)

(ग्रमात्ये दण्डः) ग्रमात्य को दण्डाधिकार (दण्डे वैनयिकी क्रिया) दण्ड में विनय = ग्रनुशासित क्रिया ग्रर्थात् जिससे ग्रन्थायरूप दण्ड न होने पावे (नृपतौ कोशराष्ट्रे) राजा के ग्रधीन कोश ग्रौर राष्ट्र (च) तथा सभा के ग्रधीन सब कार्य, ग्रौर (दूते संधिविपर्ययौ) दूत के ग्रधीन किसी से मेल वा विरोध करना (ग्रायत्तः) ग्रधिकार देवे ॥ ६५ ॥ (स० प्र०१४८)

अद्भु श्री ट्यन्यः राजा श्रीर श्रमात्यों के कार्यों का विमाजन — राजा को राष्ट्र श्रीर राष्ट्रीय स्तर के कार्यविभाग सेना तथा कोश == खजाना श्रादि अपने सीघे नियन्त्रण में रखने चाहिएं। श्रमात्यों को दण्ड-त्याय श्रादि का श्रिषकार सौंप देवे श्रीर दण्डाधिकारियों को अनुशासन बनाये रखने या शिक्षा व्यवस्था श्रादि का श्रिषकार सौंपे। दूत के श्रधीन संघि श्रीर विरोध श्रादि की नीतियों का निर्धारण होना चाहिए। ये प्रधान श्रमात्य श्रपने-अपने विभागों का संचालन करें श्रीर राजा से सम्पर्क रखें। इस प्रकार कार्य सुचारु रूप से सम्पन्न होता है।

दूत के कार्य-

# दूत एव हि संधत्ते भिनत्त्येव च संहतान्। दूतस्तत्कुरुते कमं भिद्यन्ते येन मानवाः॥६६॥ (४६)

(हि) क्यों कि (दूत: एव) दूत ही ऐसा व्यक्ति होता है जो (संघत्ते) शत्रु ग्रीर ग्रपने राजा का मेल करा देता है (च) ग्रीर (सहतान् भिनित्त + एव) मिले हुए शत्रुग्रों में फूट भी डाल देता है (दूत: तत् कमं कुछते) दूत वह काम कर देता है (येन मानवा: भिद्यन्ते) जिससे शत्रुग्रों के लोगों में भी फूट पड़ जाती है।। ६६।।

"दूत उसको कहते हैं जो फूट में मेल ग्रौर मिले हुए दुव्टों को फोड़-तोड़ देवे, दूत वह कर्म करे जिससे शत्रुग्नों में फूट पड़े।" (स॰ प्र॰ १४८)

अनुविद्या कोटिल्य के प्रनुसार दूत के कार्य — प्राचार्य कीटिल्य ने विस्तार से दूत के कार्यों का वर्णन किया है —

प्रेषणं सन्धिपालत्वं प्रतापो मित्रसंग्रहः। उपजापः सुहृद्दभेदो दण्डगूढातिसारराम् ॥ बन्धुरस्नापहरणं चारज्ञानं पराक्रमः। समाधिमोक्षः दूतस्य कर्मयोगस्य चाश्रयः॥ प्रि०११। प्र०१५] ग्रथान्—ग्रपने राजा का संदेश दूसरे राजा के पास ले जाना ग्रीर उसको लाना, सन्विभाव को बनाये रखना, श्रपने राजा के प्रताप को बनाना, श्रधिक से श्रिषक मित्र बनाना, शत्रु के पक्ष के पृष्ठ्यों को फोड़ना, शत्रु के मित्रों को उससे विमुख करना, कार्यरत अपने गुष्तचरों श्रयवा सैनिकों को श्रापत्ति से पूर्व निकाल लाना शत्रु के बांघवों श्रीर रत्न श्रादि का श्रपहरण, शत्रु देश में कार्यरत श्रपने गुष्तचरों के कार्य का निरीक्षण, समय पड़ने पर पराक्रम दिखाना, बन्धक रखे शत्रु बान्धवों को शर्त के श्राधार पर छोड़ना, दोनों राजाशों की भेंट श्रादि कराना, दूत के कार्य हैं।।

#### स विद्यादस्य कृत्येषु निगूढेङ्गितचेष्टितः। स्राकारमिङ्गितं चेष्टां मृत्येषु च चिकीषितम् ॥६७॥ (५०)

(सः) वह दूत (ग्रस्य) शत्रु-राजा के (कृत्येषु) ग्रसंतुष्ट या विरोधी लोगों में (च) ग्रीर (भृत्येषु) राजकमंचारियों में (निगृद+इङ्गित+ चेष्टितः) गुप्त संकेतों एवं चेष्टाग्रों से (ग्राकारम्) शत्रु राजा के ग्राकार= भाव (इङ्गितम्) संकेत=हाव (चेष्टाम्) चेष्टा=प्रयत्न को तथा (चिकीषि-तम्) उसके ग्रभिलषित कार्य, उसकी इच्छाग्रों को (विद्यात्) जाने ॥ ६७॥

आनु श्री टिन्सं : (१) कृत्य शब्द का राजनीतिपरक अर्थ — यहां 'कृत्य' शब्द राजनीतिक योगरू वि है। 'कृत्य' उन लोगों को कहते हैं जो, घन, स्त्री, सम्पत्ति ग्रादि के लोभ से ग्रपने पक्ष में किये जा सकते हैं। कौटिल्य ग्रयं शास्त्र में इनके चार भेद बतलाये हैं—

#### मृद्धलुब्धमीतावमानिनस्तु परेषां कृत्याः । [की० प्रयं प्र० ८। प्र० १२]

सत्रुराज्य के जो व्यक्ति ग्रपने राजा पर क्रोध रखते हैं वे 'क्रुढकुत्य', जो लालची स्वभाव के हैं वे 'लुट्धकृत्य', जो डर के कारण दवे रहते हैं वे 'भीतकृत्य', ग्रौर जो राजा से ग्रपमानित किये गये हैं वे 'ग्रपमानितकृत्य' कहलाते हैं। दूत का यह कर्म है कि उपगुंक्त लुट्ध ग्रौर क्षुट्ध व्यक्तियों ग्रौर कर्मचारियों से शत्रु राजा के गुप्त रहस्यों को जाने।

(२) इङ्गित और माकार का मर्थ- 'इंगितमन्ययावृत्तिः । आकृतिग्रहण-माकारः ।'' [कौ॰ ग्रयं॰ प्र० १० । ग्र० १४] = स्वाभाविक क्रियाओं के विपरीत भिन्न चेप्टाएं 'इगिन' कहलाती हैं। चेप्टाओं को प्रकट करने वाले ग्रंगों की ब्राकृति 'ग्राकार' कहलाती है ।

#### बुद्ध्वा सर्वं तत्त्वेन परराजिकीर्षितम्। तथा प्रयत्नमातिष्ठेद्यथाऽऽत्मानं न पीडयेत्।। ६८ ॥ (५१)

वह सभापति ग्रीन्स्य सभासद् वा दूत ग्रादि (तत्त्वेन) यथार्थ से (परराजिविकिपितम्) दूसरे विरोधी राजा के राज्य का श्रिश्राय (बुद्ध्वा)

जानकर (तथा प्रयत्नम् + म्रातिष्ठेत्) वैसा यत्न करे (यथा) कि जिससे (म्रात्मानं न पीडयेत्) ग्रपने को पीड़ा न हो ॥ ६८ ॥ (स० प्र०१४८) राजा के निवास-योग्य देश—

## जाङ्गलं सस्यसंपन्नमार्यप्रायमनाविलम् । रम्यमानतसामन्तं स्वाजीव्यं देशमावसेत् ॥ ६६ ॥ (५२)

राजा (जाङ्गलम्) जांगल प्रदेश = जहां उपयुक्त पानी बरसता हो, बाढ़ न ग्राती हो, खुली हवा ग्रोर सूर्य का पर्याप्त प्रकाश हो, धान्य ग्रादि बहुत उत्पन्न होता हो (सस्यसंपन्नम्) हरा-भरा (ग्रायंप्रायम्) श्रेष्ठ लोगों का बाहुल्य (ग्रनाविलम्) रोगरहित (रम्यम्) रमणीय (ग्रानतसामन्तम्) विनम्रता का व्यवहार करने वाले निवासो (सु +ग्राजीव्यम्) अच्छी ग्राजीविकाग्रों से जो सम्पन्न हो (देशम् । ग्रावसेत्) ऐसे देश में निवा सस्यान करे। ६६।।

छः प्रकार के दुर्ग---

घन्वदुर्गं महोदुर्गमब्दुर्गं वार्क्षमेत्रे वा। नृदुर्गं गिरिदुर्गं वा समाश्रित्य वसेत्तुरम् ॥ ७० ॥ (५३)

(धन्वदुर्गम्) धन्वदुर्ग—मरुस्थल में बना किला जहां मरुभूमि के कारण जाना दुर्गम हो (महीदुर्गम्) महीदुर्ग—पृथिवी के अन्दर तहलाने या गुफा के रूप में बना किला या मिट्टी की बड़ी-बड़ो मेढों से घिरा हुआ (अप् + दुर्गम्) जलदुर्ग—जिसके चारों और पानी हो (वा) अथवा (वार्क्षम्) वृक्षदुर्ग—जो घने वृक्षों के वन से घिरा हो (नृदुर्गम्) नृदुर्ग—जो सेना म घिरा रहे, जिसके चारों ओर सेना का निवास हो (वा) अथवा (गिरिदुर्गम्) गिरिदुर्ग—पहाड़ के ऊपर बनाया पहाड़ों से घरा किला (समाधिरय) बनाकर और उसका आश्रय करके (पूरं वसेत्) अपने निवास में रहे।।७०।।

महर्षि दयानन्द ने 'धन्वदुर्गम् के स्थान पर 'धनुर्दुर्गम् पाठ लेकर इस स्लोक का अर्थ इस प्रकार किया है—

"इस लिए सुन्दर जगल धन-घान्य युक्त देश में (धनुर्दुर्गम्) धनुर्धारी पुरुषों से गहन (महीदुर्गम्) मट्टी से किया हुन्ना (ग्रब्दुर्गम्) जल से घेरा हुन्ना (बार्सम्) न्नर्थात् चारों न्नोर वन (नृदुर्गम्) चारों न्नोर सेना रहे (गिरिदुर्गम्) न्नर्थात् चारों न्नोर पहाड़ों के बीच में कीट बनाके इस के मध्य में नगर बनावे।" (स॰ प्र०१४८)

अर्जु राकित्य कीटिलीय मर्थशास्त्र में चार प्रकार के दुर्ग -कीटिल्य ने म्रपने अर्थशास्त्र जल चार दुर्गों का ही उल्लेख किया है- (१) ग्रीदक = जलदुर्ग, (२) पार्वत = गिरिदुर्ग, (३) घान्वन = घन्वदुर्ग, (४) वनदुर्ग = वृक्षदुर्ग।
पर्वतदुर्ग की श्रेष्ठता —

सर्वेण तु प्रयत्नेन गिरिदुर्गं समाध्येत्। एषां हि बाहुगुण्येन गिरिदुर्गं विशिष्यते॥ ७१॥ (५४)

राजा (सर्वेण तु प्रयत्नेन) सब प्रकार से प्रयत्न करके (गिरिदुर्ग समाश्रयेत) 'पर्वतदुर्ग' का ही ग्राश्रय करे—बनाकर रहे (हि) क्योंकि (बाहुगुण्येन) सब दुर्गों में ग्रधिक विशेषताग्रों के कारण (गिरिदुर्ग विशिष्यते) पर्वतदुर्ग ही सर्वश्रेष्ठ है, ग्रतः यह यत्न रखना चाहिए कि 'पर्वतदुर्ग' ही बन सके।। ७१।। दुर्गं का महत्त्व—

एकः शतं योषयति प्राकारस्थो धनुर्धरः। शतं दशसहस्राणि तस्माद् दुर्गं विधीयते ॥ ७४ ॥ (५५)

(प्राकारास्यः) नगर के चारों ग्रोर प्राकार = प्रकोटाबनावे क्यों कि उस में स्थित हुग्रा (एकः धनुषंरः) एक वीर धनुषंरी शस्त्रयुक्त पुरुष (शतम्) सो के साथ, ग्रीर (शतं दशसहस्राणि) सो दश हजार के साथ (योधयित) युद्ध कर सकते हैं (तस्मात् दुर्गं विधीयते) इसिलए ग्रवश्य दुर्ग का बनाना उचित है।। ७४।। (स॰ प्र० १४८)

तत्स्यादायुधसंपन्नं धनधान्येन वाहनैः। ब्राह्मणैः शिल्पिभर्यन्त्रैर्यवसेनोदकेन च ॥ ७५ ॥ (५६)

(तत्) वह दुर्गं (म्रायुधः) शस्त्रास्त्र (धन-धान्येन वाहनैः) धन, धान्य, वाहन (ब्राह्मणैः) ब्राह्मण्, जो पढ़ाने उपदेश करने हारे हों (शिल्पिभः) कारीगर (यन्त्रैः) यन्त्र—नाना प्रकार की कला (यवसेन) चारा-धास (वा) स्रीर (उदकेन) जल मादि से (सम्पन्नं स्यात्) सम्पन्न म्रर्थात् परिपूर्णं हो ॥ ७५॥ (स० प्र० १४८)

राजा का निवास-गृह ---

तस्य मध्ये सुपर्याप्तं कारयेद् गृहमात्मनः । गुप्तं सर्वतुं कं शुभ्रं जलवृक्षसमन्वितम् ॥ ७६ ॥ (५७)

(तस्य मध्ये) उसके मध्य में (जल-वृक्ष-समन्वितम्) जल, वृक्ष,पुष्पादिक युक्त (गुष्तम्) सब प्रकार से रक्षित (सर्व +ऋतुकम्) सब
ऋतुओं में सुखकारक (गुभ्रम्) श्वेतवर्ण (ग्रारमनः गृहम्) प्रपने लिए घर
(सुपर्याप्तम्) जिसमें सब राजकार्य का निर्वाह हो वैसा (कारयेत्)
बनवावे।। ७६।। (स॰ प्र०१४८)

राजा के विवाहयोग्य भार्या-

तवध्यास्योद्वहे.द्भार्यां सवर्णाः लक्षणान्विताम् । कुले महति संमूतां हृद्यां रूपगुणान्विताम् ॥ ७७ ॥ (४८)

इतना प्रयात् बहानयं से निद्या पढ़के यहां तक राज-काम करके परचात् (रूपगुण + प्रनिवताम्) सोन्दर्यकप गुण्युक्त (हृद्याम्) हृदय को प्रति-प्रिय (महति कुले संभूताम्) बड़े उत्तम कुल में उत्पन्न (लक्षण + प्रनिवताम्) सुन्दर लक्षण्युक्त (सवर्णा भार्याम् उद्वहेत्) प्रपने सनिय कुल की कन्या जो कि प्रपने सहत विद्यादि गुण-कर्म-स्वभाव में हो उस एक ही स्त्री के साथ विवाह करे। दूसरी सब स्त्रियों को प्रगम्य समक्कर दृष्टि से भी न देखे।। ७७।। (स॰ प्र०१४६)

※ (तत्+अध्यास्य) पूर्वोक्त राजभवन में निवास करके · · · · · · प्रोहित का वरण एवं उसके कर्तव्य—

पुरोहितं च कुर्वीत वृण्यादेव चर्तिवजः। तेऽस्य गृह्याग्णि कर्माणि कुर्युर्वेतानिकानि च ॥ ७८॥ (५६)

(पुरोहित च ऋत्विजं वृण्यात एव प्रकुर्वीत) पुरोहित ग्रीर ऋत्विक् का स्वीकार इसलिए करे कि (ते) वे (गृह्याणि च वैतानिकानि ग्रस्य कर्माणि कुर्युः) ग्राग्निहोत्र ग्रीर पक्षेष्टि ग्रादि सब राजघर के कर्मों को करें ग्रीर ग्राप सर्वेदा राजकार्य में तत्पर रहे।। ७६।। (स० प्र०१४६)

श्चिन्तु ट्यीट्डन् : वैतानिक श्रीर गृह्य कर्म — यहां 'वैतानिक' शब्द का श्रयं विस्तृत श्रयंत् लम्बे समय तक चलने वाले 'यजों' से श्रीर 'गृह्य कर्मों से घर के धार्मिक श्रनुष्ठानों और दैनिक पञ्चमहायजों से श्रीभप्राय है। ७६ में क्लोक में वैतानिक यज्ञों को स्पष्ट कर दिया है। राजा को समयानुसार पञ्चमहायज्ञों के श्रितिरक्त बृहत् यज्ञों का श्रायोजन भी करते रहना चाहिए। इन कार्यों के लिए पुरोहित या ऋत्विक् का वरण किया जाता है। २।११६ [२।१४३] में ऋत्विक् का लक्षण करते हुए भी इन सभी यज्ञों की गणना की है, वही भाव इस क्लोक में है।

यजेत राजा कृतुर्भिविविधैराप्तदिसर्वः । धर्मार्थं चैव विप्रेम्यो दद्याद्वोगान्धनानि च ॥ ७६ ॥ (६०)

(राजा) राजा (ग्राप्तदक्षिएं। विविधः क्रतुभिः) बहुत दक्षिणा वाले ग्रनेक यज्ञों को (यजेत) किया करे (च) तथा (धर्माषंम्) धर्म के लिए (विप्रेम्यः) विद्वान् ब्राह्मणों को (भोगान् च धनानि दद्यात्) भोग्य वस्तुग्रों एवं धनों का दान करे।। ७६।।

# सांवत्सरिकमाप्तैश्च राष्ट्रादाहारयेद्रबलिम् । स्याच्चाम्नायपरो लोके वर्तेत पितृवन्नृषु ॥ ८० ॥ (६१)

- + (सांवत्सरिकं बिलम्) वार्षिक कर (ग्राप्तः ग्राहारयेत्) ग्राप्त पुरुषों के द्वारा ग्रहण करे (च) ग्रीर जो सभापतिरूप राजा ग्रादि प्रधान पुरुष हैं वे सब (ग्राम्नायपरः) सभा-वेदानुकूल होकर ﷺ (नृषु पितृवत् वर्तेत) प्रजा के साथ पिता के समान वर्तों।। ८०।। (स० प्र० १५०)
  - + (राष्ट्रात्) राष्ट्र प्रर्थात् राज्यवासियों से...... ﴿ (लोके) राज्य में.....

अर्जुक्री किन्द्र : आप्त और बिल का विशेष धर्य — 'ग्राप्त' ग्रीर 'बिल' परम्परागत शास्त्रीय शब्द हैं। शास्त्रों में बहुप्रयोग के ग्राधार पर इनके ग्रपने विशेष ग्रयं रूढ़ हो गये हैं—

- (१) 'ग्राप्तः' सन्द 'ग्राप्ल व्याप्ती' (स्वादि) धातु से 'क्त' प्रत्यय के योग से बना है। ग्राप्ते विषय में पूर्णतः व्याप्त ग्रयात् व्यापक ग्रीर प्रत्यक्ष ज्ञान रखने वाले धार्मिक व्यक्ति को 'ग्राप्त' कहते हैं। राजा को प्रत्येक विभाग में मुख्य ग्रधिकारी ऐसे ग्राप्तपुरुष रखने चाहिए।
- (२) बिल का अर्थ होता है—अन्त या भोजन आदि से यजार्थ निकाला गया शेष भाग = अंश । जैसे बिलिवैश्वदेव यज्ञ में भोजन का कुछ अंश प्राणियों के लिए निकाल कर रखा जाता है। यहां, राजा जो अन्त के छठे भाग के रूप में प्रजाओं से कर लेता है उसे 'बिलि' कहा गया है। कर के विभिन्न रूपों और उनके अन्तर को समक्षने के लिए देखिए ८। ३०७ पर अनुशीसन।

विविध विभागाध्यक्षों की नियुक्ति-

म्रव्यक्षान्विविधान्कुर्यात्तत्र तत्र विपश्चितः । तेऽस्य सर्वाण्यवेक्षेरन्नृणां कार्याणि कुर्वताम् ॥ ६१ ॥ (६२)

राजा (विविधान्) अनेक (विपिश्चतः अध्यक्षान्) मेधावी, प्रतिभा-शाली, योग्य विद्वान् अध्यक्षों को (तत्र तत्र) आवश्यकतानुसार विभिन्न विभागों में (कुर्यात्) नियुक्त करे (ते) वे विभागाध्यक्ष (अस्य) इस राजा के द्वारा नियुक्त (सर्वाणि) अन्य सब (कार्याणि कुर्वताम्) अपने अधीन कार्य करने वाले (नृणाम्) कर्मचारो लोगों का (अवेदोरन्) निरीक्षण किया करें।। ८१।।

"उस राज्यकार्य में विविध प्रकार के अध्यक्षों को सभा नियत करे। इनका यही काम है—जितने-जितने, जिस-जिस काम के राजपुरुष होवें, नियमानुसार वर्त्तकर यथावत् काम करते हैं वा नहीं। जो यथावत् करें तो उनका सत्कार भ्रौर जो विरुद्ध करें तो उनको यथावत् दण्ड दिया करे।" (स० प्र०१५०)

आद्युर्धी ट्यन्सः (१) कीटिल्य के स्रनुसार विमागाध्यक्ष—ग्राचार्यं कीटिल्य ने प्रयंशास्त्र प्र० २२। प्र० ६ से ५२। ३४ तक अध्यक्षप्रचार नामक ग्रधिकरक में योग्यता, शक्ति, और परीक्षानुसार ग्रनेक विभागाध्यक्षों ग्रीर उपविभागाध्यक्षों का विभाजन; विभाग ग्रीर कार्यानुसार होना चाहिए । कीटिल्य द्वारा परिगणित कुछ ग्रध्यक्ष निम्न हैं—

- १. सेनाष्यक्ष = सम्पूर्ण सेनाम्रों का निरीक्षक, २. कोषाध्यक्ष = खजाने का म्राप्यक्ष, ३. म्राकराष्यक्ष = लानों का मध्यक्ष, ४. म्रक्षपटलाष्यक्ष = म्राय-व्यय का महा-निरीक्षक, ५. कोष्ठगाराष्यक्ष = कोठारी, ६. ग्रायुधगाराष्यक्ष = युद्ध-सामग्री का ग्रवि-कारी, ७. पण्याध्यक्ष = बाजार का नियन्त्रक ग्रधिकारी, ८. कुप्याध्यक्ष = वन की वस्तुर्ग्रो का ग्रष्टियक्ष, ६. स्वर्णाध्यक्ष =सोने-चांदी का ग्रष्टियक्ष, १०. लोहाध्यक्ष =लोहा ग्रादि घातुम्रों का ग्रष्यक्ष, ११. सीताष्मक्ष चक्रिष विभाग या कर के रूप में एकत्रित घान्य का म्राच्यक्ष, १२. शुल्काच्यक्ष = च्ंगी का म्राधिकारी, १३. पौतवाध्यक्ष = तोल-माप का नियन्त्रक प्रधिकारी, १४. मानाध्यक्ष = देश-काल के मानों का नियन्त्रक, १५. सूत्राध्यक्ष =वस्त्र या सुत व्यवसाय का ग्रध्यक्ष, १६. सूनाध्यक्ष =वधस्थान का ग्रधिकारी, १७. नगराष्यक्ष = नगर का प्रमुख श्रधिकारी, १८. नावध्यक्ष = नौका परिवहन का अवि-कारी, १६. गो-प्रध्यक्ष =गौ ग्रादि दुधारू पशुप्रों का व्यवस्थापक ग्रधिकारी, २०. ग्रहवा-घ्यक्ष = ग्रहवशाला का ग्रर्षिकारी, २१. हस्ति-ग्रघ्यक्ष ≠हस्तिशाला का ग्रधिकारी. २२. रथाध्यक्ष = रथसेना का अधिकारी, २३. पत्त्यध्यक्ष = पैदल सेना का अधिकारी २४. मुद्राष्ट्रयक्ष - मुद्रा-व्यवस्थः का अधिकारी, २५. विविताध्यक्ष - चरागाह का ग्राच्यक्ष २६. लवणाध्यक्ष = टकसाल का ग्राधिकारी, २७. धर्माध्यक्ष = धर्म-निर्णादक ग्रिधिकारी।
- (२) विषक्तिचत का अर्थ 'विषक्तिचत्' 'प्रतिभाशाली मेधावी विद्वान्' को कहते हैं। निरुक्त ३।१४ में कहा है ''विषक्तिचत् मेधावी-नाम।'' राजा योन्य प्रतिभाशाली, मेधावी, विद्वानों को ही विविध विभागों में ग्रध्यक्ष नियुक्त करे।

राजा स्नातक विद्वानी का सत्कार करे-

ब्रावृत्तानां गुरुकुलाद्विप्रागां पूजको भवेत्। नृपागामक्षयो ह्येष निधिब्रह्मोऽभिधीयते ॥ ८२॥ (६३)

(नृपाणां ब्राह्म: एषः ग्रक्षयः निधिः विधीयते) सदा जो राजाओं को वेक इचाररूप ग्रक्षय कोश है (गुरुकुलात् ग्रावृत्तानां पूजकः भवेत्) इसके प्रचार के लिए कोई यथावत् ब्रह्मचर्य से वेदादि शास्त्रों को पढ़कर गुरुकुल

से म्रावे, उसका सरकार, राजा भीर सभा यथावत करें (विप्राणाम) तथा उनका भी जिनके पढ़ाये हुए विद्वान होवें। इस बात के करने से राज्य में विद्या की उन्नति होकर मृत्यन्त उन्नति होती है।। ८२।। (स० प्र०१५०) युद्ध के लिए गमन तथा युद्धसम्बन्धी व्यवस्थाएँ—

समोत्तमाधमे राजा त्वाहृतः पालयन्प्रजाः।

न निवर्तेत संग्रामात्कात्रं धर्ममनुस्मरन् ॥ ८७ ॥ (६४)

(प्रजा: पालयन् राजा) जब कभो प्रजा का पालनं करने वाले राजा को (सम-उत्तम-अधर्मः आहूतः तु) अपने से तुल्य, उत्तम श्रीर छोटा संग्राम में श्राह्वान करे तो (क्षात्रं धर्मम् + श्रनुस्मरन्) क्षत्रियों के धर्म का स्मरण करके (संग्रामात न निवर्तेत) संग्राम में जाने से कभी निवृत्त न हो श्रर्थात् बड़ी चतुराई के साथ उनसे युद्ध करे, जिससे अपनी ही विजय हो।। ८७।। (स० प्र०१५०)

म्राहवेषु मिथोऽन्योन्यं जिघांसन्तो महोक्षितः।

युध्यमानाः परं शक्त्या स्वर्गं यान्त्यपराङ्मुखाः ॥ ८६ ॥ (६५)

(ग्राहवेषु) जो संग्रामों में + (ग्रन्यः + ग्रन्यं जिघांसन्तः) एक-दूसरे को हनन करने की इच्छा करते हुए (महीक्षितः) राजा लोग (परं शक्त्या ग्रपराङ्मुखाः) जितना सामर्थ्य हो बिना डरे, पीठ न दिखा (युड्यमानाः) युद्ध करते हैं, वे (स्वर्गं यान्ति) सुख को प्राप्त होते हैं।।

इससे विमुख कभी न हो किन्तु कभी-कभी शत्रु को जीतने के लिए उनके सामने छिप जाना उचित है। क्योंकि, जिस प्रकार से सत्रु को जीत सके वैसे काम करें। जैसे सिंह क्रोधाग्नि में सामने ग्राकर शस्त्राग्नि में शीघ्र भस्म हो जाता है, वैसे मूर्खता से नष्ट-भ्रष्ट न हो जाव।। दह।। (स॰ प्र०१५०)

+(मिथः) परस्पर······ युद्ध में किन को न मारे —

> न च हन्यात्स्थलारूढ़ं न क्लीबं न कृताङ्गिलिम् । न मुक्तकेशं नासीनं न तवास्मीति वादिनम् ॥ ६१ ॥ (६६) न सुप्तं न विसन्नाहं न नग्नं न निरायुधम् । नायुध्यमानं पश्यन्तं न परेण समागतम् ॥ ६२ ॥ (६७) नायुध्यसनप्राप्तं नातं नातिपरिक्षतम् । न भीतं न परावृत्तं सतौ धर्ममनुस्मरन् ॥ ६३ ॥ (६८)

(न स्थल + ग्रारूढम्) युद्ध समय में, न इघर-उघर खड़े, (न क्लीवम्) न नपुंसक, (न कृत + ग्रञ्जलम्) न हाथ जोड़े हुए, (न मुक्तकेशम्) न जिसके शिर के बाल खुल गये हों, (न ग्रासीनम्) न बैठे हुए, (न "तव ग्रास्म" इति व।दिनम्) न "मैं तेरे शरण हूं" ऐसे + को, (न मुप्तम्) न सोते हुए, (न विसन्नाहम्) न मूर्छा को प्राप्त हुए, (न नग्नम्) न नग्न हुए (न निरायुष्यम्) न ग्रायुष्य से रहित, (न + ग्रयुष्टयमानम्) न युद्ध न करते हुए देखने बाले को, (न परेण समागतम्) न शत्रु के साथी, (न + ग्रायुष्ट-व्यसन-प्राप्तम्) न ग्रायुष्य के प्रहार से पीड़ा को प्राप्त हुए, (न ग्रात्तम्) न दुः खी (न + ग्रातिपरिक्षतम्) न ग्रत्यन्त घायल, (न भीतम्) न डरे हुए ग्रीर (न परावृत्तम्) न पलायन करते हुए पुरुष को (सतां धमम् + ग्रनुस्मरन्) सत्पुरुषों के धम का स्मरण करते हुए (हन्यात्) योद्धा लोग कभी मारें।। + (वादिनम्) कहते हुए—

"किन्तु उनको पकड़के, जो अच्छे हो उन्हें बन्दीगृह में रखदे श्रौर भोजन आच्छादन यथावत देवे। श्रौर जो घायल हुए हो उनको श्रौषघ आदि विधिपूर्विक करे। न उनको चिढावे, न दुःख देवे, जो उनके योग्य काम हो करावे। विशेष इस पर घ्यान रखे कि स्त्री, बालक, वृद्ध श्रौर आतुर तथा शोक युक्त पृष्षों पर शस्त्र कभी न चलावे। उनमें लड़कों को अपने सन्तानवत् पाले श्रौर स्त्रियों को भी पाले, उनको अपनी बहन श्रौर कन्या के समान समभे कभी विषयासक्ति की दिष्ट से भी न देखे। जब राज्य अच्छे प्रकार जम जाये श्रौर जिनसे पुनः-पुनः युद्ध करने की शंका न हो उनको सत्कारपूर्वक छोड़कर अपने-अपने घर वा देश को भेजदेवे। श्रौर जिनसे भविष्यत् काल में विष्न होना संभव हो उनकी सदा कारागार में रखे। ६१, ६२, ६३।। (स० प्र०१५०)

युद्ध से पलायन करने वाला अपराधी होता है --

यस्तु भीतः परावृत्तः संग्रामे हन्यते परे:।
भतुं यंद् दुष्कृतं कि चित्तत्सर्वं प्रतिपद्यते ॥ ६४ ॥ (६६)
(यः तु) ग्रीर जो (संग्राम) युद्धक्षेत्र में (परावृत्तः) पीठ दिखाकर भाग
जाये, ग्रथवा (भीतः परे: हन्यते) डरकर भागता हुग्रा शत्रुग्नों के द्वारा
मारा जाये, उसे (भर्त्तुः) राजा की ग्रीर से प्राप्त होने वाला (यत् कि चित्
दुष्कृतम्) जो भी कुछ दण्ड, ग्रथराधीभाव व बुराई है (तत् सर्वं प्रतिपद्यते)
उस सब का पात्र बनकर वह दण्डनीय होता है ग्रथीत् राजा के मन से
उसकी श्रेष्ठता का प्रभाव समाप्त हो जाता है [६५] ग्रीर राजा उसकी

मुख-मुविधा को छीनकर दण्ड देता है।। ६४॥%

"श्रीर जो पलायन अर्थात् भागे श्रीर डराहुआ भृत्य शत्रुश्नों द्वारा मारा जाये वह उस स्वामी के ग्रपराध की प्राप्त होकर दण्डनीय होवे।" (स० प्र०१५०)

अस्तु स्रोडिक न्यः 'दुष्कृत' स्रादि पाप के पर्यायवाची शब्दों का स्रयं समभने के लिए द्रष्टव्य ६।३१६ पर स्रनुशीलन ।

> यच्चास्य सुकृतं किचिदमुत्रार्थमुपाजितम् । भर्ता तस्तर्वमादत्ते परावृत्तहतस्य तु ।। ६४ ।। (७०)

(च) ग्रीर (यत् किचित् ग्रस्य सुकृतम्) जो उसकी प्रतिष्ठा है (ग्रमुत्रार्थम् + उपाजितम्) जिससे इस लोक ग्रीर परलोक में सुख होने वाला था [६६, ६७ ग्रादि] (तत् सर्वं भर्ता ग्रादत्ते) उसको उसका स्वामी ले लेता है (परावृत्तहतस्य तु) जो भागा हुग्रा मारा जाये उसको कुछ भी सुख नहीं होता, उसका पुण्यफल नष्ट हो जाता ग्रीर उस प्रतिष्ठा को वह प्राप्त होता है जिसने धमं से यथावत् युद्ध किया हो ।। ६५ ।। (स॰ प्र०१५०)

रथाइवं हस्तिनं छत्रं घनं धान्यं पश्चित्सत्रयः। सर्वद्रव्यागि कुप्यं च यो यज्जयित तस्य तत्।। ६६ ॥ (७१)

इस व्यवस्था को कभी न तोड़े कि (यः यत्) लड़ाई में जिस-जिस स्रमात्य वा अघ्यक्ष ने (रय + स्रश्वं हस्तिनं छत्रं घनं धान्यं पशून् स्त्रियः) रथ, घोड़े, हाथी, छत्र, घन, घान्य, गाय ग्रादि पशु और स्त्रियां (च) तथा (सर्वद्रव्याणि) ग्रन्य प्रकार के सब द्रव्य (कुप्यम्) ग्रीर घो, तेल ग्रादि के कुप्पे (जयित) जीते हों (तत् तस्य) वही उस-उम का ग्रहण करे ॥ ६६ ॥ (स० प्र० १५०)

जीते हुए घन से राजा को 'उद्घार' देना---

राज्ञश्च दद्युरुद्धारमित्येषा वैदिकी श्रुतिः। राज्ञा च सर्वयोधेन्यो दातव्यमपृथग्जितम्।। ६७।। (७२)

(च) परन्तु सेनास्थ जन भी उन जीते हुए पदार्थों में से (उद्धार राज्ञः दद्युः) सोलहवां भाग राजा को देवें (च) ग्रीर (राज्ञा) राजा भी

अ [प्रचलित श्रयं] — युद्ध में डरकर विमुख जो योद्धा शत्रुओं से मारा जाती है; वह स्वामी का जो कुछ पाप है, उसे प्राप्त करता है ॥ ६४ ॥

(सर्वयोधेम्यः) सेनास्थ योद्धाम्रों को (म्रपृथक्जितम्) उस घन में जो सब ने मिलकर जीता हो (दातव्यम्) सोलहवां भाग देवे।।

"श्रीर जो कोई युद्ध में मर गया हो उसकी स्त्री श्रीर सन्तान को उसका भाग देवे श्रीर उसको स्त्री तथा श्रसमर्थ लड़कों का यथावत पालन करे। जब उसके लड़के समर्थ हो जावें तब उनको यथायोग्य श्रिषकार देवे। जो कोई श्रपने राज्य की वृद्धि, प्रतिष्ठा, विजय श्रीर श्रानन्दवृद्धि की इच्छा रखता हो, वह इस मर्यादा का उल्लंघन कभी न करें'।। १७।। (स॰ प्र०१५०)

एषोऽनुपस्कृतः प्रोक्तो योघघर्मः सनातनः। अस्माद्धर्मान्न च्यवेत क्षत्रियो घ्नन् रणे रिपून् ॥ ६८ ॥ (७३)

(एषः) यह [८७-६७] (ग्रनुपस्कृतः) ग्रनिन्दित (सनातनः) सर्वदा मान्य (योघधर्मः प्रोक्तः) योद्धात्रों का धर्म कहा, (क्षत्रियः) क्षत्रिय व्यक्ति (रणे रिपून् वनन्) युद्ध में शत्रुग्नों को मारते हुए (ग्रस्मात् धर्मात् न च्यवेत) इस धर्म से विचलित न होवे ॥ ६८॥

राजा द्वारा चिन्तनीय बातें---

अलब्धं चैव लिप्सेत लब्धं रक्षेत्प्रयत्नतः। रक्षितं वर्धयेज्चैव वृद्धं पात्रेषु निःक्षिपेत्।। ६६ ।। (७४)

राजा ग्रीर राजसभा (ग्रलब्धं च + एव लिप्सेत) ग्रलब्ध की प्राप्ति की इच्छा (लब्धं प्रयत्नतः रक्षेत्) प्राप्त की प्रयत्न से रक्षा करे (रक्षितं वर्धयेत्) रक्षित को बढ़ावें (च) ग्रीर (वृद्धं पात्रेषु निःक्षिपेत्) बढ़े हुए धन को वेदिवद्या, धर्म का प्रचार, विद्यार्थी, वेदनार्गीपदेशक तथा ग्रसमर्थं श्रनाथों के पालन में लगावे ॥ ६६ ॥ (स॰ प्र०१५२)

## एतच्चतुर्विषं यिद्यात्पुरुवार्यप्रयोजनम् । सस्य नित्यमनुष्ठानं सम्यक्कुर्यादतन्द्वितः ॥ १०० ॥ (७४)

(एतत् चतुर्विषम्) यह चार प्रकार का (पुरुषार्थप्रयोजनम्) राज्य के लिए पुरुषार्थं करने का उद्देश्य (विद्यात्) समम्मना चाहिए, राजा (ग्रस-निद्रतः) ग्रालस्य रहित होकर (ग्रस्य नित्यं सम्यक् ग्रनुष्ठानं कुर्यात्) इस उद्देश्य का सदैव पालन करता रहे ।। १०० ।।

''इस चार प्रकार के पुरुषार्थ के प्रयोजन को जाने, म्रालस्य छोड़कर इसका भलीभांति नित्य म्रनुष्ठान करे।'' (स० प्र० १५४)

# अलब्धिमच्छेद्ण्डेन लब्धं रक्षेदवेक्षया। रक्षितं वर्धयेद् वृद्धचा वृद्धं पात्रेषु निःक्षिपेत ॥ १०१ ॥ (७६)

(दण्डेन अलब्धम + इच्छेत्) दण्ड से अप्राप्त की प्राप्ति की इच्छा (अवेक्षया) नित्य देखने से (लब्धं रक्षेत्) प्राप्त की रक्षा (रिक्षित वृद्धचा वर्धयेत्) रिक्षत की वृद्धि अर्थात् ब्याजादि से बढ़ावे (वृद्धम्) श्रोर बढ़े हुए धन को पूर्वोक्त [६६] मार्ग में नित्य व्यय करेक्ष ॥ १०१ ॥

(स० प्र० १५२)

अर्थात् (पात्रेषु निःक्षिपेत्) सुपात्रों एवं योग्य कर्मों में व्यय करे।
"राजाधिराज पुरुष ग्रलब्ध राज्य को प्राप्ति की इच्छा दण्ड से, ग्रौर
प्राप्त राज्य की रक्षा देखभाल करके, रिक्षत राज्य ग्रौर धन को व्यापार
ग्रौर ब्याज से बढ़ा ग्रौर सुपात्रों के द्वारा सत्यविद्या ग्रौर सत्यधर्म के प्रचार
ग्रादि उत्तम व्यवहारों में बढ़े हुए धन ग्रादि पदार्थों का व्यय करके सबकी
उन्नति सदा किया करें।। (सं० वि० १४५)

नित्यमुद्यतदण्डः स्यान्नित्यं विवृतपौरुषः । नित्यं संवृतसंवायों नित्यं छिद्रानुसार्यरेः ॥ १०२ ॥ (७७)

राजा (नित्यम् + उद्यतदण्डः स्यात्) सदैव न्यायानुसार दण्ड का प्रयोग करने में तत्पर रहे, (नित्यं विवृतपौरुषः) सदैव पराक्रम दिखलाने के लिए तैयार रहे, (नित्यं सवृतसंवार्यः) सदैव राज्य के गोपनीय कार्यों को गुप्त रखे, (नित्यं स्रवृतसंवार्यः) सदैव राज्य के गोपनीय कार्यों को खोजता रहे स्रौर उन त्रुटियों को पाकर स्रवसर मिलते ही स्रपने हित को चतुराई से पूर्ण कर ले।। १०२।।

आनुवारित्जनाः 'खिद्र' शब्द की व्युत्पत्ति एवं स्रथं ७।१०५ के स्रनु-शीलन में द्रष्टव्य है।

> नित्यमुद्यतदण्डस्य कृत्स्नमुद्विजते जगत्। तस्मात्सर्वाणि मूतानि दण्डेनैव प्रसाधयेत्।। १०३॥ (७८)

(नित्यम् + उद्यतदण्डस्य) जिस राजा के राज्य में सर्वदा दण्ड के प्रयोगः का निश्चय रहता है तो उससे 'कृत्स्न जगत् उद्विजते) सारा जगत् भयभीत रहता है (तस्मात्) इसीलिए (सर्वाणि भूतानि) सब प्राणियों को (दण्डेनेव प्रसाधयेत्) दण्ड से साधे ग्रर्थात् दण्ड के भय से ग्रनुशासन में रखे।। १०३।।

भ्रमाययेव वर्तेत न कथंचन मायया। बुद्ध्येतारिप्रयुक्तां च मायां नित्यं स्वसंवृतः ॥ १०४ ॥ (७६) (कथंचन) कदापि (मायया न वर्तेत) किसी के साथ छल से न वर्ते (ग्रमायया + एव) किन्तु निष्कपट होकर सबसे बर्ताव रखे (च) ग्रौर (नित्यं स्वसंवृतः) नित्यप्रति ग्रपनी रक्षा करके (ग्रिरिप्रयुक्तां मायां बुध्येत) शत्रु के किये हुए छल को जानके निवृत्त करे।। १०४।। (स० प्र०१५२)

#### नास्य छिद्रं परो विद्यादिद्याच्छिद्रं परस्य तु।

गूहेत्कूमं इवाङ्गानि रक्षेद्विवरमात्मनः ॥ १०५ ॥ (८०)

(परः ग्रस्य छिद्रं न विद्यात्) कोई शत्रु ग्रपने छिद्र ग्रथीत् निर्वलता को न जान सके (तु) ग्रीर (परस्य छिद्रं विद्यात्) स्वयं शत्रु के छिद्रों को जानता रहे (कूर्म + इव + ग्रङ्गानि) जैसे कछुग्रा ग्रपने ग्रंगों को गुप्त रखता है वैसे (ग्रात्मनः विवरं गूहेत् रक्षेत्) शत्रु के प्रवेश करने के छिद्र को गुप्त रखे।। १०५।। (स० प्र०१५२)

आनुद्धीत्जन्मः (१) छिद्र का म्रयं—त्रुटि, कमजोरी, निबंतता आदि ऐसी कमी जिससे शत्रु लाभ उठाकर स्वयं को हानि पहुँचा सके। 'खिनति यत् तत् छिद्रम् = यूनत्वम्'। 'खिधिर् द्वैधीकरणे' धातु से 'स्कायित क्रिजः''(उणादि २.१३) सूत्र से रक् प्रत्ययं के योग से छिद्र शब्द सिद्ध होता है।

(२) कौटिल्य द्वारा उद्धत श्लोक — मनु का यह श्लोक कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र प्रक० १०। अ० १४ में सामान्य पाठभेद के साथ उद्धृत किया है।

#### बकविच्चन्तयेदथिन्सिहवच्च पराक्रमेत्। वृकवच्चावलुम्पेत शशवच्च विनिष्पतेत्।। १०६ ॥ (८१)

(बकवत् ग्रर्थात् चिन्तयेत्) जैसे बगुला घ्यानावस्थित होकर मच्छी के पकड़ने को ताकता है वैसे ग्रर्थसंग्रह का विचार किया करे, द्रव्यादि पदार्थ ग्रीर वल की वृद्धि कर शत्रु को जीतने के लिए (सिंहवत् पराक्रमेत्) सिंह के समान पराक्रम करे (वृकवत् ग्रवलुम्पेत) चीते के समान छिपकर शत्रुग्रों को पकड़े (च) ग्रीर समीप में ग्राये वलवान् शत्रुग्रों में (शशवत् विनिध्यतेत्) मुस्मे [= खरगोश] के समान दूर भाग जाये ग्रीर पश्चात् उनको छल से पकड़े।। १०६।। (स० प्र०१५२)

### एवं विजयमानस्य येऽस्य स्युः परिपन्थिनः । तानानयेद्वशं सर्वान्सामादिभि रुपक्रमैः ॥ ॥ १०७॥ (८२)

(एवं विजयमानस्य) इस प्रकार विजय करने वाले सभापित के राज्य में (ये परिपन्थिन: स्यु:) जो परिपंथी अर्थात् डाकू-लुटेरे हों (तान्) उनको (साम +श्रादिभिः) साम = मिला देना, दाम = कुछ देकर, भेद = तोड़-फोड़ करके अ (वशम् आनयेत्) वश में करे ।। १०७ ।। (स० प्र० १५३) (उपक्रमैं:) इन उपायों से······

श्रान्य श्री त्उन्तः परिपन्यिन् का व्याकरण — 'परिपन्यिन्,' शब्द 'ख्रन्दिस परिपन्यिपरिपरिणो पर्यवस्थातिर' (अ० ४।२।८६) सूत्र के अनुसार वेद में निपातन रूप है। पाणिनि के अनुसार वेद में ही निपातन है किन्तु साथ-साथ संस्कृत-साहित्य में भी यह प्रयोग इसी रूप में प्रचलित है। इसके 'शत्रु', 'चोर', 'डाकू', 'लुटेरा', 'कार्यों में रुकावट डालने वाला' आदि अर्थ हैं।

१०७, ११० क्लोकों में उक्त 'परिपंथी' शब्द का व्यापक अर्थ है। इससे उन डाकू, चोर, लुटेरों का भी ग्रहण है जो प्रजाओं के म्रतिरिक्त, राज्य के विकास में रोड़ा अटका कर बाधा डालने वाले, विरोध करके अराजकता फैलाने वाले और राज्यापहरण के लिए षड्यन्त्र करके शत्रु की सहायता करने वाले व्यक्ति होते हैं। ऐसे व्यक्ति को राजा कठोरता से वश में करे।

यदि ते तु न तिष्ठेयु रुपायेः प्रथमेस्त्रिभिः । वण्डेनेव प्रसह्ये तांश्खनकैवंशमानयेत् ॥ १०८ ॥ (८३)

(यदि) यदि (ते) वे शत्रु डाक्, चीर श्रादि (प्रथमैः त्रिभिः उपायैः न तिष्ठेयुः तु) पूर्वोक्त साम, दाम, भेद इन तीन उपायों से शान्त न हों या वश में न श्रायें तो राजा (एतान्) इन्हें (दण्डेन + एव) दण्ड के द्वारा ही (प्रसह्य) बलपूर्वक (शनकैः वशम् + श्रानयेत्) सावधानीपूर्वक वश में लाये।। १०८।।

"ग्रीर जो इनसे वश में न हों तो ग्रतिकठिन दण्ड से वश में करे।" (स० प्र०१५३)

ययोद्धरति निर्दाता कक्षं घान्यं च रक्षति। तथा रक्षेन्नृषी राष्ट्रं हन्याच्च परिपन्थिनः॥ ११०॥ (८४)

(यथा) जैसे (निर्दाता) धान्य का निकालने वाला (कक्षम उद्घरति धान्यं च रक्षति) छिलकों को ग्रलग कर धान्य की रक्षा करना ग्रर्थान् टूटने नहीं देता है (तथा) वैसे (नृपः) राजा (परिपन्थिन: हन्यात्) डाकू-चोरों को मारे (च) ग्रीर (राष्ट्रं रक्षेत्) राज्य की रक्षा करे ॥ ११० ॥ (स० प्र० १५३)

राजा प्रजा का शांषण न होने दे—

मोहाद्राजा स्वराष्ट्रं यः कर्षयत्यनवेक्षया। सोऽचिराद् भ्रश्यते राज्याज्जीविताच्च सवान्धवः ॥१११॥(८४) (यः राजा) जो राजा (मोहात् अनवेक्षया) मोह से अविचार से विश्रद्ध-मनुस्मृति:

(स्वराष्ट्रं कर्षयति) ग्रपने राज्य को दुबंल करता है (सः) वह (राज्यात्) राज्य से (च) ग्रीर (सबान्धवः जीवितात्) बन्धुसहित जीने से पूर्व ही (मनिरात्) गोघ्र (भ्रश्यते) नष्ट-भ्रष्ट हो जाता है ॥ १११ ॥

(स॰ प्र॰ १५३)

प्रजा के शोषएा से हानि---

शरीरकर्षणात्प्राणाः क्षीयन्ते प्राणिनां यथा। तथा राज्ञामपि प्राणाः क्षीयन्ते राष्ट्रकर्षेगात् ॥ ११२ ॥ (६६)

(यथा) जैसे (प्राणिनां प्राणाः) प्राणियों के प्राण (शरीरकर्षणात् क्षीयन्ते) शरीरों को कृशित करने से क्षीए। हो जाते हैं (तथा) वसे ही (राष्ट्रकर्षणात्) प्रजाय्रों को दुर्बल करने से (राज्ञाम् + ग्रपि प्राणाः) राजाय्रों के प्राण श्रर्थात् बलादि बन्धुसहित (क्षीयन्ते) नष्ट हो जाते हैं।। ११२ ।। (स० प्र० १५३)

अत्नुरारित्जन्य: राष्ट्रकर्षण से ग्रमिप्राय—श्लोक १११-११२ में राष्ट्र-कर्षण से प्रभिपाय यह है कि डाकू-लुटेरों द्वारा या स्वयं राजा द्वारा, प्रन्य प्रजाजनों श्रयवा राजपुरुषों द्वारा किसी भी प्रकार से प्रजा का शोष्रण-उत्पीड़न होना। जिस प्रजा में शोषएा-उत्पीड़न बढ़ जाता है, उस राजा का राज्य रूपी शरीर भी नष्ट हो जाता है। राष्ट्र के नियन्त्रण के उपाय-

> राष्ट्रस्य सङ्ग्रहे नित्यं विधानमिदमाचरेत्। मुसंगृहीतराष्ट्रो हि पार्थिवः सुखमेघते ॥ ११३ ॥ (८७)

इसलिए राजा (राष्ट्रस्य संग्रहे) राष्ट्रकी सुव्यवस्था, नियन्त्ररा एवं ग्रभिवृद्धि के लिए (नित्यम्) सदैव (इदं विधानम् ग्राचरेत्) इस निम्न वरिंगत व्यवस्था [११४-१४४] को लागू करे (हि) क्योंकि (सुसंगृहीत-राष्ट्रः पार्थिकः) सुरक्षित, नियन्त्रित तथा सुन्यवस्थित राष्ट्र वाला राजा ही (सुखम् + एघते) सुखपूर्वक रहते हुए बढ़ता है-उन्नति करता है।। ११३।।

"इसलिए राजा भ्रौर राजसभा राजकार्य की सिद्धि के लिए ऐसा प्रयत्न करें कि जिससे राजकार्य यथावत् सिद्ध हो। जो राजा राज्य पालन में सब प्रकार तत्पर रहता है उसको सदा सुख बढ़ता है।"

(स॰ प्र॰ १५३)

नियन्त्रण केन्द्रों श्रीर राजकायलियों का निर्माण-

द्वयोस्त्र याणां पञ्चानां मध्ये गुल्ममधिष्ठितम्।

#### तथा ग्रामशतानां च कुर्याद्वाष्ट्रस्य संग्रहम् ॥ ११४ ॥ (८८)

इसलिए (द्वयोः त्रयाणां पञ्चानां मध्ये) दो, तीन स्रीर पांच गांवों के बीच में (गुल्मम् मग्रधिष्ठितम्) एक-एक नियन्त्रए। केन्द्र या उन्नत राजकार्यालय बनाये (तथा ग्रामशतानाम्) इसी प्रकार सी गांव तक कार्या-लयों का निर्माण करे [जैसा कि ७।११५-११७ में वर्णन है, उसके अनुसार] (च) श्रीर इस व्यवस्था के अनुसार (राष्ट्रस्य संग्रहं कुर्यात्) राष्ट्र को सुव्यवस्थित, सुरक्षित एवं वशीभूत रक्षे ॥११४॥

"इसलिए दो, तीन, पांच ग्रीर सी गांव के बीच में एक राज-स्थान रखके जिसमें यथायोग्य भृत्य ग्रीर कामदार ग्रादि राजपुरुषों को रखकर सब राज्यों के कार्यों को पूर्ण करे।" (स॰ प्र० १५३)

ग्रवर ग्रधिकारियों ग्रादि की नियुक्ति—

# ग्रामस्याधिपतिं कुर्याद्दशग्रामपति तथा। विश्वतीशं शतेशं च सहस्रपतिमेव च ॥ ११५ ॥ (८६)

(ग्रामस्य + ग्रधिपति कुर्यात्) एक-एक ग्राम में एक-एक प्रधान पुरुष को रखे (तथा दशग्रामपतिम्) उन्हीं दश के ऊपर दूसरा (विश्वति + ईशम्) उन्हीं बीस ग्रामों के ऊपर तीसरा (शत + ईशम्) उन्हीं सौ ग्रामों के ऊपर चौथा (च) ग्रीर (सहस्रपतिम् + एव) उन्हीं सहस्र ग्रामों के ऊपर पांचवां पुरुष रखे।

अर्थात् जैसे आजकल एक ग्राम में एक पटवारी, उन्हीं दशग्रामों में एक याना ग्रीर दो यानों पर एक बड़ा थाना ग्रीर उन पांच थानों पर एक तहसील ग्रीर दस तहसीलों पर एक जिला नियत किया है''।। ११५॥ (स॰ प्र॰ १५३)

# ग्रामदोषान्तमुत्पन्नान्ग्रामिकः शनकैः स्वयम् । शंसेव् ग्रामदशेशाय दशेशो विश्वतीशिने ॥ ११६॥ (६०)

इसी प्रकार प्रबंध करे श्रीर श्राजा देवे कि (ग्रामिकः) वह एक-एक ग्रामों के पित (ग्रामदोषान् समुत्पन्नान्) ग्रामों में नित्यप्रति जो-जो दोष उत्पन्न हों उन-उनको (शनकै: स्वयम) गुप्तता से (ग्रामदशेशाय) दशग्राम के पित को (शंसेत्) विदित कर दे, श्रीर (दशेशः) वह दश ग्रामाधिपति उसो प्रकार (विशति + ईशिने) बीस ग्राम के स्वामी को दशग्रामों का वर्तमान [ =की स्थिति ] नित्यप्रति जनादेवे ।। ११६ ।। (स० प्र०१५३)

## विश्वतीशस्तु तत्सर्वं शतेशाय निवेदयत्। शंसेद् ग्रामशतेशस्तु सहस्रपतये स्वयम्॥११७॥ (६१)

(तु) ग्रीर (विश्वतीशः) बीस ग्रामों का ग्रधिपति (तत् सर्वम्) बीस ग्रामों के वर्तमान को [ =बीस ग्रामों को स्थिति को ] (शतेशाय निवेदयेत्) शतग्रामाधिपति को नित्यप्रति निवेदन करे (शतेशः तु) वंसे सौ-सौ ग्रामों के पति (स्वयम्) ग्राप (महस्राधिपति) ग्रर्थात् हजार ग्रामों के स्वामी को (शंसेत्) सौ-सौ ग्रामों के वर्तमान को प्रतिदिन जनाया करें।। ११७।। (स॰ प्र०१५३)

# **अनु**चीलनः

#### राज्यसंरक्षण के लिए मनुत्रोक्त नियन्त्रणकेन्द्र-कार्यालय-व्यवस्था-तालिका

| १—केन्द्रीय कार्यालय राजघानी स्रर्थात् राजा | का किला (७।६६-७६)              |
|---------------------------------------------|--------------------------------|
| २—प्रत्येक नगर में एक सचिवालय               | (હાશ્ર્ર)                      |
| ३—सौ गांवों पर मुख्य कार्यालय               | ( <b>૭</b> ા ११४-१ <b>१</b> ७) |
| ४ — वीस गांवों पर कार्यालय                  | ( ,, ,, )                      |
| ५—दश गांवों पर कार्यालय                     | ( ,, ,, )                      |
| ६—पांच गांवों पर कार्यालय                   | ( ,, ,, )                      |
| ७—दो गांवों पर फिर एक कार्यालय              | ( ,, ,, )                      |

[ग्रपने से ऊपर-ऊपर के कार्यालयों को प्रतिदिन की गतिविधियों से सूचित करें, (७। ११५-११७)]

> तेषां ग्राम्यारिए कार्याण पृथक्कार्याण चैव हि। राज्ञोऽन्यः सचिवः स्निग्धस्तानि पश्येदतन्द्रितः ॥ १२० ॥(६२)

(तेषाम्) उन पूर्वोक्त ग्रह्मक्षों [११६-११७] के (ग्राम्पाणि कार्याणि) गावों मे सम्बद्ध राजकार्यों को (च) ग्रौर (पृथक् कार्याणि एव हि) ग्रन्य भिन्न-भिन्न कार्यों को भी (राज्ञ:+ग्रन्य: स्निग्य: सचिवः) राजा का एक विश्वासपात्र प्रमुख मन्त्री [७। ५४] (ग्रतन्द्रितः) ग्रालस्यरहित होकर (पश्येत्) देखे ॥ १२०॥

"ग्रीर एक-एक, दश दश सहस्र ग्रामों पर दो सभापित वैसे करें जिनमें एक राजसभा में ग्रीर दूसरा ग्रध्यक्ष ग्रालस्य छोड़कर सब न्याया-धीश राजपृष्यों के कामों को सदा घूसकर देखते रहें"। (स० प्र०१५३) अद्भुट्यो ट्यन् : मनु ने विभिन्न रलोकों में समुचित राज्य-संचालन के लिए तीन सभाग्रों की सरचना का तथा उनमें काम करने वाले ग्रधिकारियों का कथन किया है। सुगमता के लिए उन्हें एकत्र स्थान पर ग्रग्रिम तालिका के रूप में दिखाया जा रहा है। ग्राजकल भी भारत में इसी प्रणाली का ग्रनुसरण किया जा रहा है। ग्रन्तर केवल इतना ही है कि उन्हें सभा न कहकर 'पालिका' कहा जाता है। ग्राजकल तीन पालिकाएं राज्यसम्बन्धी व्यवस्थाग्रों को निपटाती हैं,

- (१) विधानपालिका (विधान बनाने वाली परिषद्),
- (२) कार्यंपालिका (विधानों एवं नियमों को क्रियात्मक रूप देने वाले स्रिध-कारी/कर्मचारियों का वर्ग),
- (३) न्यायपालिका (न्याय करने वाले श्रिषकारी गण)। तालिका इस प्रकार है— ( प्रुष्ठ ३३० घर देखिये ) नगरों में सचिवालय का निर्माण—

# नगरे नगरे चैकं कुर्यात्सर्वार्यचिन्तकम्। उच्चेः स्थानं घोररूपं नक्षत्रात्गामिव ग्रहम् ॥ १२१॥ (६३)

राजा (नगरे नगरे) बड़े-बड़े प्रत्येक नगर में (एक म्) एक-एक (नक्ष-त्राणां ग्रहम् इव) जैसे नक्षत्रों के बीच में चन्द्रमा है इस प्रकार विशाल ग्रोर देखने में प्रभावकारी (घोररूपम्) भयकारी ग्रर्थात् जिसे देखकर या जिसका ध्यान करके प्रजाग्रों में नियमों के विरुद्ध चलने में भय का ग्रनुभव हो (सर्व +ग्रर्थिचन्तकम्) जिसमें सब राजकार्यों के चिन्तन ग्रोर प्रजाग्रों की ब्य-वस्था ग्रोर कार्यों के संचालन का प्रबन्ध हो ऐसा (उच्चे: स्थानम्) ऊंचा भवन ग्रर्थात् सचिवालय (कुर्यात्) बनावे ॥ १२१॥

"बड़े-बड़े नगरों में एक-एक विचार करने वाली सभा का सुन्दर, उच्च ग्रीर विशाल जैसा कि चन्द्रमा है, वैसा एक-एक घर बनावें। उसमें बड़े-बड़े विद्यावृद्ध कि जिन्होंने विद्या से सब प्रकार की परीक्षा की हो, वे बैठकर विचार किया करें। जिन नियमों से राजा ग्रीर प्रजा की उन्नति हो वैसे-वैसे नियम ग्रीर विद्या प्रकाशित किया करें"। (स० प्र० १४४) राजकर्मचारियों के ग्राचरण का निरीक्षण—

# स ताननुपरिकामेत्सर्वानेव सदा स्वयम्। तेषां वृतं परिरणयेत्सम्यग्राष्ट्रेषु तच्चरेः॥ १२२॥ (६४)

(सः) वह [७। १२० में विश्वत] सचिव = प्रमुख मन्त्री (तान् सर्वान् सदा स्वयम् ग्रनुपरिक्रामेत्) उन निर्मित [७। १२१] सब सचिवालयों का सदा स्वयं घूम-फिरकर निरीक्षण करता रहे (च) ग्रीर (राष्ट्रे) देश में

| <del>م</del> ار)                                                                |              |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ो (तात्रि                                                                       | <b>19−</b> 2 |
| -प्रणाल                                                                         | म्           |
| न्मचारी                                                                         | य क्षत्रि    |
| कारो/ब                                                                          | 能            |
| ग/प्राध                                                                         | विद्वान्,    |
| भा/मध्                                                                          | ोई भी        |
| लिए स                                                                           | ध्यक्ष, न    |
| 14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>14<br>1 | राजसभा       |
| ज् <b>यस्</b> चाल                                                               | मिल्त        |
| प्रोक्त, र                                                                      | राजा         |
| 匠                                                                               |              |

| (A)              | धर्मनिर्णय समा या बिधानपरिषद् | [धर्म का निरुचय, धर्मसंशय में निर्णेष देना | १२। १०८, ११०, ११२, जिसमें दश भीर        | कम से कम तीन विद्यान् होते हैं        | क-दश् सदस्या का पारषद् व उसके सदस्य<br>१ ज्यक्रतिका का बाता (१२।१११) |                                        | ३. सामविद्या का जाता (,,, )        | ४. कारण-प्रकारण का ज्ञाता     | विद्यान् = हेतुक ( ,, )          | ५. निरुक्त शास्त्र का झाता (,,,) | ६. धम्बास्य का जाता ( ,, ) | ७. ब्रह्मचयाश्रम का एक प्रातानाच | ाबहान् ( ,, )<br>द. गहस्याश्रम का एक प्रतिनिधि विदास | <ol> <li>वानप्रस्थ आश्रम का एक प्रतिनिध</li> </ol> | विद्यान् ( ,, )                         | १०. न्यायशास्त्र का जाता, तक                      | करने वाला विद्वान् ( ,; )               | ख-तीन सदस्यों की परिषद् | १. ऋक्विद्या का ज्ञाता (१२।११२) | २. यजुर्विद्या का ज्ञाता ( ,, ) | <ol> <li>सामविद्या का जाता ( ,, )</li> </ol> |
|------------------|-------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------|----------------------------------|----------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------|---------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------|
| (3)              | भक्षासभा या न्यायसभा          | न्याय करने का कार्यं ट। १,११-              | 76]                                     | १. राजा या राजा का श्राधिकृत विद्यान् | मुख्य न्यायाबीश (८।१,११)                                             | २. वेदविद्याभ्रों के जाता तीन विद्वान् | ३. मुकट्टमोंके प्रनुसार उस-उस विषय | के सलाहकार (८।१)              | •                                |                                  |                            |                                  |                                                      |                                                    |                                         |                                                   |                                         |                         |                                 |                                 |                                              |
| ( <del>2</del> ) | राज्ञसमा                      | [राज्य संचा न का कार्यं, नीति निर्घारण]    | १. ७-८ प्रमुर मन्त्री, प्रावश्यकतानुसार | स्पिक भी। (७। १४-१७, ६०-६१)           | २ प्रवर सि                                                           | ३. सहयोगी ाधिकारी एवं दूताधिकारी       | (0167, 63, 62)                     | ४. विभागों में प्रशास (७। ५१) | ४. सहस्रप्रामप्रधान (७। ११५-११७) | ६. शतप्रामप्रधान                 |                            |                                  | ६. एकग्रामप्रधान (,,,,)                              | १० कमेचारी गण (७। = १,१२०,१२२-१२५)                 | यि सब एक प्रमुख मन्त्री के प्रधीन होंगे | शौर प्रत्येक प्रमुख मन्त्री स्रपने-स्रपने विभागों | तथा कर्मचारियों का निरीक्षणकरे,(७।१२०)] |                         |                                 |                                 |                                              |

(तत् + चरैः) श्रपने दूतों के द्वारा (तेषां वृत्तं परिणयेत्) वहाँ नियुक्त राज+ पुरुषों के श्राचरण की गुप्तरीति से जानकारी प्राप्त करता रहे।। १२२।।

"जो नित्य घूमने वाला सभापित हो उसके स्रधीन सब गुस्तचर स्रौर दूतों को रखे, जो राजपुरुष सौर भिन्न-भिन्न जाति के रहें, उन से सब राज सौर प्रजा पुरुषों के सब दोष सौर गुण गुष्तरीति से जाना करे। जिनका स्रपराध हो उनको दंड स्रौर जिनका गुण हो उनकी प्रतिष्ठा सदा किया करे"। (स० प्र० १५५—१५६)

रिश्वतलोर कर्मचारियौ पर इष्टि रखे-

राज्ञो हि रक्षाघिकृताः परस्वादायिनः शकाः । मृत्या भवन्ति प्रायेग् तेम्यो रक्षेदिमाः प्रजाः ॥१२३॥ (९४)

(हि) क्योंकि (प्रायेण) प्रायः (राज्ञः रक्षािषकृताः भृत्याः) राजा के द्वारा प्रजा को सुरक्षा के लिए नियुक्त राजसेवक (परस्वादाियनः) दूसरों के घन के लालची प्रर्थात् रिश्वतखोर ग्रोर (शठाः) ठग या घोखा करने वाले (भवन्ति) हो जाते हैं (तेम्यः) ऐसे राजपुरुषों से (इमाः प्रजाः रक्षेत्) ग्रपनी प्रजाग्रों की रक्षा करे ग्रयात् ऐसे प्रयत्न करे कि वे प्रजाग्रों के साथ या राज्य के साथ ऐसा बर्ताव न करपायें।। १२३।।

"राजा जिनको प्रजा की रक्षा का अधिकार देवे वे धार्मिक, सुपरी-क्षित विद्वान, कुलीन हों। उनके श्राधीन प्रायः शठ श्रीर परपदार्थ हरने वाले चोर-डाकुश्रों को भी नौकर रखके, उनको दुष्टकमं से बचाने के लिए राजा के नौकर करके, उन्हीं रक्षा करने वाले विद्वानों के स्वाधीन करके उनसे इस प्रजा की रक्षा यथावत् करें"। (स॰ प्र०१६६)

रिश्वतखोर कर्मचारियों को दण्ड-

ये कायिकेश्योऽर्थमेव गृह्णीयुः पापचेतसः । तेषां सर्वस्वमावाय राजा कुर्यात्प्रवासनम् ॥ १२४ ॥ (६६)

(पापचेतसः) पापी मन वाले (ये) जो रिश्वतस्वीर श्रीर ठग राजपुरुष (कार्यिकेम्यः) यदि काम कराने वालों श्रीर मुकद्देम वालों से (श्रथं गृह्णीयुः एव) फिर भी घन श्रर्थात् रिश्वत ले ही लें तो (तेषां सर्वस्वम् मश्रादाय) उनका सब कुछ श्रपहरण करके (राजा) राजा (प्रवासनम् कुर्यात्) उन्हें देश निकाला दे दे ॥ १२४॥

"जो राजपुरुष अन्याय से वादी-प्रतिवादी से गुष्त घन लेके पक्षपात से अन्याय करे उसका सर्वस्व हरण करके, यथायोग्य दण्ड देकर, ऐसे देश में रखे कि जहां से पुन: लौटकर न आ सर्के। क्योंकि यदि उसको दण्ड न दिया जाये तो उसको देखके म्रन्य राजपुरुष भी ऐसे दुष्ट काम करेंगे भीर दण्ड दिया जाये तो बचे रहेंगे।" (स० प्र०१५६)

कमंचारियों के वेतन का निर्घारण-

राजा कर्मसु युक्तानां स्त्रीणां प्रेष्यजनस्य च । प्रत्यहं कल्पयेषुवृत्ति स्थानं कर्मानुरूपतः ॥ १२५ ॥ (६७)

(राजा) राजा (कर्मसु युक्तानाम्) राजकार्यों में नियुक्त राजपुरुषों (स्त्रीणाम्) स्त्रियों (च) ग्रीर (प्रेष्यजनस्य) सेवकवर्ग की (कर्म + ग्रनुरूपतः) पद ग्रीर काम के ग्रनुसार (प्रत्यहम्) प्रतिदिन की (स्थानं वृत्ति कल्पयेत्) कर्मस्थान ग्रीर जीविका निश्चित कर दे ॥ १२५॥

"जितने से उन राजपुरुषों का योगक्षेम भलीभांति हो श्रीर वे भलीभांति घनाढ्य भी हों, उतना घन वा भूमि राज्य की श्रोर से मासिक वा वार्षिक श्रथवा एक बार मिला करे। श्रीर जो वृद्ध हों उनको भी श्राघा मिला करे, परन्तु यह घ्यान में रखे कि जब तक वे जियें तब तक वह जीविका बनी रहे पश्चात् नहीं। परन्तु इनके सन्तानों का सत्कार वा नौकरी उनके गुण के श्रनुसार श्रवश्य देवे। श्रीर जिसके बालक जय तक समर्थ हों श्रीर उनको स्त्रो जीती हो तो उन सब के निर्वाहार्थ राज की श्रोर से यथा-योग्य घन मिला करे। परन्तु जो उसकी स्त्री वा लड़के कुकर्मी हो जायें तो कुछ भी न मिले ऐसी नीति राजा बराबर रखे"। (स॰ प्र॰ १५६)

पणो देयोऽवकुष्टस्य षड्तकुष्टस्य वेतनम् । षाण्यासिकस्तथाच्छादो घान्यद्रोणस्तु मासिकः ॥१२६॥(६८)

(ग्रवकृष्टस्य पर्णः) निम्नस्तर के भृत्य को कम से कम एक पण ग्रीर (उत्कृष्टस्य षट्) ऊंचे स्तर के भृत्य को छः पर्ण (वेतनं देयः) वेतन प्रतिदिन देना चाहिए (तथा) तथा उन्हें (षाण्मासिकः ग्राच्छादः) प्रति छः महीने पर ग्रोढ़ने पहरने के वस्त्र [=वेशभूषा] (तु) ग्रीर (मासिकः घान्यद्रोणः) एक महीने में एक द्रोण [६४ सेर] घान्य = ग्रन्न, देना चाहिए।। १२६।।

अद्भुट्टी ट्रांट कोटिल्य के अनुसार मिन्त्रयों से सेवकों तक का अरण-पोषण व्यय — आचार्य कीटिल्य ने अपने समय के मूल्यस्तर के अनुसार राजा के परिजनों से लेकर, मिन्त्रयों, अमात्यों, अध्यक्षों, निम्नस्तरीय कर्मचारियों तक की भृति — भरण-पोषण व्यय या वेतन का निर्धारण किया है। कौटिल्य के अनुसार धन और भूमि दोनों ही भृति के रूप में प्रदान करनी चाहिएँ। भूमि के सम्बन्ध में यह शर्त रखी है कि उसे कोई बेच नहीं सकता, न गिरवी रख सकता है [प्रक० १७। अ०१]। उन्होंने भृति या वेतन का निर्धारण प्रमुखरूप से निम्न प्रकार किया है—

- १. ऋत्विक्, स्राचार्यं, मन्त्री, पुरोहित, सेनापति, युवराज, राजमाता, भीर रानी, इनको प्रतिवर्षं ग्रहतालीस हजार पए। दिये जार्ये ।
- २. द्वारपाल, त्रन्तःपुर का अधिकारी, आयुषाध्यक्ष, समाहत्ती कर संप्रह का अधिकारी, कोष्ठागाराध्यक्ष, इनको चौबीस हजार पण प्रतिवर्ष ।
- ३. राजकुमार के भाई, उपसेनापति, व्यापाराष्यक्ष, नगराष्यक्ष, कृषि-प्रष्यक्ष ग्रादि को एक हजार परा प्रतिवर्ष ।

४. प्रथम श्रेणी के वास्तुकर्मविशेषज्ञ, हस्ति-म्रश्व-रथ-म्रध्यक्ष, दण्डास्मिन्द्ररी माठ सी पण वेतन प्रतिवर्ष ।

इसी प्रकार सेना के विविध विभागीय ग्रध्यक्षों को, सैन्य-शिक्षकों को दो-दो हजार पण से ग्राठ सौ पण प्रतिवर्ष। शिल्पी, ग्राय-विभाग के कर्मचारी, क्लकं, गुप्त-चर, वैद्य, गायक, वादक, ग्रादि को एक हजार पण से एक सौ बीस पण तक प्रतिवर्ष वेतन का विधान किया है [प्र० ६१। ग्र० ३]।

कर-ग्रहण सम्बधी व्यवस्थाएं---

## क्रयविक्रयमध्वानं भक्तं च सपरिच्ययम्। योगक्षेमं च संप्रेक्य विशाजो वापयेत्करान्॥ १२७॥ (६६)

(क्रय-विक्रयम्) खरीद ग्रीर विक्री (भक्तम्) भोजन (च) तथा (ऋग्नानम्) मार्ग की दूरी ऋगदि, (सपरिव्ययम्) भरण-पोषणा का व्यय (च) ग्रीर(योगक्षेमम्) लाभ्न वस्तु की प्राप्ति एवं सुरक्षा कीर जनकल्याण (संप्रेक्ष्य) इन सब बातों पर विचार करके (विणजः करान् दापयेत्) राजा को व्यापारी से कर लेने चाहिए।। १२७।।

# यथा फलेन युज्येत राजा कर्त्ता च कर्मगाम् । तथावेक्ष्य नृषी राष्ट्रं कल्पयेश्सततं करान् ॥१२८॥ (१००)

(यथा) जैसे (राजा) राजा (च) ग्रीर (कर्मणां कर्ता) कर्मों का कर्ता राजपुरुष व ग्रजाजन (फलेन युज्येत) सुखरूप फल से युक्त ही वे (तथा) वैसे (ग्रवेक्ष्य) विचार करके (नृपः) राजा तथा राज्यसभा (राष्ट्रे करान् सततं कल्पयेस्) राज्य में कर-स्थापन करे।। १२८।।(स० प्र० १५६)

# यथाल्पाल्पमदन्त्याद्यं वार्योकोवत्सषट्पदाः। तथाल्पाल्पो ग्रहीतव्यो राष्ट्राद्राज्ञाब्दिकः करः ॥१२६॥(१०१)

(यथा) जैसे (वार्योक:-वत्स-षट्पदाः) जोंक, बछड़ा ग्रीर भंवरा (ग्रहा+ग्रह्म ग्राद्यम् ग्रदन्ति) थोड़े-थोड़े भोग्य पदार्थं को ग्रह्म करते हैं (तथा) वैसे (राज्ञा राष्ट्रात्) राजा प्रजा से (ग्रह्म:+ग्रह्म:) थोड़ा-थोड़ा (ग्राब्दिक: कर: गृहीतव्यः) वार्षिक कर लेथे।। १२६।।

(स० प्र०१४६

पञ्चाराङ्काग आदेयो राज्ञा पशुहिरण्ययोः । धान्यानामब्दमो भागः षष्ठो द्वादश एव वा ॥ १३० ॥ (१०२)

(राजा) राजा को (पशु-हिरण्ययोः) पशुम्रों भौर सोने के लाभ में से (पञ्चाशत भागः) पचासवां भाग, भौर (धान्यानां षष्ठः, म्रष्टमः वा द्वादशः एव म्रादेयः) भ्रन्नों का छठा, म्राठवां या म्रधिक से म्रधिक बारहवां भाग ही लेना चाहिए।। १३०।।

"जो व्यापार करने वाले वा शिल्पी को सुवर्ण श्रीर चांदी का जितना लाभ हो उसमें से पचासवां भाग, चावल श्रादि श्रन्नों में छठा श्राठवीं वा बारहवां भाग लिया करे श्रीर जो धन लेवे तो भी उस प्रकार से लेवे कि जिससे किसान श्रादि लाने-पीने श्रीर धन से रहित होकर दुःखन पार्वे।" (स० प्र०१६५)

माववीताथ वड्भागं द्रुमांसमधुसिषवाम्। गन्धोवधिरसानां च पुष्पमूलफलस्य च॥ १३१॥ (१०३)

(स्रथ) स्रोर (द्भुमांस-सर्विषाम्) गोंद, मधु, घी (च) स्रोर (गन्ध-स्रोषधि-रसानाम्) गंध, स्रोषधि, रस (च) तथा (पुष्प-मूल-फलस्य) फूल, मूल स्रोर फल, इनका (षड्भागम् स्नाददीत) छठा भाग कर में लेवे ॥१३१॥

> पत्रशाकतृणानां च चर्मणां वेदलस्य च। मुन्मयानां च भाण्डानां सर्वस्याश्ममयस्य च।। १३२।। (१०४)

(च) श्रीर (पत्र शाक-तृणानाम) वृक्षपत्र, शाक, तृण (चर्मणां वैदलस्य) चमड़ा, बांसनिर्मित वस्तुएं (मृण्ययानां भाण्डानाम्) मिट्टी के बने बर्तन (च) श्रीर (सर्वस्य अश्ममयस्य) सब प्रकार के पत्थर से निर्मित पदार्थ, इनका भी छठा भाग कर ले।। १३२।।

अर्जुट्ये टिउन्तः मनुशेक्त कर-व्यवस्थाएं सर्वप्राचीन एवं सर्वाधिक मान्य—मनु सर्वप्रयम समाजव्यवस्थाओं के प्रवर्तक थे। एक राजा के रूप में उन्होंने इन व्यवस्थाओं को लागू कर समाज को व्यवस्थित एवं संगठित किया। अन्य व्यवस्थाओं की तरह जिस कर व्यवस्था का उन्होंने निर्धारण किया था, लगभग वैसी हो आज तक चलती आ रही है। इससे जात होता है कि मनु की व्यवस्थाओं और मनुस्मृति की समाज में सर्वोच्च मान्यता थी। इसकी पुष्टि कौटित्य अर्थशास्त्र के निम्न वचनों से होती है—

"मास्त्यन्यायामिमूताः प्रजाः मन् वैवस्वतं राजानं चिक्ररे। धान्य-षड्मागं पण्य-दशमागं हिरण्यं चास्य मागवेयं प्रकल्पयामासुः। तेन भृताः राजानः प्रजानां योग-सेमवहाः। तेषां किल्विवं वण्डकरा हरन्ति, योगक्षेत्रवड्डाइच प्रजानाम् ।"

[प्रक०८। भ्र०१२]

ग्रथांत् — 'जैसे बड़ी मछली छोटी निर्बल मछली को खा जाती है, इसी प्रकार बलवान् लोगों ने निर्बलों का जीना मुश्किल कर दिया। इस ग्रन्याय से पीड़ित हुई प्रजाग्रों ने अपनी सुरक्षा ग्रौर कल्याण के लिए विवस्वान् के पुत्र मनु को ग्रपना राजा नियुक्तिक्या। ग्रौर तभी से प्रजाग्रों ने ग्रपनी खेती की उपज का छठा भाग, व्यापार कि इममदनी का दसवां भाग तथा कुछ सुवर्ण राजा को 'कर' के रूप में देना निश्चित कर दिया। इस कर को पाकर राजाग्रों ने प्रजाग्रों की सुरक्षा ग्रौर कल्याण की सारी जिम्मेदारी ग्रपने ऊपर स्वीकार की। इस प्रकार ये निर्धारित 'कर' ग्रौर 'दण्ड'-व्यवस्थाएं प्रजाग्रों के कष्टों को निवारण करने ग्रौर उनका कल्याण करने में सहायक सिक्ड होती हैं।

याँकि चिदिष वर्षस्य दापयेत्करसंज्ञितम् । व्यवहारेगा जीवन्तं राजा राष्ट्रे पृथग्जनम् ॥ १३७ ॥ (१०५)

(राष्ट्रे) राज्य में (व्यवहारेगा जीवन्तं पृथक्जनम्) व्यापार से जीविका करने वाले प्रत्येक व्यक्ति से (राजा) राजा (यत् किंचित् + प्रिप) जो कुछ भी (वर्षस्य करसंज्ञितम्) वार्षिक करके रूप में निर्धारित होता हो वह भाग (दापयेत्) राज्य के लिए दिलवाये प्रर्थात् ग्रहण करे।। १३७॥ करग्रहण में प्रतितृष्णा हानिकारक—

नोच्छिन्द्यादात्मनो मूलं परेषां चातितृष्णया । उच्छिन्दन्ह्यात्मनो मूलमात्मानं तांश्च पीडयेत् ॥१३६॥(१०६)

(म्रितितृष्णया) मितिलोभ से (म्रात्मनः) म्रपन क्ष (परेषां मूलम्) दूसरों के सुख के मूल को (न उच्छिन्दात्) उच्छिन्न म्रर्थात् नष्ट कदापि न करे (हि) क्यों कि जो + (मूलम् उच्छिन्दन्) व्यवहार भीर सुख के मूल का छेदन करता है वह (म्रात्मानं च तान् पीडयेत्) भ्रपने भीर उन को पीड़ा ही देता है।। १२६।। (स० प्र०१४६)

% (च) ग्रौर⋯⋯

+ (म्रात्मनः) म्रपने .....

तीक्ष्णरचैव मृदुरच स्यात्कार्य वीक्ष्य महीपतिः।

तीक्ष्णरचेव मृदुरचेव राजा भवति संमतः॥ १४०॥ (१०७)

(महोपितः) जो महोपित (कार्यं वीक्ष्य) कार्यं को देखकर (तीक्ष्णः च मृदुः एव स्यात) तोक्ष्ण श्रीर कोमल भी होवे (तीक्ष्णः च एव) वह दुब्टों पर तीक्ष्ण (च) श्रीर (मृदुः एव) श्रेड्डों पर कोमल रहने से (राजा संमतः भवति) श्रीतमाननीय होता है।। १४०।। (स॰ प्र०१४६)

रुग्णावस्था में प्रधान ग्रमात्य को राजसभा का कार्य सौपना-

श्रमात्यमुख्यं धर्मज्ञं प्राज्ञं दान्तं कुलोद्ग्गतम् । स्थापयेदासने तस्मिन्धिन्नः कार्येक्षरो नृणाम् ॥ १४१॥ (१०८) (नृणां कार्येक्षणे खिन्नः) प्रजा के कार्यों की देखभाल करने में रुणता आदि के कारण प्रशक्त होने पर (तिस्मिन् ग्रासने) उस ग्राने ग्रासन पर (धर्मजम) न्यायकारी धर्मज्ञाता (प्राज्ञम्) बुद्धिमान् (दान्तम्) जितेन्द्रिय (कुलोद्गतम्) कुनीन (ग्रमात्यपुख्यम्) सबसे प्रधान ग्रमात्य = मन्त्री को (स्थापयेत्) बिठा देवे ग्रर्थात् रुगावस्था में प्रधान ग्रमात्य को ग्रपने स्थान पर राजकार्य संपादन के लिए नियुक्त करे।। १४१।।

#### एवं सर्वं विधायेदमितिकर्तस्यमात्मनः।

युक्त इचैवाप्रमत्तरच परिरक्षेदिमाः प्रजाः ॥ १४२ ॥ (१०६) (एतम्) इस प्रकार (सर्वम् इतिकर्त्तव्यं विधाय) सब राज्य का प्रवन्ध करके (युक्तः) सदा इसमें युक्त (च) ग्रीर (ग्रप्रमत्तः) प्रमाद रहित होकर (ग्रात्मनः इमाः प्रजाः परिरक्षेत्) ग्रपनी प्रजा का पालन निरन्तर

# विक्रोशन्त्योयस्य राष्ट्राद्धियन्ते दस्युभिः प्रजाः।

संपरयतः सभृत्यस्य मृतः स न तु जीवति ॥१४३॥(११०)

(यस्य सभृत्यस्य सपत्रयतः) जिस भृत्यसिहत देखते हुए राजा के (राष्ट्रात्) राज्य में से (दस्युभिः विक्रोशन्त्यः प्रजाः ह्रियन्ते) डाकू लोग रोती, विलाप करती प्रजा के पदार्थ ग्रीर प्राणों को हरते रहते हैं (सः मृतः) वह जानो भृत्य-ग्रमात्यसिहत मृतक है (न तु जीवित) जीता नहीं है ग्रीर महाद ख पाने वाला है।। १४३।। (स० प्र०१५७)

# क्षत्रियस्य परो धर्मः प्रजानामेव पालनम्।

निर्दिष्टफलभोक्ता हि राजा धर्मेण युज्यते ॥१४४॥ (१११)

इसलिए (क्षत्रियस्य) राजाओं का (प्रजानाम् + एवं पालनम्) प्रजा-पालन हो करना (परः धर्मः) परम धर्म है (निर्दिष्टफलभोक्ता हि राजा) श्रीर जो मनुस्मृति के सप्तमाध्याय में कर लेना लिखा है [७ । १२७-१३२] श्रीर जैसा सभा नियत करे उसका भोक्ता राजा (धर्मण युज्यते) धर्म से युक्त होकर सुख पाता है, इससे विपरीत दुःख को प्राप्त होता है। [७ । ३०३-३०६] ।। १४४ (। (स० प्र० १५७)

राजा के दैं।नेक कर्त्तव्य-

करे ।। १४२ ।। (स० प्र० १५७)

# उत्थाय पश्चिमे यामे कृतशौचः समाहितः । हुताग्निर्बाह्यणांश्चाच्यं प्रविशेत्स ग्रुभांसभाम् ॥१४५॥(११२)

(पश्चिमे यामे उत्थाय) जब पिछली प्रहर रात्रि रहे तब उठ (कृत-शौचः) शौच श्रौर (समाहितः) सावधान होकर परमेश्वर का ध्यान (हुताग्निः) ग्रग्निहोत्र (ब्राह्मणान् ग्रर्च्य) विद्वानों का सत्कार (च) ग्रौर भोजन करके (शुभां सभां प्रविशेत्) भीतर सभा में प्रवेश करे ॥ १४५ ॥ (स० प्र० १५७) 🗫

आनुर्शिट्डनः (१) 'बाह्मणान् अर्घ' का सही श्रिमशय—प्रस्तुत क्लोक में राजा की नैत्यिकचर्या का वर्णन करते हुए 'ब्राह्मणान् च श्रच्यं' शब्दों का प्रयोग है। यहां कुछ टीका एव भाष्यकार—'राजा प्रातःकाल ब्राह्मणों की पूजा करें—यह श्रर्थ करते हैं, जो मनुसम्मत नहीं है। ब्राह्मण, वेदिवद्याश्रों के विद्वानों को कहते हैं। इसके लिए सप्रमाण विवेचन १। ६६ पर द्रष्टव्य है। 'अर्च-पूजायाम्' से 'श्रच्यं' प्रयोग सिद्ध हुआ है! यहां श्रची या पूजा का अर्थं 'सत्कार-सम्मान या श्रभिवादन' ही मनु को अभिन्नते हैं। इस प्रकार इसका अर्थं हुआ—'राजा प्रातःकाल उठकर विद्वानों का अभिनवादन करे। इस प्रकार उनसे सम्मान-सत्कार का भाव रखे।' इस श्रयं की पुष्टि में इस धातु का मनु द्वारा श्रन्यत्र किया गया प्रयोग प्रमाण रूप में उल्लेखनीय है—

- (क) गुरु के ग्रभिवादन के लिए विधान करते हुए कहा है— "दूरस्थो न ग्रंबंयेत एनम्"२। १७७ (२। २०२)
- (ल) इसके पर्यायवाची रूप में ग्रिमवादयेत् का प्रयोग है— ''स्वान् गुरून् ग्रिमवादयेत्'' २।१८० (२।२०४)
- (ग) अभिवादन, सत्कार और सम्मान के अर्थ में निम्न प्रयोग भी द्रष्टव्य है— "आवृत्तानां गुरुकुलादिवप्राणां पूजकः भवेत्।" ७। ६२
- (घ) अन्यत्र भी राजा द्वारा विद्वानों को स्रिभवादन आदि से सम्मान दिये जाने का निर्देश है —

#### ''राजास्नातकयोः चैव स्नातको नृपमानमाक् ।'' २। ११४ (२। १३६)

श्रव प्रश्न उठता है कि प्रातःकाल राजा के समीप अभिवादनीय विद्वान् कौन हो सकते हैं ? उत्तर है — ऋत्विज्, वेदविद्या ग्रादि के प्रदाता विद्वान् जिनसे राजा को मनु ने दैनिक ग्रग्निहोत्र ग्रादि कराने का तथा विद्या ग्रहण करने का विधान किया है [७।४३,७८ आदि]। इस प्रकार इस भाष्य में किया गया इलोकार्य मनुसंगत है। [द्रष्टच्य ७।४३,७८ की समीक्षा भी।]

- (२) राजा की सामान्य दिनचर्या— इस श्लोक से लेकर ७।२२५ तक मनु
  ने राजा की सामान्य दिनचर्या का दिग्दर्शन कराया है। थोड़े बहुत परिवर्तन के साथ
  ऐसी ही दिनचर्या कौटिल्य ने अर्थशास्त्र में प्रदर्शित की है। इसमें राजा सुविधा व
  देश-काल आदि के अनुसार परिवर्तन भी कर सकता है। तुलनात्मक रूप में दिनचर्या
  की तालिका इस प्रकार है—
- % प्रचोलत भ्रर्थ राजा रात्रि के ग्रन्तिम प्रहरमें उठकर शौच (शौच, दन्त-धावन एवं स्तानादि नित्यकर्म) करके अग्नि में हवन ग्रौर ब्राह्मणों की पूजा कर शुभ सभा (मन्त्रणागृह) में प्रवेश करे।। १४५ ॥]

विशुद-मनुस्मृति :

मनु-प्रोक्त राजा की दिनचर्या

|          | कालविशेष                                                         | कालावघि         | दिन के कार्य                                                                                                                                                                                                                                                         | इलोक                    |
|----------|------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 9        | रात्रि का<br>ग्रन्तिम याम<br>(तीन घण्टे<br>कासमय)<br>ग्रष्टम याम | प्रात ४-७<br>तक | जागरण, नैित्यक कार्य, संघ्या-ग्रग्निहोत्र,<br>भोजन, ग्राचार्य ऋत्विज् ग्रादि विद्वानों की<br>संगति, उनसे ग्रघ्ययन एवं स्वाघ्याय।                                                                                                                                     | ७।३७,<br>१४५॥           |
| २        | दिन का<br>प्रथम याम                                              | ७–१०            | प्रजासभा (दरबार) का ग्रायोजन, उसमें<br>प्रजा के कष्टों का श्रवण एवं समाधान।<br>धर्मार्थकामों, राज्यमण्डल की प्रकृतियों,<br>पञ्चवर्गों, षड्गुणों, दूतों ग्रीर गुप्तचरों के<br>करणीय कार्यों, युद्ध-सम्बन्धी योजनाग्रों<br>पर मन्त्रियों-ग्रमात्यों से गुप्त मन्त्रणा। | ७।१४७<br>२१४॥           |
| 3        | द्वितीय याम<br>(मध्याह्न)                                        | १०-१            | शस्त्रास्त्रों का ग्रम्यास, तत्पश्चात् स्नान,<br>भोजन विश्राम।                                                                                                                                                                                                       | ७।२ <b>१</b> ६—<br>२२१॥ |
| <b>Y</b> | तृतीय याम                                                        | <b>8-8</b>      | मुकह्मों एवं राज्यसम्बन्धी कार्यों का<br>चिन्तन ।                                                                                                                                                                                                                    | ७।२२४                   |
| ų        | चतुर्थं याम                                                      | · &%            | सेनाम्रों, शस्त्रास्त्रों, युद्धवाहनों ग्रीर<br>तैयारियों का निरीक्षण।                                                                                                                                                                                               | ७।२२२                   |
| Ę        | पंचम याम<br>(रात्रि संघ्या<br>काल)                               | 1               | सायकालीन नैत्यिक कार्यं, संघ्योपासना।<br>गुप्तचरों, दूतों ग्रादि के समाचार सुनना।<br>ग्रीर उन्हें ग्रग्निम कर्त्तव्य समफ्राना।                                                                                                                                       |                         |
| <b>6</b> | बष्ठ याम<br>(रात्रि)<br>सप्तमयाम<br>(रात्रि)                     |                 | भोजन। ====================================                                                                                                                                                                                                                           | ७।२२५                   |

सप्तम अध्याय

#### कोटिल्य-प्रोक्त राजा की दिनचर्या

| याम<br>(पहर)                         | दिन के कार्य और उनकी निश्चित कालाविध                                                                                        |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (रात्रि)<br>ग्रष्टम<br>याम           | जागरण, नैत्यिक, एवं शास्त्रीय कर्त्तंच्य, गुप्तमन्त्रणापूर्वक गुप्तचरों को<br>प्रेषित करना।                                 |
| प्रथम<br>याम                         | ऋत्विक्, ग्राचार्य ग्रादि की संगति, वैद्य से भेंट, रक्षाव्यवस्था ग्रीर ग्राय-<br>व्यय-व्यवस्था की जानकारी।                  |
| द्वितीय<br>याम<br>(दिन)              | पुरवासियों एवं जनपदवासियों के कार्यों पर विचार (राजदरबार), स्नान,<br>भोजन, स्वाघ्याय।                                       |
| तृतीय<br>धाम                         | ग्राय-व्यय की संभाल, विविध ग्रधिकारियों की नियुक्ति ग्रादि, मन्त्रिपरि-<br>षद् से परामर्श, गुप्तचरों के कार्यों का निश्चय । |
| चतुर्थ<br>याम                        | स्वतन्त्रतापूर्वक विहार या मन्त्रणा, सेना तथा सैन्यसामग्री-निरीक्षण ।                                                       |
| पंचम<br>याम<br>( <del>सं</del> घ्या) | सेनापति के साथ युद्धसम्बन्धी मन्त्रगा । संघ्योगासना, गुष्तचरों के समाचार<br>जानना, स्नान, भोजन ।                            |
| षष्ठ,<br>सप्तम<br>याम<br>(रात्रि)    | <b>र्</b> शयन                                                                                                               |
|                                      | [स्रर्थशास्त्र, प्रकरण १४ । स्र० २८]                                                                                        |

सभा में जाकर प्रजा के कष्टों को सुने-

तत्र स्थितः प्रजाः सर्वाः प्रतिनन्द्य विसर्जयेत्।

विसृज्य च प्रजाः सर्वा मन्त्रयेत्सह मन्त्रिमिः ॥ १४६ ॥ (११३)

(तत्र) उस [१४५ में विश्वत] सभा में जाकर (स्थितः) बैठकर या खड़े होकर (सर्वाः प्रजाः प्रतिनन्द्य) वहीं ग्राई हुई सब प्रजाग्नों की समस्याम्रों, कब्टों का संतुष्टिकारक समाधान कर उन्हें प्रसन्न करके (विसर्जयेत्) भेज दे (च) म्रौर फिर (सर्वाः प्रजाः विसृष्य) सब प्रजाम्रों को विसर्जित करने के बाद (मन्त्रिभिः सह मन्त्रयेत्) मन्त्रियों (७।४५) के साथ राज्यब्यवस्था पर विचार-विमर्श करे।। १४६।।

"वहां खड़ा रहकर जो प्रजाजन उपस्थित हों उनको मान्य दे ग्रीर उनको छोड़कर मु<mark>ख्यमन्</mark>त्री के साथ राज्यव्यवस्था का विचार करे।" (स० प्र० १५७)

राज्यसम्बन्धी मन्त्रणात्रों के स्थान-

गिरिपृष्ठं समारुह्य प्रासादं वा रहोगतः। श्ररण्यं निःशलाके वा मन्त्रयेदिवभावितः॥ १४७॥ (११४)

(गतः) पश्चात् उसके साथ घूमने को चला जाये (गिरिपृष्ठं वा रहः प्रामादम्) पर्वत की शिखर ग्रथवा एकान्त घर (वा) वा (ग्ररण्ये निःशलाके) जंगल जिसमें एक गलाका भी नहो वैसे एकान्त स्थान में (समारुह्य) बैठकर (ग्रविभावितः) विरुद्ध भावना को छोड़ (मन्त्रयेत्) मन्त्री के साथ विचार करे।। १४७।। (स० प्र०१५७)

अस्तु रारे त्जनाः (१) 'निःशलाके प्ररण्ये' का प्रक्तिशय—यहां 'निःशलाके प्ररण्ये' का प्रयोग लाक्षणिक या मुहावरे के रूप में किया गया है जिसका ग्रभि प्राय है — 'ऐसा स्थान जहां तिनके के सदश छोटे से छोटे प्राणी की या गुप्तमन्त्रणाभेदक वस्तु की उपस्थिति कीसंभाव ना न हो।

(२) मन्त्रणास्यल के सम्बन्ध में कौटित्य के विचार—म्राचार्य कौटित्य ने अपने ग्रर्थशास्त्र में निःशलाकापन के भाव को प्रकारान्तर से सकारण व्यक्त करते हुए मन्त्रणास्थल के विषय में लिखा है—

''तदुद्देशः संवृतः कथानामनिःस्रावी पक्षिमिरप्यनालीक्यः स्यात् । श्रूयते हि शुकसारिकामिर्मन्त्रो भिन्नः श्वमिरप्येश्च तिर्यग्योनिभिः ।'' [प्र०२०।१४]

= मन्त्रणास्थल ग्रत्मन्त सुरक्षित ग्रौर गोपनीय होना चाहिए। ऐसा जहां पक्षी तक भी न भांक सके (फिर मनुष्यों का तो प्रश्न ही नहीं)। क्योंकि, सुना जाता है कि पुराकाल में किसी राजा की गुष्त मन्त्रणा को तोता ग्रौर मैना ने बाहर प्रकट कर दियाथा। इसी प्रकार कुत्तों तथा ग्रम्य पशु-पक्षियों के विषय में भी सुना जाता है।

मन्त्रणा की गोपनीयता का महत्त्व-

यस्य मन्त्रं न जानन्ति समागम्य पृथग्जनाः । ंस कृत्स्नां पृथिवों भुङ्क्ते कोज्ञहोनोऽपि पार्थिवः ॥१४८॥(११५) (यस्य) जिस राजा के (मन्त्रम्) गूढ़ विचार (पृथक् जनाः समा-गम्य न जानन्ति) ग्रन्य जन मिलकर नहीं जान सकते ग्रर्थात् जिसका विचार गम्भीर, गुढ़, परोपकारार्थं सदा गुप्त रहे (सः कोशहीनः + ग्रिप पार्थिवः) वह धनहीन भो राजा (कृत्स्नां पृथिवीं भुङ्क्ते) सब पृथिवी का राज्य करने में समर्थ होता है।। १४८।। (स० प्र०१५८)

अप्रसुर्धी टिडन्सः (१) मन्त्र शब्द का राजनीतिपरक ग्रथं—'मन्त्र' शब्द के ग्रथं पर यहां विशेष विचार अपेक्षित है। राजनीति के प्रसंग में 'मन्त्र' गोपनीय विचार-विमर्शं को कहा जाता है। जिसमें गुप्त बातों पर रहस्यमय विचार किया जाये वह मन्त्रणा कहलाती है। मन्त्र शब्द 'मित्र-गुप्तभाषणों'—गुप्त विचार करना ग्रथं में, इस धातु से घत्र प्रत्यय के योग से सिद्ध हुग्रा है। निरुक्त में 'मन्त्राः— मननात्' कहकर निरुक्ति दी है। मनन करने के कारण राजनीति के रहस्यों को और वेद-मन्त्रों को मन्त्र कहते हैं।

(२) ''कोक्रहीनोऽपि पाथिवः'' का प्रयोग मुहावरे के रूप में हुआ है। इसी प्रकार के भावों की ग्रिभिव्यक्ति ७। ३३ में द्रष्टव्य है।

धर्म, काम, ग्रथे सम्बन्धी बातों पर चिन्तन करे-

मध्यंदिनेऽथंरात्रे वा विश्रान्तो विगतक्लमः। चिन्तयेद्धर्मकामार्थान्तार्थं तैरेक एव वा।। १५१।। (११६)

(मध्यंदिने) दोपहर के समय (वा) अथवा (विश्वान्तः विगतवन्तमः) विश्वाम करके थकान-प्रालस्यरहित होकर स्वस्थ व प्रसन्न शरीर और मन से (अर्धरात्रे) रात के किसी समय (धर्म-काम-प्रथान्) धर्म, काम और अर्थसम्बन्धी बातों को (तैः सार्धम्) उन मन्त्रियों के साथ मिलकर (वा) अथवा परिस्थिति विशेष में (एक एव) अर्केने ही (चिन्तयेत्) विचारे॥ [चिन्तयेत् क्रिया का अन्वय १५६ तक चलता है]॥ १५१॥

अप्रेट्यु श्री का हारा धर्म-काम-प्रथं पर चिन्तन—राजा को प्रसन्त मन से धर्म-काम-प्रयं सम्बन्धी बातों पर देश-काल-कार्य को देख कर श्रकेले श्रथवा श्रन्य मन्त्रियों के साथ प्रतिदिन विचार करना चाहिए। कौटिल्य ने भी कहा—

''देश-काल-कार्यवशेन त्वेकेन सह, द्वाम्याय, एको वा यथासामर्थ्य सन्त्रयेत।'' [प्र०१०। स्र०१४]

- (२) धर्म, काम, ग्रर्थ के स्वरूप पर विस्तृत विवेचन ७। २६ पर द्रष्टब्य है।
- (३) 'अर्घ' शब्द का यहाँ 'एक भाग' ग्रर्थं में प्रयोग है। संप्रविभाग ग्रर्थं में

नहीं। जैसे 'नगरार्घ' का 'नगर का एक भाग' अर्थ है उसी प्रकार यहां 'रात्रि के किसी भाग में' अर्थ है।

धर्म, ग्रर्थ, काम में विरोध को दूर करे--

#### परस्परविरुद्धानां तथा च समुपार्जनम्। कन्यानां संप्रदानं च कुमाराणां च रक्षणम्।। १५२।। (११७)

(व) ग्रीर (तेषां परस्परिवरुद्धानां समुपार्जनम्) उस धर्म-ग्रर्थ-काम में परस्पर विरोध ग्रा पड़ने पर उसे दूर करना ग्रीर उनमें ग्रीभवृद्धि करना (च) ग्रीर (कन्यानां कुमाराणां सम्प्रदानं च रक्षणम्) कन्याग्रों ग्रीर कुमारों का गुरुकुलों में भेजना ग्रीर उनकी सुरक्षा तथा विवाह व्यवस्था का भी विचार करे ।। १५२।।

"राजा को योग्य है कि सब कन्या स्रोर लड़कों को उक्त समय से उक्त समय तक ब्रह्मचर्य में रखके विद्वान् कराना। जो कोई इस स्राज्ञा को न माने तो उसके माता पिता को दण्ड देना स्रयीत् राजा की स्राज्ञा से स्राठ वर्ष के पश्चात् लड़का वा लड़की किसी के घर में न रहने पावें। किन्तु स्राचार्यकुल में रहते हैं जब तक समावर्त्तन का समय न स्रावे तब सक विवाह न होने पावें"। (स० प्र० ७६)

दूतसंप्रेषण श्रीर गुप्तचरों के ग्राचरण पर डिंग्ट-

दूतसंप्रेषणं चैव कार्यशेषं तथैव च। स्रन्तःपुरप्रचारं च प्रणिधीनां च चेष्टितम् ॥ १५३॥ (१२८)

(च) ग्रीर (दूतसंप्रेषणम्) दूतीं को इधर-उधर भेजना (तथैव कार्यशेषम्) उसी प्रकार ग्रन्य शेष रहे कार्यों को पूर्ण करना (च) तथा (ग्रन्तःपुर-प्रचारम्) ग्रन्तःपुर=महल के ग्रान्तरिक ग्राचरणों-गतिविधियों एवं स्थितियों (च) ग्रीर (प्रिणिधीनां चेष्टितम्) नियुक्त गुप्तचरों के ग्राचरणों एवं गतिविधियों पर भी ध्यान रखे, विचार करे।। १५३।।

**प्रष्टिवध कर्म ग्रादि पर चिन्तन**—

क्रत्नं चाष्टविषं कर्म पञ्चवगं च तत्त्वतः। स्रमुरागापरागौ च प्रचारं मण्डलस्य च॥ १५४॥ (११६)

(च) ग्रीर (कृत्स्नम् ग्रब्टिविधं कर्म) सम्पूर्ण ग्रब्टिविध कर्म (च) तथा (पञ्चवर्गम्) पञ्चवर्ग की व्यवस्था (ग्रनुरागी) ग्रनुराग=लगाव श्रीर ग्रपराग=स्नेह का ग्रभाव=द्वेष (च) तथा (मण्डलस्य प्रचारम्)

मण्डल को गतिविधि एवं ग्राचरण [७ । १४४-१४७ में वक्ष्यमाण] (तत्त्वतः) इन बातों पर ठोक ठीक चिन्तन करे ।। १४४ ।।

अन्य कारिक नाः (१) अष्टिविध कमों के विवाद का समाधान—मनु ने इस दलोक में राजा के अष्टिविध कमों की गणना न करके केवल "कुस्सनं च अष्टिविध कमें कहकर संकेतमात्र दिया है। भाष्यकारों ने इसकी व्याख्या में अपने-अपने मत देकर राजा के अष्टिविध कमें गिनाये हैं। इन कमों में मतभेद होने से यह बात विवादा-स्पद-सी बनगयी है और परवर्ती व्याख्याकार केवल अपने से पूर्ववर्ती व्याख्याकारों के मत देकर इस इलोक की व्याख्या करके आगे चल देते हैं।

यहां विचारणीय बात यह है कि क्लोक ७ ।१४५-२२६ तक मनु ने राजा की दिनचर्या के अन्तर्गत गुप्तमन्त्रणा या मन्त्रिपरिषद् से मन्त्रणा करने योग्य विषयों का उल्लेख किया है [७ । १४७-२१६] । इस प्रसंग में कुछ बातें स्पष्टतः कह दी हैं, इस क्लोक में केवल संख्या का उल्लेख कर दिया है । इसका अर्थ करते समय हम दो बातों पर व्यान देगे—(१) मन्त्रणा में परिगणित बातों से भिन्न अष्टविष्व बातें होनी चाहिएं, क्योंकि एक ही स्थान पर पुनक्ति का होना बुद्धसंगत नहीं । (२) 'कृत्स्नम्' विशेषण अपना विशेष अर्थ देकर यह संकेत करता है कि ये अष्टविष्व कर्म राजा के समग्र कर्त्तव्य हैं । इनके आधार पर मनन से मनुस्मृति में ही अष्टविष्व कर्मों का उल्लेख पाया जाता है

७। ३६ से १४४ तक श्लोकों में मनुने 'भृत्यों सहित राजा के समग्र कर्तं व्यों' का वर्णन किया है। दूसरे शब्दों में, निष्कर्ष रूप में वह राजा की जीवनचर्या है; ग्रतः कहा जा सकता है कि वही राजा के सम्पूर्ण ग्रष्टिया कर्म हैं। जीवनचर्या के प्रसंग में पहले परिगणित होने के कारण यहां दिनचर्या के प्रसंग में उनका परिगणन नहीं किया। इस प्रकार राजा के ग्रष्टिवध कर्मों को मनुस्मृति से बाहर खोजने की ग्राव-श्यकता नहीं रहती। वे निम्न प्रकार हैं—

#### (क) मनुशोक्त राजा के श्रव्टविध कर्म-

- (१) ग्राचार्य ऋत्विक् ग्रादि वेदों के विद्वानों की संगति ग्रीर उनसे शिक्षाग्रहण [७ । ३७, ३६, ४३], (२) इन्द्रियजय ग्रीर उससे व्यसनों से वचाव [७ ४४- ५३], (३) मन्त्रियों, ग्रमात्यों, दूतों, ग्रध्यक्षों आदि की नियुक्ति ग्रीर उनसे कार्य- सम्पादन [७। ४४-६८], (४) दुर्गनिर्माण [७ । ६६-७७], (४) युद्ध के लिए प्रशिक्षित तथा सन्तद्ध रहना [७ । ८०-१०६], (६) ग्रपराधियों ग्रादि को न्यायपूर्वक दण्डित करना ग्रीर इस प्रकार प्रजा को शान्ति, समृद्धि, सुरक्षा प्रदान करना [७।१०७-१२४], (७) वेतन ग्रादि देना [७ । १२४-१२६], (८) करसंग्रह [७ । १२७-१४२]।
  - (ख) 'उशनस् स्मृति' में राजा के अष्टविध कर्म ये गिनाये हैं—

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

''ग्रावाने च विसर्गे च प्रैषनिषेधयोः। पञ्चमे चार्यवचने व्यवहारस्य चेक्षर्गे।। वण्डगुद्धचोस्तथा युक्तस्तेनाष्ट्रगतिको नयः।"

श्रयात्—राजा के श्रष्टिविध कर्म ये हैं—१. श्रादान = करों का लेना, २. विसर्ग = कर्मचारियों को वेतन देना, ३. प्रैष = मन्त्री, राजदूत श्रादि को कार्यों पर भेजना, ४. निषेध = विरुद्ध कार्यों को न करना, ४. श्रयंवचन = राजाज्ञा का पालन कराना, ६. व्यवहार का देखना—मुकद्दमों को निपटाना, ७. दण्ड = दण्डदेना, ८. शुद्धि—पापियों-श्रपराधियों को प्रायश्चित श्रादि से सुधारना।

#### (ग) मेघातिथि ने अष्टविध कर्म निम्न माने हैं---

- १. नहीं किये कार्य का ग्रारम्भ, २. ग्रारम्भ किये कार्यों की समाप्ति, ३. पूर्णं किये कार्य का प्रसार, ४. कर्म के फलों का संग्रह करना, ५. साम, ६. दाम, ७. दण्ड, ८. भेद। ग्रथवा—१. व्यापार का मार्ग, २. जल में सेतु बांधना, ३. दुर्गं बनाना, ४. किये हुए कार्य के संस्कारों का निर्णय, ५. हाथी पकड़ना, ६. खानों की प्राप्ति करना, ७. शून्यस्थान में प्रवेश, ८. काष्ठ के वनों को कटवाना।
- (२) 'पञ्चवर्ग' से म्रामिप्राय (क) अर्थशास्त्र में ग्राचार्यं कौटित्य ने मन्त्रणा के प्रसंग में 'पञ्चाङ्गमन्त्र' के नाम से पांच विचारणीय बातों का उल्लेख किया है। प्रतीत होता है कि इस प्रसंग में परम्परा से प्रचलित यही व्याख्यान पञ्चवर्ग से अभीष्ट है। यहां मनु ने भी मन्त्रणा प्रसंग में ही पञ्चवर्ग का उल्लेख किया है। पञ्च-ग्रंग ये हैं—(१) कार्यों को ग्रारम्भ करने का उपाय, (२) पुरुष श्रीर द्रव्यसम्पत्ति, (३) देश-काल का विभाग, (४) विष्नों का प्रतीकार करना, (५) कार्यसिद्धि, ["कर्मणामारम्मोपायः, पुरुषद्रव्यसंपत्, देशकालविभागः, विनिपातप्रतीकारः, कार्यसिद्धः-इति पञ्चाङ्गो मन्त्रः" प्रक० १०। श्र० १४]।
- (ख) कुल्लूक भट्ट ने निम्न पांच प्रकार के गुष्तचरों की व्यवस्था को 'पञ्चवगं' कहा है। किन्तु इस मान्यता में एक—दो ग्रापित्तमां ग्राती हैं—(१) १५३ वें श्लोक में समग्र रूप में गुष्तचरों के कार्यों की व्यवस्था का कथन हो चुका है, (२) परम्परागत रूप में शास्त्रों में केवल पांच ही नहीं, ग्रापितु प्रमुख गुष्तचरों के ग्रन्य वगं भी हैं। ग्रतः कौटिल्यप्रोक्त 'पंचांग' इस प्रसंग में ग्राधिक संगत लगता है। कुल्लूक द्वारा विणत पांच प्रकार के गुष्तचर निम्न हैं—
- १. कापटिक (छल, कपट के व्यवहार से भेदों को जानने वाला), २. उदा-स्थित (संन्यासी या साधु के वेश में महान् व्यक्ति के रूप में प्रसिद्ध करके बैठाना ग्रीर इस प्रकार गुप्त भेदों की जानकारी देने वाला), ३. कृषक (नकली किसान बनकर गुप्तचरी करने वाला), ४. वार्णिजक (नकली व्यापारी के रूप वाला), ४. तापस व्यंजक (नकली तपस्वी के रूप वाला)।
  - (३) अनुराग और अपराग-अपनी और शत्रुराजा की प्रजाओं में तथा अन्य

राजाग्रों में मनुराग = कीन राजा से स्नेह रखने वाला है, और कीन प्रपराग = द्वेष रखने वाला है; इन पर विचार करना। इन्हीं दो तत्त्वों को कीटिल्य ने प्रयंशास्त्र में [प्रक० ८—६ में] कृत्य श्रीर प्रकृत्य पक्ष के रूप में विणत किया है। कृत्य जिनको किसी लालचवश राजा से फोड़ा-तोड़ा जा सके अर्थात् ग्रसंतुष्ट, ग्रपरागी। ये प्रमुखरूप से कृद्ध, लुब्ध, भीत और ग्रवमानित चार प्रकार के होते हैं [देखिए ७। ६७ की समीक्षा]। ग्रकृत्य = जिनको फोड़ा न जा सके, संतुष्ट प्रजाजन, ग्रनुरागी। स्वप्रजाजनों श्रीर शत्रुप्रजाजनों की भांति ग्रन्य राजाग्रों के स्नेह श्रीर देष पर भी राजा विचार करे।

(४) मण्डल - १५५ से १५७ श्लोकों में विणित प्रकृतियों को 'मण्डल' कहा जाता है। राजा इन सबकी गितविधियों, स्थितियों, ग्राचरणों पर गम्भीर रूप से विचार करे। ग्रर्थशास्त्र [प्र०६७। ग्र०२] में आचार्य कौटिल्य ने इन बहत्तर प्रकृतियों के मण्डल को चार प्रकृतिमण्डलों में बांटा है। उसका विवरण १५७ पर प्रदर्शित है।

राज्यमण्डल की विचारणीय चार मूल प्रकृतियां-

#### मध्यमस्य प्रचारं च विजिगीषोश्च चेष्टितम् । उदासीनप्रचारं च शत्रोश्चेव प्रयत्नतः ॥ १५४॥ (१२०)

(च) ग्रीर (मध्यमस्य प्रचारम्) 'मध्यम' राजा के ग्राचरण ग्रीर गितिविधि तथा (विजिगीषोः चेष्टितम्) 'विजिगीषु राजा के प्रयत्नों का (च) तथा (उदासीनप्रचारम्) 'उदासीन' राजा की स्थित-गितिविधि [७। १५८] का (च) (शत्रोः एव) शत्रु [७। १५८] राजा के ग्राचरण एवं स्थिति गितिविधि ग्रादि का भी (प्रयत्नतः) प्रयत्मपूर्वक विचार करे ग्रथित्विचार करके तदनुसार प्रयत्न भी करे = ग्राचरण में लग्ये।। १५५।।

अद्भुश्नी ट्या : मध्यम आदि चार मूल प्रकृतिरूप राजामों के लक्षण— ग्राचार्य कौटिल्य ने 'मण्डल' की प्रकृतियों की व्याख्या ग्रपने ग्रयंशास्त्र [प्र०६७] में करते हुए इन राजाग्रों के निम्न लक्षण बतलाये हैं—

- (१) मध्यम—"ग्रारिविजिगीष्वोभू म्यनन्तरसंहतासंहतयोरनुप्रहसमयों निग्रहे चासंहतयोर्मध्यमः ।" = ग्रारि ग्रीर विजिगीषु राजाग्रों से भिन्न वह राजा जो उनकी संधि में संधि का समर्थंक रहे ग्रीर उनके विग्रह में विग्रह का समर्थंक रहे, वह 'मध्यम' कहलाता है।
- (२) विजिगीषु—''राजा आत्मद्रव्यप्रकृतिसम्पन्नो नयस्याधिक्ठानं विजिगीषुः।''—जो राजा आत्मसम्पन्न हो, श्रमात्य ग्रादि द्रव्यप्रकृतियों से सम्पन्न [७। १५७] हो, नीति का ग्राश्रय लेने वाला हो, ऐसा विजय प्राप्त करने की इच्छा रखने वाला राजा 'विजिगीषु' कहाता है।

- (३) उदासीन—"अरिविजिगीषुमध्यानां बहिः प्रकृतिस्यो बलवत्तरः संहता— संहतानामरिविजिगीषुमध्यमानामनुप्रहे समर्थो निप्रहे चासंहतानाम्, उदासीनः।" = ध्रिर, विजिगीषु श्रौर मध्यम इनसे भिन्न राजा, जो शक्तिशाली मध्यम राजा से भी बलवान् हो, तथा श्रीर, विजिगीषु श्रौर मध्यम की संघि में संघि का समर्थंक एवं उन तीनों के विग्रह में तिग्रह का समर्थंक 'उदासीन' श्राचरण वाला राजा कहलाता है। मनु के श्रनुसार विजिगीषु श्रौर शत्रु से परला = बाद की सीमा वाला राजा 'उदासीन' है [७।१५८]।
- (४) शत्रु मनु के अनुसार विजिगीषु राजा की सीमा से लगता हुआ [ अनन्तर-मिर विद्यात् ७ । १५६] राजा शत्रु होता है । कौटित्य शत्रुओं के भेदोपभेद प्रदर्शित करते हुए तिखते हैं "भूम्यनन्तरः प्रकृत्यिमत्रः तुल्यामिजनः सहजः । विरुद्धे विरोध- यितावा कृत्रिमः ।" विजिगीषु राजा की सीमा से लगा हुआ राजा और विजिगीषु के में वंश उत्पन्त समान दायभाग चाहने वाला राजा, ये दोनों 'सहजशत्रु' हैं । किसी कारण से विरोधी हो जाने वाला या किसी दूसरे को विरोधी बना देने वाला 'कृत्रिम शत्रु' कहलाता है ।

राज्यमण्डल की विचारणीय ग्राठ ग्रौर मूलप्रकृतियां-

एताः प्रकृतयो मूलं मण्डलस्य समासतः। म्रष्टो चान्याः समाख्याता द्वादर्शेव तु ताः स्मृताः ॥१५६॥ (१२१)

(समासतः) संक्षेप में (एताः मण्डलस्य मूलं प्रकृतयः) ये चार [मध्यम, विजिगीषु, उदासीन ग्रीर शत्रुं] राज्यमण्डल की मूल प्रकृतियां चमूल रूप से विचारणीय स्थितियां या विषय हैं (च) ग्रीर (ग्रष्टी ग्रन्याः समाख्याताः) ग्राठ मूल प्रकृतियां ग्रीर कही गई हैं (ताः तु द्वादश एव स्मृताः) इस प्रकार वे कुल मिलाकर [४+==१२] बारह होती हैं।। १४६।।

अवस्तु कारिटा का श्रेष आठ मूलप्रकृतिकप राजाओं के लक्षण—'मण्डल' में मूलप्रकृतियां बारह हैं। इनमें से चार—मध्यम, विजिगीषु, उदासीन और शत्रु नामक प्रकृतियों का वर्णन १५५ वें श्लोक में हो चुका है। शेष आठ प्रकृति और हैं जिनकी गणना शायद प्रतिप्रसिद्धि के कारण मनु ने इस श्लोक में नहीं की है। कौटिल्य ने मनु के क्रम और विधानानुसार इन पर अपने अर्थशास्त्र में प्रकाश डाला है। उनके अनुसार आठ प्रकृति निम्न हैं—

मित्रराजा— मनु के अनुसार शत्रु राजा की सीमा से लगता हुआ उसके बाद वाला राजा विजिगीषु का 'मित्र' होता है ["अरेरनन्तरं मित्रम्" ७।१५८]। कौटिल्य ने भी यही कहा है— "सूम्येकान्तरा मित्रप्रकृतिः।" [प्रक०६७। अ०२]। (२) शत्रु का मित्र राजा, (३) मित्र का मित्र राजा, (४) शत्रु मित्र का भी मित्र राजा (५) पार्डिणग्राह (वह पृष्ठवर्ती राजा जो विजिगीषु द्वारा कहीं आक्रमण के लिए अपने राज्य से जाने के बाद पीछे से उसके राज्य पर श्राक्रमण कर देता है), (६) श्राक्रन्द (जो अपने मित्र राजा को किसी की सहायता करने से रोकता है या जिसकी राजधानी ग्रपने राज्य के निकट लगती हो), (७) पाष्टिणग्राहासार—'पाष्टिणग्राह' को घेरकर रखने वाला या उम पर श्राक्रमण करने वाला राजा , (६) श्राक्रन्दासार— 'ग्राक्रन्द' राजा को घेरकर रखने वाला या उसपर श्राक्रमण करने वाला राजा। इन सभी राजाओं तथा इनकी स्थितियों पर राजा को हर समय घ्यान रखना चाहिए।

श्राचार्य कौटिल्य ने इनकी गणना निम्न प्रकार की है-

तस्मात् मित्रम्, प्ररिभित्रम्, मित्रमित्रम्, प्ररिमित्रमित्रम्, चानन्तर्येण भूमीनां प्रसच्यते पुरस्तात् । पश्चात् पारिणप्राहः, आक्रन्यः, पाणिप्राहासारः, ग्राक्रन्या-सारः, इति ।'' [प्रक० ६७ । अ०:२]

राज्यमण्डल की प्रकृतियों के बहत्तर भेद—

भ्रमात्यराष्ट्रदुर्गार्थदण्डाख्याः पञ्च चापराः । प्रत्येकं कथिता ह्योताः संक्षेपेण द्विसप्ततिः ॥१५७॥(१२२)

(ग्रमात्य-राष्ट्र-दुर्ग-प्रयं-दण्ड-ग्राख्याः) मन्त्री, राष्ट्र, किला, कोष, दण्ड नामक (ग्रपराः पञ्च) ग्रीर पाँच प्रकृतियां हैं (प्रत्येकं कथिता हि एताः) पूर्वोक्त [१४५-१६६] बारह प्रकृतियों के साथ ये मिलकर ग्रथित पूर्वोक्त प्रत्येक बारहों प्रकृतियों के पाच-पांच भेद होकर इस प्रकार (संक्षेपेण द्विसप्तिः) संक्षेप से कुल ७२ प्रकृतियां [=विचारणीय स्थितियां या विषय] हो जाती हैं। १२ पूर्व की ग्रीर १२ के ५-५ भेद से ६० इस प्रकार १२ × ५ = ६० + १२=७२ है।। १४७।।

अन्य क्यी ट्यन्य : बहत्तर प्रकृतियां—इन श्लोकों के अनुसार बारष्ट्र मूल-प्रकृतियां हैं—१. विजिगीषु, २. मध्यम, ३. उदासीन, ४. शत्रु, ४. मित्रराजा, ६. मित्र का मित्रराजा, ७. शत्रु का मित्रराजा, ६. शत्रु के मित्र का मित्रराजा, ६. पार्षणग्राह, १०. ग्राक्रन्द, ११. पार्षणग्राहासार, १२. ग्राक्रन्दासार। पांच द्रव्य प्रकृतियां—१. मंत्री, २. राष्ट्र, ३. किला, ४. कोष, ५. दण्ड हैं। एक-एक मूल प्रकृति के पांच प्रकृतियों के साथ मिलकर पांच भेद हो जाते हैं ग्रर्थात् एक मूलप्रकृति भीर पांच उसके भेद इस प्रकार एक मूलप्रकृति के छः भेद हुए। यथा, प्रथम मूलप्रकृति 'विजिगीषु राष्ट्र, ४. विजिगीषु किला, ५. विजिगीषु राजा, २. विजिगीषु दण्ड। इसी प्रकार मिलकर ग्रन्य मूल प्रकृतियों के भेद बनेंगे। इस प्रकार बारह प्रकृतियों के १२ × ६ — ७२ बहुत्तर भेद होते हैं। कौटिल्य ने मूलप्रकृतियों में तीन-तीन का एक वर्ग बनाकर उनके साथ पांच प्रकृतियों को मिलाकर ३ × ५ — १५ + ३ — १० का एक प्रकृतिमण्डल माना है। इस प्रकार चार प्रकृतिमण्डल का एक 'मण्डल' विणित किया है [ग्रर्थशास्त्र प्रक० ६७]। इस प्रकार राजा प्रत्येक मुलप्रकृति पर ग्रौर फिर उनकी प्रत्येक द्रव्यप्रकृति (ग्रमात्य ग्रादि पांच) पर पूर्ण ज्ञान सहित विचार करे। विचार करके यथोचित उपाय करे ग्रौर विघ्न ग्रादि को दूर करे। पुनः विजयार्थ यात्रा करे।

शत्रु, मित्र श्रीर उदासीन की परिमाणा-

श्रनन्तरमरि, विद्यादरिसेविनमेव च। श्ररेरनम्तरं मित्रमुदासीनं तयोः परम्।।१५८।। (१२३)

(स्रनन्तरम्) स्राप्त राज्य के समीपवर्ती राजा को (च) स्रीर (स्रिर-सेविनम्) शत्रुराजा की सेवा-सहायता करने वाले राजा को (स्रिर विद्यात्) 'शत्रु' ही समके (स्ररे: + स्रनन्तरं मिलम्) स्रिर से भिन्न प्रधात् शत्रु से विपरीत स्राचरण करने वाले सर्थात् सेवा-सहायता करने वाले राजा को स्रीर शत्रुराजा को सोमा से लगे स्रगले राजा को 'मित्र' स्रोर (तयो: परम्) इन दोनों से भिन्न परवर्ती राजा को (उदासीनम्) जो न सहायता करे न विरोध करे, उसे 'उदासीन' राजा (विद्यात्) समक्रना चाहिए।। १४८॥

तान्सर्वानिभसंदघ्यात्सामादिभिरुपक्रमैः । व्यस्तैत्रचैव समस्तैत्रच पौरुषेण नयेन च ॥ १५९॥ (१२४)

(तान् सर्वान्) उन सब प्रकार के राजाओं को (साम + ग्रादिभिः + उपक्रमें:) 'साम' ग्रादि [साम, दाम, दण्ड, भेद] उपायों से (व्यस्तैः) एक-एक उपाय से (च) ग्रथवा (समस्तैः) सब उपायों का एकसाथ प्रयोग करके (पौरुषेण) वीरता से (च) तथा (नयेन) नीति से (ग्रभिसंदघ्यात्) वश में रखे।। १४६।।

सन्धि, विग्रह ग्रादि षड्गुणों का वर्णन-

संघि च विग्रहं चैव यानमासनमेव च। द्वैषीभावं संश्रयं च षड्गुणांश्चिन्तयेत्सदा ॥१६०॥ (१२५)

(सन्धिम्) सन्धि (विग्रहं यानं ग्रासनं द्वैधीभावं च संश्रयं) विग्रह यान, ग्रासन, द्वैधीभाव ग्रीर संश्रय इन (पड्गुणान् एव) छः गुणों का भी (सदा चिन्तयेत्) राजा सदा विचार-मनन करे।। १६०।।

स्मान्त कर होता दिन हैं। (१) सुलपूर्व करहते के लिए शत्रुराजा से कुछ ले-देकर मिलाप कर लेना या किसी राजा से मिलकर स्नाक्रमण करने के लिए तैयार कर लेना 'सम्धि' है। (२) युद्ध, विरोध, तोड़फोड़ स्नादि पैदा करना 'विग्नह' है। (३) युद्ध के लिए चढ़ाई करना 'यान' कहलाता है। (४) शत्रु को घेरकर पड़े रहना या सपनी शक्ति की सीणता के कारण शत्रु राजार्श्वों से छेड़छाड़ किये बिना खुपचाप भावी स्नाक-मण की ताक में पड़े रहना 'स्नासन' है। (५) स्नपनी विजय के लिए स्नपनी सेना को दो भागों में विभक्त कर देना या शत्रु-सेना में विभाजन कर देना 'द्वैधीभाव' है। (६) किसी बलवान् राजा का स्राक्षय ग्रहण कर लेना 'संश्रय' है।

### श्रासनं चैव यानं च संधि विग्रहमेव च। कायं वोक्य प्रयुञ्जीत द्वैधं संश्रयमेव च।।१६१।। (१२६)

सब राजादि राजपुरुषों को यह बात लक्ष्य में रखने योग्य है जो (ग्रासनम्) ग्रासन = स्थिरता (यानम्) यान = रात्रु से लड़ने के लिए जाना (सन्धम्) संध = उनसे मेल कर लेना (विग्रहम्) दुष्ट रात्रुग्नों से लड़ाई करना (देधम्) देध = दो प्रकार की सेना करके स्वविजय कर लेना (च) ग्रीर (संश्रयम्) संश्रय = निबंलता में दूसरे प्रबल राजा का ग्राश्रय लेना, ये छः प्रकार के कर्म (कार्य वीक्ष्य प्रयुञ्जीत) यथायोग्य कार्य को विचारकर उसमें युक्त करना चाहिए।। १६१॥ (स० प्र०१५८)

संधि ग्रीर उसके भेद---

#### संघि तु द्विविधं विद्याद्वाजा विग्रहमेव च । उमे यानामने चेव द्विविधः संश्रयः स्मृतः ॥१६२॥ (१२७)

(राजा) राजा, (सन्वि विग्रहं यान + ग्रासने द्विविधः च संश्रयः) संघि, विग्रह, यान, ग्रासन, द्वेधोभाव ग्रीर संश्रय (द्विविधं तु) दो-दो प्रकार के होते हैं, उनको (विद्यात्) यथावत् जाने ॥ १६२ ॥ (स० प्र० १५८)

> समानयानकर्मा च विषरीतस्तयेव च। तदा त्वायतिसंयुक्तः संधिर्जेयो द्विलक्षगः ॥१६३॥ (१२८)

(तदा तु ग्रायितसंयुक्तः) तात्कालिक फल देने वाली ग्रौर भविष्य में भी फल देने वाली (सिन्धि) सिन्धि [७।१६९] (द्विलक्षणः जेयः) दो प्रकार की समभनी चाहिए—१ (समानयानकर्मा) शत्रु राजा पर ग्राक्रमण करने के लिए किसी ग्रन्य राजा से मेल करके उसके साथ ग्राक्रमण करना, (तथैव) उसी प्रकार २. (विपरीतः) पहने से विपरीत ग्रथित् शत्रु राजा से ग्राक्रमण न करने के लिए मेल करके कोई समभौता कर लेना [यह ग्रपनी बल-स्थिति को देखकर उचित ग्रवसर तक होता है ७।१६६] ॥१६३॥॥४

त्र्ष्ट [प्रचलित प्रयं—सन्धि के दो भेद हैं—(१) समानयानकर्मा सन्धि ग्रीर (२) ग्रसमानयानकर्मा सन्धि। तात्कालिक या भविष्य के लाभ की इच्छा से किसी दूसरे राजा से मिलकर यान (शत्रु पर चढ़ाई) करना 'समानघर्मा' नामक सन्धि है। तथा (२) तात्कालिक या भविष्य मे लाभ की इच्छा से किसी राजा से 'ग्राप इच्छे जाइये, में इधर जाता हूं' ऐसा कहकर पृथक्-पृथक् यान (शत्रु पर चढ़ाई) करना 'ग्रस-मानघर्मा' नामक सन्धि है।। १६३॥]

"(सिन्धः) शत्रु से मेल ग्रथवा उसमे विपरीतता करे, परन्तु वर्त-मान ग्रौर भविष्यत् मे करने के काम वरावर करता जाये; यह दो प्रकार का मेल कहाता है।" (स॰ प्र॰ १५८)

अ ज़ुर्रोट्ड रा: इस श्लोक में किया हुम्रा 'विपरीत' का अर्थ मनुसम्मत है, जो ७। १६६ से सिद्ध होता है। प्रचलित टीकाम्रों में किया गया सर्थ 'सन्घ' ही नहीं कहला सकता।

विग्रह ग्रौर उसके भेद---

स्वयंकृतश्च कार्यार्थमकाले काल एव वा। मित्रस्य चैवापकृते द्विविधो विग्रहः स्मृतः ॥१६४॥ (१२६)

(विग्रह: द्विविध: स्मृत:) विग्रह [७। १७०] दो प्रकार का होता है—(काले) चाहे युद्ध के लिए निश्चित किये समय में (वा) प्रथवा (ग्रकाले एव) ग्रनिश्चित किसी भी समय में (१) (कार्यार्थम्) कार्य की सिद्धि के लिए (स्वयंकृत:) स्वयं किया गया विग्रह (च) ग्रीर [२] (मित्रस्य ग्रपकृते) किसी के द्वारा मित्रराजा पर ग्राक्रमण या हानि पहुंचाने पर मित्रराजा की रक्षा के लिए किया गया विग्रह ।। १६४।।

'(विग्रह) कार्यमिद्धि के लिए उचित समय या अनुचित समय में स्वयं किया वा मित्र के अपराध करने वाले शत्रुके साथ विरोध दो प्रकार से करना चाहिये।'' (स॰ प्र० १४८)

यान ग्रीर उसके भेद--

एकाकिनक्चात्यियके कार्ये प्राप्ते यहच्छ्या । संहतस्य च मित्रेण द्विविधं यानमुच्यते ॥१६४॥ (१३०)

(ग्रात्यियिके कार्ये प्राप्ते) ग्रकस्मात् कोई कार्य प्राप्त होने में + (एका-किनः) एकाकी (च) वा (मित्रेश संहतस्य) मित्र राजा के साथ मिलके शत्रु की ग्रोर जाना [ = बढ़ाई करना ७। १७१] (द्विविधं यान्म् + उच्यते) यह दो प्रकार का गमन [ = यान ] कहाता है।। १६५।। (स० प्र० १४८)

+ (यदच्छया) स्वतन्त्रतापूर्वक .....

ग्रांसन ग्रीर उसके भेद-

क्षीरास्य चैव क्रमशो दैवात्पूर्वकृतेन वा। मित्रस्य चानुरोधेन द्विविधं स्मृतमासनम् ॥१६६॥ (१३१) क्ष (क्रमशः) स्वयं किसी प्रकार क्रम से (क्षीणस्य एव) क्षीण हो जाये प्रथित् निर्वेल हो जाये (त्र) प्रथवा (मित्रस्य प्रतुरोधेन) मित्र के रोकने से अपने स्थान में बैठे रहना (द्विविधम् ग्रासनं स्मृतम्) यह दो प्रकार का ग्रासन [७।१७२] कहाता है।।१६६।।(स०प्र०१५०)

अक्ष (दैवात् वा पूर्वकृतेन) संयोग से ग्रथवा पूर्वजन्म के पाप के कारण ......

द्वैधीभाव ग्रीर उसके भेद--

## वलस्य स्वामिनश्चेव स्थितिः कार्यार्थसिद्धये । द्विविघं कीर्त्यते द्वेथं षाड्गुण्यगुणवेदिभिः ॥१६७॥ (१३२)

(षाड्गुण्य-गुगावेदिभिः) षड्गुगों के महत्त्व को जानने वालों ने (द्वैंधं द्वित्यं कीत्यंते) द्वैंधोभाव [७। १७३] दो प्रकार का कहा है-(कार्या-धंसिद्धये) कार्यं की सिद्धि के लिए १—(बलस्य स्थितिः) सेना के दो भाग करके एक भाग सेना को सेनापित के ग्राधीन करना (च) ग्रौर २—(स्वा-मिनः) सेना का एक भाग राजा द्वारा ग्रपने ग्राधीन रखना।। १६७।।

"कार्यसिद्धि के लिए सेना के दो विभाग करके विजय करना दो प्रकार का द्वैष' कहाता है। '' (स॰ प्र॰ १५६) सम्रथ ग्रौर उसके भेद—

प्रयंसंपादनार्थं च पीडघमानस्य शत्रुभिः। साघुषु व्यपदेशार्थं द्विविषः संश्रयः स्मृतः ॥१६८॥ (१३३)

(शत्रुभि: पीडचमानस्य) शत्रुओं द्वारा पीड़ित होकर (म्रर्थसम्पाद-नार्थम्) ग्रपने उद्देश्य को सिद्धि ग्रथवा ग्रात्मरक्षा के लिए किसी राजा का ग्राश्रय लेना (च) ग्रीर (व्यपदेशार्थं साधुषु) भावी हार या दुःख से बचने के लिए किसी श्रेष्ठ राजा का ग्राश्रय लेना ये (द्विविध: संश्रय: स्मृतः) दो प्रकार का 'संश्रय' [७। १७४] कहलाता है।। १६८।।

"एक—िकसी स्रथं की सिद्धि के लिए किसी बलवान् राजा वा किसी महात्मा की शरण लेना, जिससे शत्रु से पीड़ित न हो; दो प्रकार का स्राश्रय लेना कहाता है।" (स॰ प्र०१५६)

सन्धिका समय—

यदावगच्छेदायत्यामाधिवयं ध्रुवमात्मनः । तदात्वे चाल्पिकां पोडां तदा संधिं समाध्येत् ॥१६६॥(१३४) (यदा + ग्रवगच्छेत्) जब यह जान ले कि (तदात्वे) इस समय युद्ध करने से (म्राल्पिका पीडाम) थोड़ी पीड़ा प्राप्त होगी (च) भौर (भ्रायत्याम्) परचात् [ = भविष्य] में करने से (म्रात्मनः ध्रुवम् म्राधिक्यम्) ग्रपनी वृद्धि भौर विजय भवश्य होगी (तदा संधि समाश्रयेत्) तब शत्रु से मेल करके उचित समय तक धीरज रखे।। १६६।। (स० प्र०१४६)

विग्रह का समय-

यदा प्रहृष्टा मन्येत सर्वास्तु प्रकृतोमृशम् । प्रस्युच्छ्रतं तथाऽग्रमानं तदा कुर्वीत विग्रहम् ॥ १७० ॥ (१३४)

(यदा सर्वाः प्रकृतीः) जब ग्रपनी सब प्रजा वा सेना (भृशम्) ग्रत्यन्त (प्रहृष्टाः) प्रसन्न (ग्रत्युच्छितम्) उन्नितिशील ग्रीर श्रेष्ठ (मन्येत) जाने (तथा) वैसे (ग्रात्मानम्) ग्रपने को भी समभे (तदा विग्रहं कुर्वीत) तभी शत्रु से विग्रह = युद्ध कर लेवे ।। १७० ।। (स० प्र० १५६)

यान का समय-

यदा मन्येत भावेन हृष्टं पुष्टं बलं स्वकम् । परस्य विपरीतं च तदा यायाद्विपुं प्रति ॥ १७१ ॥ (१३६)

(यदा स्वकं वलम्) जब ग्रंपने बल ग्रंथात् सेना को (हृष्टं पुष्टं भावेन मन्येत) हर्षं ग्रीर पुष्टियुक्त प्रसन्न भाव से जाने (च) ग्रीर (परस्य) शत्रु का बल (विपरीतम) ग्रंपने से विपरीत निर्बल हो जावे (तदा रिप् प्रति यायात्) तब शत्रु की ग्रीर युद्ध करने के लिए जावे।। १७१।।

ं (स ०प्र∙ १५६)

श्रासन का समयं-

यदा तु स्यात्परिक्षोणो वाहनेन बलेन च। तदासीत प्रयत्नेन शनकः सांत्वयन्नरीन् ॥ १७२ ॥ (१३७)

(यदा) जब (बलेन वाहनेन) सेना, बल, वाहन से (परिक्षीणः स्यात्) क्षीण हो जाये (तदा) तव (ग्ररीन् शनकैः प्रयत्नेन सान्त्वयद्य) शतुग्रों को घीरे-घीरे प्रयत्न से शान्त करता हुग्रा (ग्रासीत) ग्रपने स्थान में बैठा रहे।। १७२।। (स० प्र०१४६)

द्वैषीभाव का समय-

मन्येतारि यदा राजा सर्वथा बलवत्तरम्। तदा द्विघा बलं कृत्वा साधयेत्कार्यमात्मनः॥ १७३॥ (१३८) (यदा राजा) जब राजा (ग्ररि सर्वथा बलवत्तरं मन्येत) शत्रु को ग्रत्यन्त बलवान् जाने (तदा) तब (द्विघा बलं कृत्वा) द्विगुणा वा दो प्रकार की सेना करके (ग्रात्मन: कार्यं साघयेत्) ग्रपना कार्य सिद्ध करे ।। १७३ ।। (स० प्र० १५६)

संश्रय का समय---

्यदा परबलानां तु गमनीयतमो भवेत्। तदातु संश्रयेत्क्षित्रं धार्मिकं बलिनं नृपम् ॥ १७४॥ (१३६)

(यदा) जब ग्राप समक्त लेवे कि ग्रब (परबलानां तु गमनीयतमः भवेत्) शीघ्र शत्रुश्रों की चढ़ाई मुक्त पर होगी (तदा तु) तभी (धार्मिकं बिलनं नृपं क्षित्रं संश्रयेत्) किसी धार्मिक बलवान् राजा का ग्राश्रय शोघ्र लें लेवे।। १७४।। (स॰ प्र०१४६)

निग्रहं प्रकृतीनां च कुर्याद्योऽरिबलस्य च। उपसेवेत तं नित्यं सर्वयत्नेर्गुरुं यथा।। १७५॥ (१४०)

(यः) जो (प्रकृतीनाम्) प्रजा ग्रीर ग्रपनी सेना (च) ग्रीर शत्रु के बल का (निग्रहं कुर्यात्) निग्रह करे ग्रथीत् रोके (तं सर्वयत्नैः) उसकी सब यत्नों से (गुरुं यथा) गुरु के सदश (नित्यम् उपसेवेत) नित्य सेवा किया करे।। १७५।। (स० प्र०१५६)

यदि तत्रापि संपद्येद्दोषं संश्रयकारितम्। सुयुद्धमेव तत्रापि निविदाङ्कः समाचरेत्।। १७६ ॥ (१४१)

(संश्रयकारितं यदि तत्र + ग्रापि दोषं संपश्येत्) जिसका ग्राश्रय लेवे उस पुरुष के कर्मों में दोष देखे तो (तत्र + ग्रापि) वहाँ भी (सुयुद्धम् + एव) ग्रच्छे प्रकार युद्ध हो को (निविशङ्कः समाचरेत्) निःशंक होकर करे ॥१७६॥ (स॰ प्र०१५६)

> सर्वोपायस्तथा कुर्यान्नीतिज्ञ. पृथिवीपतिः। यथाऽस्याभ्यधिका न स्युमित्रोदासीनशत्रवः॥ १७७॥ (१४२)

(नीतिज्ञः पृथिवीपितः) नीति का जानने वाला पृथिवीपिति राजा (यथा) जिस प्रकार (ग्रस्य) इसके (मित्र-उदासीन-शत्रवः) मित्र, उदासीन =तटस्थ श्रीर शत्रु (ग्रिधकाः न स्युः) ग्रिधिक न हो (तथा सर्व + उपायैः कुर्यात्) ऐसे सब उपायों से वर्ते ॥ १७७॥ (स० प्र० १६१)

म्रायति सर्वकार्याणां तदात्वं च विचारयेत् । म्रतीतानां च सर्वेषां गुणदोषौ च तत्त्वतः ॥ १७८ ॥ (१४३) (सर्वकार्याणां तदात्वम्) सब कार्यों का वर्तमान में कर्त्तव्य (व) ग्रौर (ग्रायितम्) भविष्यत् में जो-जो करना चाहिए (च) ग्रौर (ग्रतीतानां सर्वेष्णम्) जो-जो काम कर चुके, उन सबके (तत्त्वतः गुणदोषौ विचारयेत्) यथार्थता से गुण-दोषों को विचार करे। पश्चात् दोषों के निवारण ग्रौर गुणों की स्थिरता में यत्न करे।। १७ =।। (स० प्र०१६१)

म्रायत्यां गुणदोषज्ञस्तदात्वे क्षिप्रनिश्चयः । म्रतीते कार्यशेषज्ञः शत्रुभिर्नाभिमूयते ॥ १७९॥ (१४४)

(ग्रायत्यां गुरादोषज्ञः) जो राजा भिवष्यत् ग्रर्थात् ग्रागे करने वाले कर्मों में गुरा-दोषों का ज्ञाता (तदात्वे क्षिप्रनिश्चयः) वर्तमान में तुरन्त निश्चय का कर्ता, ग्रीर (ग्रतीते कार्यशेषज्ञः) किये हुए कार्यों में शेष कर्त्तव्य को जानता है (शत्रुभिः न + ग्रिभभूयते) वह शत्रुग्रों से पराजित कभी नहीं होता ॥ १७६॥ (स० प्र० १६१)

राजनीति का निष्कर्ष —

यथैनं नाभिसंदध्युर्भित्रोदासीनज्ञत्रवः । तथा सर्वं संविदध्यादेव सामासिको नयः ॥ १८०॥ (१४४)

(सर्वं तथा विदघ्यात्) सब प्रकार के राजपुरुष, विशेषसभापति राजा ऐसा प्रयत्न करें कि (यथा) जिस प्रकार (मित्र-उदासीन-शत्रवः) राजादि जनों के मित्र, उदासीन ग्रीर शत्रु को वश में करके (न + ग्रीभ-संदघ्युः) ग्रन्यथा न करपावें, ऐमे मोह में न फसे (एषः सामासिकः नयः) यही संक्षेप से नय ग्रर्थात् राजनीति कहाती है।। १८०।। (स० प्र० १६१)

अर्ज्यू शिल्डन्यः मित्र, उदासीन श्रीर शत्रु के लक्षण क्रमशः ७। २०६, २१०, २११ में देखिए।

म्राक्रमण के लिए जाना ग्रीर व्यूहरचना ग्रादि की व्यवस्था-

यदा तु यानमातिष्ठेवरिराष्ट्रं प्रति प्रभुः। तदाऽनेन विधानेन यायादरिपुरं शनः॥ १८१॥ (१४६)

(प्रभुः) राजा (यदा) जब भी (ग्ररिराष्ट्रं प्रति) शत्रुके राज्य पर (यानम् + ग्रातिष्ठेत्) चढ़ाई करे (तटा) तब (ग्रनेन विधानेन) इस निम्न-लिखित विधि से (शनैः) सावधानीपूर्वक (ग्ररिपुरं यायात्) शत्रु पर चढ़ाई करे।। १८१।।

कृत्वा विधानं मूले तु यात्रिकं च यथाविधि । उपगृह्यास्पदं चैव चारान्सम्यग्विधाय च ॥१८४॥ (१४७) जब राजा शत्रुमों के साथ युद्ध करने को जावे तब (मूले विधानं तु) ग्रवने राज्य की रक्षा का प्रवन्ध (च) ग्रीर (यात्रिकम्) यात्रा की सब सामग्री (यथाविधि कृत्वा) यथाविधि करके (ग्रास्पदम् एव उपगृह्य) सब सेना, यान, वाहन, शस्त्र, ग्रस्त्र ग्रादि पूर्ण लेकर (चारान् सम्यक् विधाय) सर्वत्र दूतों ग्रर्थात् चारों ग्रीर के समाचारों को देने वाले पुरुषों को गुष्त स्थापन करके शत्रुम्नों की ग्रीर युद्ध करने को जावे।। १८४।। (स० प्र०१६१)

त्रिविव मार्ग का संशोधन करे-

संशोध्य त्रिविधं मार्गं षड्विधं च बलं स्वकम् । सांपरायिककल्पेन यायादरिपुरं शनैः ॥१८५॥ (१४८)

(त्रितिधं मार्गं संशोध्य) तीन प्रकार के मार्ग ग्रर्थात् एक--स्थल = भूमि में दूसरा-जल = समुद्र वा निदयों में, तीसरा-ग्राकाश मार्गों को शुद्ध वनाकर भूमिमार्ग में रथ, ग्रह्व, हाथी, जल में नौका ग्रौर ग्राकाश में विमान ग्रादि यानों से जावे (च) ग्रौर (षड्विधम्) पैदल, रथ, हाथी, घोड़े शस्त्र ग्रौर ग्रस्त्र, खान-पान ग्रादि सामग्री को यथा उत् साथ ले (बलं स्वकम्) बलयुक्त पूर्ण (सांपरायिककल्पेन) किसी निमित्त को प्रमिद्ध करके (ग्रिरपुरं गनै: यायात्) शत्रु के नगर के समीप घोरे घोरे जावे ॥ १८५ ॥ ॥

आन्य श्रीत्यनाः त्रिविध मार्ग का मनुसम्मत स्रथं — प्रचित टीका स्रों में त्रिविध मार्ग का सर्थं — 'जङ्गल, स्रनूप श्रीर स्राटिक किया है। यह मनुसम्मत सिद्ध नहीं होता, श्रीर सही भी नहीं है। इस प्रकार श्रथं करने से तीनों केवल भूमि के ही एक मार्ग के श्रन्तर्गत स्राजाते हैं। इस भाष्य में दिया गया अर्थ मनुसम्मत है। इस की सिद्ध है। १६२ से होती है। वहां स्थलयुद्ध श्रीर जल में जलयान स्रादि से युद्ध करने का वर्णन है। इस प्रकार त्रिविध मार्गों का 'स्थल, जल, स्राकाश मार्ग ही प्रासंगिक सिद्ध होता है। स्रनूप इसी के स्रन्तर्गत स्राजात है समुद्रीयानों की चर्चा ६। १९७, ४०६, ४०६ में भी स्राती है। उस काल में ये यान थे।

ग्राक्रमण के समय शत्रु ग्रीर शत्रुमित्र पर विशेष स्बट रस्रे—

### शत्रुसेविनि नित्रे च गूढे युक्ततरो भवेद्

<sup>्</sup>री: प्रचित्तत प्रयं — जङ्गल, अनूप तथा ग्राटिक भेद से तीन प्रकार के मार्गों को पेड़, लता, भाड़ी कंटक आदि कटवाने तथा नीची ऊंची भूमि को बरावर कराने से गमन के योग्य बनाकर और हाथी, घोड़ा, रथ, पैदल सेना एवं कार्यकर्ता रूप छः प्रकार के बल (सेना) उचित भाजन-वस्त्र, मान-सत्कार एवं ग्रीषध ग्रादि से गुद्ध कर यात्रा के योग्य विधान से धीरे-धीरे शत्रु के देश को प्रस्थान करे॥ १८५॥

गतप्रत्यागते चैव स हि कव्टतरो रिपुः ॥ १६६ ॥ (१४६)
(शत्रसेविति गूढे मित्रे) जो भीतर से शत्रु से मिला हो भीर ग्रपने
साथ भी ऊपर से मित्रता रखे, गुप्तता से शत्रु को भेद देवे (गत-प्रत्यागते

साथ भी ऊपर से मित्रना रखे, गुप्तता से शत्रु को भेद देवे (गत-प्रत्यागते एव) उसके ग्राने जाने में, उससे बात करने में (युक्ततरः भवेत्) ग्रत्यन्त सावधानी रखे (हि) क्योंकि भीतर शत्रु ऊपर मित्र को (कष्टतरः रिपुः) बड़ा क्रिशत्र समभना चाहिए।। १८६।। (स॰ प्र०१६१)

व्यूहरचनाएं---

वण्डव्यूहेन तन्मार्गं यायातु शकटेन वा। वराहमकराम्यां वा सूच्या वा गरुडेन वा।। १८७।। (१५०)

+ (दण्डयूहेन) दण्ड के समान सेना को चलावे (शकटेन) जैसा शकट अर्थात् गाड़ी के समान (वराह-मकराभ्याम्) वराह जैसे सूप्रर एक दूसरे के पीछे दौड़ते जाते हैं कभी सब मिलकर भुण्ड हो जाते हैं वैसे; जैसे मगर पानो में चलते हैं वैसे सेना को बनावे (सूच्या वा गरुडेन वा) जैसे सूई का प्रग्रभाग सूक्ष्म पश्चात् स्थूल और उससे सूत्र स्थूल होता है वैसी शिक्षा से सेना को बनावे; नीलकण्ठ [=गरुड़] उपर नीचे भपट्टा मारता है इस प्रकार सेना को बनाकर (यायात्) लड़ावे।। १८७।।

(स० प्र० १६१)

+(तत् मार्गम्) चढ़ाई करते समय मार्ग में.......

आनु शिटानाः (१) जिनमें श्रागे बलाष्यक्ष हो, बीच में राजा, अन्त में सेनापित ग्रीर उनके ग्रगल-बगल एक-एक पंक्ति हाथी सवारों की, उन पंक्तियों के साथ एक पंक्ति बृडसवारों की, फिर साथ में पदातियों की पंक्तियाँ; इस प्रकार दण्डे के समान तथा लम्बी पंक्ति के ग्राकार में सेना की मोर्चाबन्दी को 'दण्डव्यूह' कहते हैं।

- (२) गाड़ी के समान आगे से पतली और पीछे-पीछे अधिक फैलाववाली सेना की रचना को 'शकटब्यूह' कहा जाता है।
- (१) आगे और पीछे के भागों में पतली, मध्यभाग में श्रधिक फैलाव वाली सेनारचना को 'वराहव्यूह' कहते हैं। इसमें सैनिक एक दल के पीछे एक दल बढ़ते जाते हैं, जैसे ही शत्रु उन्हें कम समक्षकर मुकाबला करता है तो पिछली सेना भुण्ड बनाकर हमला कर देती है। उनके पीछे रक्षा के लिए तथा सावधानी के लिए हल्की सेनापंक्ति रहती है।
  - (४) जिसका अग्रभाग मोटा, मध्य का उससे अधिक लम्बाकार होते हुए

भी विस्तृत हो ग्रीर पृष्ठभाग पतला हो, उस सेना-रचना को 'मकरव्यूह' कहा जाता है।

- (४) अग्रमाग से नुकीली और पृष्ठभाग से स्थूल एवं विस्तृत आकार वाली सेनारचना को 'सूचीब्यूह' कहते हैं।
- (६) प्रागे का कुछ आग नुकीला और उसके पीछे दो आगों में विस्तृतरूप में दूर तक फैली हुई सेना की संरचना को 'गरुडब्यूह' कहते हैं। इसमें अग्रपंक्ति जब शत्रु-सेना से लड़ने लगती हैं और शत्रु सेना भी जब सामने होकर संघर्ष करने लगती है तो अगल-बगल में फैली सेना शत्रु सेना पर अगल-बगल से अपट्टा मारकर दबाने की कोशिश करती है।

यतस्य भयमाशङ्कोत्ततो विस्तारयेद्वलम् । पद्मेन चैव व्यूहेन निविशेत सदा स्वयम् ॥ १८८॥ (१५१)

(यतः भयम् + म्राशंकेत्) जिघर भय विदित हो (ततः) उसी म्रोर (बलं विस्तारयेत्) सेना को फैलावे (पद्मे न एव ब्यूहेन) सब सेना के पितयों को चारों म्रोर रखके पद्मब्यूह म्रयात् पद्माकार चारों म्रोर से सेनाम्रों को रख के (स्वयं निविशेत) मध्य में म्राप रहे।। १८८॥ (स॰ प्र०१६१)

अपन्य कारिन ना के पुष्प की तरह एक दल के पीछे दूसरे दल के रूप में चारों ग्रोर गोलाकार रूप में सेना को खड़ा करना श्रीर मध्य में राजा या सेनापित का होना, इस मोर्चाबन्दी को 'पद्मव्यूह' कहा जाता है।

> सेनापतिबलाध्यक्षो सर्वेदिक्षु निवेशयेत्। यतत्रच भयमाशङ्कोत्प्राचीं च कल्पयेद्दिशम् ॥ १८६॥ (१५२)

(सेनापित-बलाध्यक्षी) सेनापित श्रीर बलाध्यक्ष श्राज्ञा को देने श्रीर सेना के साथ लड़ने-लड़ाने वाले वीरों को (सर्वदिक्षु निवेशयेत्) श्राठों दिशाश्रों में रखें (यतः भयम् + श्राशंकेत्) जिस श्रोर से लड़ाई होती हो (तां प्राची दिश कल्पयेत्) उसी श्रोर सब सेना का मुख रखे।

परन्तु दूसरी स्रोर भो पक्का प्रबंध रक्खे, नहीं तो पीछे वा पार्क् से शक्रुकी घात होने का सम्भव होता है।। १८९।। (स० प्र०१६२)

अब्ब क्यी क्या : (क) "तां प्राची दिशं कल्पयेत्" प्रयात् 'उसे ही पूर्विदशा मान ले' यह एक मुहावरा है, जिसका अर्थ है उसी दिशा को मुख्य मानकर उसी की ग्रोर मुख कर लेना अर्थात् शक्ति लगाना।

गुल्माञ्च स्थापयेदाप्तान्कृतसंज्ञान्समंन्ततः ।
स्थाने युद्धे च कुशलानभीरूनविकारिएाः ॥१६०॥ (१५३)
(गुल्मान्) जो गुल्म शर्थान् दृढस्तम्भों के तुल्य (स्राप्तान्) युद्धविद्या

में सुशिक्षित, धार्मिक (स्थाने च युद्धे कुशलान्) स्थित होने ग्रीर युद्ध करने में चतुर (ग्रभीरून्) भयरहित (च) ग्रीर (ग्रविकारिएाः) जिनके मन में किसी प्रकार का विकार न हो उनको+(समन्ततः स्थापयेत्) सेना के चारों ग्रोर रखे।। १६०।। (स० प्र०१६२)

> + (कृतसंज्ञान्) निश्चित संकेतों को समभने वालें को...... संहतान्योधयेदल्पान्कामं विस्तारयेद्वहृत्। सुच्या वज्रेण चैवैतान्व्यूहेन व्यूह्य योधयेत्।।१६१ (१५४)

(म्रल्पान् सहतान् योधयेत्) जो थोड़े पुरुषों से बहुतों के साथ युद्ध करना हो तो मिलकर लड़ावे (कामं विस्तारयेत् बहून्) ग्रीर काम पड़े तो उन्हीं को भट फैला देवे, जब नगर दुर्ग वा शत्रु की सेना में प्रविष्ट होकर युद्ध करना हो तब (सूच्या वज्जण व्यूह्य) 'सूचीव्यूह' तथा 'वज्जव्यूह' जैसा दुधारा खड्ग दोनों ग्रीर युद्ध करते जायें ग्रीर प्रविष्ट भी होते चलें वैसे ग्रनेक प्रकार के व्यूह ग्रर्थात् सेना की बनाकर (योधयेत्) लड़ावे।। १६१। (स० प्र०१६२)

"जो सामने (गत्वा) तोप वा (भुशुण्डी) बन्दूक छूट रही हो तो 'सर्पब्यूह' ग्रर्थात् सर्प के समान सोते-सोते चले जायें, जब तोपों के पास पहुँचे तब उनको मार वा पकड़ तोपों का मुख शत्रु की ग्रोर फेर उन्हीं तोपों से वा वन्दूक ग्रादि से उन शत्रु श्रों को मारें ग्रथवा वृद्ध पुरुषों को तोपों के मुख के सामने घोड़ों पर सवार करा दौड़ावें ग्रीर मारें, बीत में ग्रच्छे-ग्रच्छे सवार रहें, एकवार धावा कर शत्रु की सेना को छिन-भिन्न कर पकड़ लें ग्रथवा भगा दें।" (स॰ प्र० पष्टसमु०)

अर्बुट्ये टिडन्ड: जिस प्रकार दुवारी तलवार शरीर में नोक से घुसकर दोनों ग्रोर से काटती जाती है, उसी प्रकार सेना की इस प्रकार मोर्चावन्दी करना कि बह सामने लड़ती हुई शत्रु-सेना में प्रविष्ट होती जाये ग्रीर ग्रगल बगल भागों से दूसरी सेनापंक्तियां लड़ें तथा इस प्रकार रक्षा भी करें कि किसी बगल से घूमकर शत्रु घेर न ले, इस मोर्चाबन्दी को 'वज्रव्यूह' कहते हैं।

स्यन्दनाइवैः समे युद्धच दनूपे नौद्विपस्तया।

वृक्षगुल्मावृते चारंरितचर्मायुधः स्थले ॥१६२॥ (१४४) (समे युध्येत् स्यन्दन + ग्रश्वैः) - जो समभूमि में युद्ध करना हो तो रथ, घोड़े ग्रीर पदातियों से (प्रतूपे नौ-द्विपैः) जो समुद्र में युद्ध करना हो तो नौका ग्रीर थोड़े जल में हाथियों पर (वृक्ष-गुल्म + प्रावृते) वृक्ष ग्रीर भाड़ी में (चापैः) वाण (तथा) तथा (स्थले) स्थल बालू में (ग्रीस चर्म + ग्रायुधैः) तलवार ग्रीर ढाल से युद्ध करें-करावें।। १६२ में (स० प्र०१६२)

#### सप्तम अध्याय

# अन्युट्यीत्जनः मनुप्रोक्त युद्धनीति एवं उसके ग्रंग-प्रत्यंग (तालिका)

| १. युद्धनीति के ग्राधार                                                                                                                                                                                                           | २. युद्धार्थ सेना | ३. सेना के अधिकारी                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| १. साम (७।१५६,१६८,२००) २. दाम ( ,, ,, ) ३. भेद ( ,, ,, ) ४. दण्ड ( ,, ,, ) ५. सन्ध (७।१६०,१६२,१६३ ६. विग्रह (७ १६०,१६४,१७०।) ७. यान (७।१६०,१६४,१७१) ८. ग्रासन (७।१६०,१६६,१७२) ६. द्वैधीभाव (७।१६०,१६७, १७३) १०. सन्नय (७।१६०,१६८, |                   | १. राजा (मुख्य<br>नायक)<br>२. सेनापति (७ ।<br>१८६)<br>३. बलाघ्यक्ष (,,)<br>४. दूत(७।६३-६८) |

| · | ४. युद्ध में ब्यूहरचना                                                                                                                                | ५. शस्त्रास्त्र-संकेत-वर्णन                                                                                                                |  |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|   | १. दण्डन्यूह (७।१८७) २. शकटन्यूह (,, ,,) ३ वराहन्यूह (,, ,,) ४. मकरन्यूह (,, ७।१६१) ६. गरुडन्यूह (,, ७।१६१) ७. पद्मन्यूह (७।१८६) ८. वज्रन्यूह (७।१८६) | १. घनुष (७।१६२) २. बाण (७।६०,१६२) ३. तलवार (७।१६२) ४. ढाल (७।१६२) ४. कूटायुध (७।६०) ६. शक्ति (६।३०६) ७. वरुणपाश (६।३०६) ६. लीहदण्ड (६।३१४) |  |

सेना का उत्साहवर्धन-

प्रहर्षयेद्वलं व्यूह्य तांश्च सम्यक्परीक्षयेत्। चेष्टाश्चैव विजानीयादरीन्योधयतामपि॥ १९४॥ (१५६)

(व्यूह्य बलं प्रहषयेत्) जिस समय युद्ध होता हो तो उस समय लड़ने वालों को उत्साहित और हिषत करें, जब युद्ध बंद हो जाये तब जिससे शौरं और युद्ध में उत्साह हो वैसे वक्तृत्वों [ =वचनों] से सबके चित्त को खान-पान, ग्रस्त्र-शस्त्र, सहाय और श्रोषधादि से प्रसन्त रखे, व्यूह के बिना लड़ाई न करे, न करावे + (योधयताम् + ग्रिप चेष्टाः विजानीयात्) लड़ती हुई ग्रपनी सेना को चेष्टा को देखा करे कि (सम्यक् परीक्षयेत्) ठीक-ठीक लड़ती है वा कपट रखती है।। १९४।। (स॰ प्र॰ १६२)

+ (ग्ररीन्) शत्रुग्रों से .....

शत्रुराजा की पीड़ित करने के उपाय-

उपरुष्यारिमासीत राष्ट्रं चास्योपपीडयेत्। दूषयेच्चास्य सततं यवसान्नोदकेन्धनम् ॥ १६५ ॥ (१५७)

किसी समय उचित समके तो (ग्ररिम उपरुष्य ग्रासीत) शत्रु को चारों ग्रोर से घरकर रोकरखे (च) ग्रीर (ग्रस्य राष्ट्रम उपपीडियेत) इसके राज्य को पीडित कर (ग्रस्य) शत्रु के (यवस-ग्रन्न-उदक-इन्धनम्) चारा, ग्रन्न, जल ग्रीर इन्धन को (सतत दूषयेत्) नष्ट-दूषित कर दे।। १६५॥ (स० प्र०१६२)

भिन्द्याच्चेव तडागानि प्राकारपरिखास्तथा। समवस्कन्दयेच्चेनं रात्रौ वित्रासयेत्तथा।। १९६ ॥ (१५८)

शत्रुके (तडागानि) तालाव (प्राकार) नगर के प्रकोट (तथा परिखाः) ग्रीर खाई को (भिन्दात्) तोड-फोड दे (रात्री एनं वित्रासयेत्) रात्रि में उनको भय देवे (च) ग्रीर (सम् + ग्रवस्कन्दयेत्) जीतने का उपाय करे।। १६६॥ (स० प्र०१६२)

शत्रुराजा के ग्रमात्यों में फूट--

उपजप्यानुपजपेद् बुध्येतैव च तत्कृतम्। युक्ते च दैवे युध्येत जयप्रेप्तुरपेतभीः॥ १६७॥ (१५६)

(उपजप्यान्) शत्रु के वर्ग के जिन ग्रमात्य, सेनापित ग्रादि में फूट डाली जा सके, उनमें (उपजपेत्) फूट डाल दे (च) ग्रीर इस प्रकार (तत् कृतं बुध्येत) शत्रु राजा की योजनाग्रों की जानकारी ले ले (च) ग्रीर (जयप्रेप्सुः) विजय का इच्छुक राजा इस प्रकार (श्रपेतभीः) भय छोडकर (युक्ते देवे) उचित श्रवसर पर (युघ्येत) युद्ध-श्राक्रमण शुरू कर देवे ॥१६७॥

# साम्ना दामेन भेदेन समस्तरथवा पृथक्।

विजेतुं प्रयतेतारीश्र युद्धेन कदाचन ॥ १६८ ॥ (१६०)

(साम्ना) 'साम' से (दामेन) 'दाम' से (भेदेन) 'भेद' से (समस्तैः) इन सब उपायों मे एकसाथ (प्रथवा) प्रथवा (प्रथक्) ग्रलग-ग्रलग एक-एक से (ग्ररीन् विजेत् प्रयतेत) शत्रुग्नों को जीतने का प्रयत्न करे (कदाचन युद्धेन न) कभी पहले युद्ध से जीतने का यत्न न करे।। १६८।।

#### त्रयारामप्युपायानां पूर्वोक्तानामसम्भवे । तथा युष्येत सम्पन्नो विजयेत रिपून्यथा ॥ २०० ॥ (१६१)

(पूर्वोक्तानां त्रयाणाम + ग्रिप + उपायानाम् ग्रसंभवे) पूर्वोक्त साम, दाम, भेद तीनों ही उपायों में से किसी से भी विजय की संभावना न रहने पर (सम्पन्नः) सब प्रकार से तैयारी करके (तथा युध्येत) इस प्रकार युद्ध करें (यथा) जिससे कि (रिपून् विजयेत) शत्रुग्रों पर विजय कर सके ।। २००।। राजा के विजयोपरान्त कर्तनंव्य—

## जित्वा सम्यूजये**द् देवा**न्त्राह्यागाञ्चेव धार्मिकान् । प्रदद्यात्परिहाराञ्च स्यापयेदभयानि च ।। २०१ ।। (१६२)

(जित्वा) विजय प्राप्त करके (यामिकान् देवान् बाह्यणान् एव) जो धमिचरणवाले विद्वान् बाह्यण हों उनको ही (पूजयेत्) सत्कृत करे ग्रर्थात् उनको ग्रभिवादन करके उनका ग्राशीर्वाद ले (च) ग्रीर (परिहारान् प्रद-द्यात्) जिन प्रजाजनों को युद्ध में हानि हुई है उन्हें क्षतिपूर्ति के लिए सहा-यता दे (च) तथा (स्रभयानि स्यापयेत्) सब प्रकार के ग्रभयों की घोषणा करा दे कि 'प्रजाग्रों को किसी प्रकार का कोई कष्ट नहीं दिया जायेगा ग्रतः वे सब प्रकार से भय-ग्राशंका-रहित होकर रहें'।। २०१।।

हारे हुए राजा से प्रतिज्ञापत्र म्रादि लिखवाना-

#### सर्वेषां तु विदित्वेषां समासेन चिकीषितम्। स्थापयेत्तत्र तद्वंदयं कुर्याच्च समयक्रियाम्।। २०२॥ (१६३)

(एषां सर्वेषाम्) विजित प्रदेश की इन सब प्रजामों की (चिकीषितम्) इच्छा को (समासेन विदित्वा) संक्षेप से प्रधीत् सरसरी तौर पर जानकर कि वे किसे ग्रपना राजा बनाना चाहती हैं या कोई ग्रौर विशेष ग्राकांक्षा हो उसे भी जानकर (तत्र) उस राजिसहासन पर (तत् वंदयम्) उस प्रदेश की प्रजामों में से उन्हों के वंश के किसी व्यक्ति को (स्थापयेत्) बिठा देवे (च) और (समय-क्रियाम् कुर्यात्) उससे शर्तनामा लिखा लेवे [कि अमुक कार्य तुम्हें स्वेच्छानुसार करना है, अमुक मेरी इच्छा से। इसी प्रकार अन्य कर, अनुशासन ग्रादि से सम्बद्ध बातें भी उसमें हों]।। २०२।।

प्रमाराानि च कुर्वीत तेषां घर्म्यान्यथोदितान् । रत्नेश्च पूजयेदेनं प्रधानपुरुषेः सह ॥ २०३ ॥ (१६४)

(तेषा ययोदितान् धर्म्यान्) उन विजित प्रदेश की प्रजाम्रों या नियुक्त राजपृष्णों द्वारा कही हुई उसकी त्यायोचित [ चैध ] बातों को (प्रमा-णानि कुर्वीत) प्रमाणित कर दे म्रर्थात् प्रतिज्ञापूर्वक स्वीकार कर ले। म्रिभ-प्राय यह है कि उनकी त्यायोचित बातों को मान लेवे म्रीर जो म्रमान्य बातें हों उनको न माने (च) म्रीर (प्रधानपुष्णें: सह एनम्) प्रधान राजपुष्णों के साथ बन्दीकृत इस राजा का (रत्नै: पूजयेत्) उत्तम वस्तुयें प्रदान करते हुए यथायोग्य सत्कार रखे।। २०३।।

"जीत कर उनके साथ प्रमाण प्रयात प्रतिज्ञा ग्रादि लिखा लेवे ग्रीर जो उचित समय समके तो उसी के वंशस्य किसी धार्मिक पुरुष को राजा कर दे ग्रीर उससे लिखा लेवे कि तुमको हमारी ग्राज्ञा के ग्रमुकूल ग्रर्थात् जैसी धमंयुक्त राजनीति है, उसके ग्रमुसार चलके न्याय से प्रजा का पालन करना होगा, ऐसे उपदेश करे। ग्रीर ऐसे पुरुष उनके पास रखे कि जिससे पुनः उपद्रव न हो। ग्रीर जो हार जाये, उसका सत्कार प्रधान पुरुषों के साथ मिलकर रत्न ग्रादि उत्तम पदार्थों के दान से करे ग्रीर ऐसा न करे कि जिससे उसको योगक्षेम भी न हो। जो उसको बन्दीगृह करे तो भी उसका सत्कार यथायोग्य रखे, जिससे वह हारने के शोक से रहित होकर ग्रानन्द में रहे।" (स॰ प्र०१६४)

म्रादानमप्रियकरं दानं च प्रियकारकम्। अमीप्सितानामर्थानां काले युक्तं प्रशस्यते॥ २०४॥ (१६४)

क्योंकि (ग्रादानम् + ग्रप्तियकरम्) संसार में दूसरे का पदार्थ ग्रहण करना ग्रप्तिति (च) ग्रीर (दानं प्रियकारकम्) देना प्रीति का कारण है, ग्रीर (काले युक्तम्) समय पर उचित क्रिया करना (ग्रमीप्सितानाम् + ग्रर्थानाम्) उस पराजित के मनोवाञ्छित पदार्थों का देना (प्रशस्यते) वहुत उत्तम है।। २०४।। (स० प्र०१६२)

सह वाऽपि व्रजेद्युक्तः सींघ कृत्वा प्रयत्नतः । मित्रं हिरण्यं मूर्मि वा संपद्म्यंस्त्रिविषं फलम् ॥२०६ ॥(१६६) [यदि पूर्वोक्त कथनानुसार (७।२०२--२०३) राजा को बन्दी न वनाकर उसके स्थान पर दूसरा राजा न बिठाकर उसे ही राजा रखे तो] (ग्रिप वा) ग्रथवा (सह युक्तः) उसी राजा के साथ मेल करके (प्रयत्नतः सन्धि कृत्वा) बड़ी सावधानी पूर्वक उससे सन्धि करके ग्रथात् सन्धि क लिखाकर (मित्रं हिरण्यं वा भूमि विविधं फलं सम्पर्यन्) मित्रता, सन्धि ग्रथवा भूमि की प्राप्ति होना, इन तीन प्रकार के फलों की देखकर ग्रथात् इनकी उपलब्धि करके (त्रजेत्) वापिस लौट ग्राये।। २०६।।

#### पार्धिणग्राहं च संप्रेक्ष्य तथाक्रन्दं च मण्डले । मित्रादथाप्यमित्राद्वा यात्राफलमवाप्नुयात् ॥ २०७ ॥ (१६७)

(मण्डले) अपने राज्य में (पाष्टिणग्राहम) 'पाष्टिणग्राह' संज्ञक राजा [१५६] (तथा) तथा (म्राक्रन्दं संप्रेक्ष्य) 'म्राक्रन्द' संज्ञक राजा का [१५६] घ्यान रखके (मित्रात् + म्रायापि + म्रामित्रात्) मित्र म्रायवा पराजित शत्रु से (यात्राफलम् + म्रावाप्नुयात्) युद्धयात्रा का फल प्राप्त करे। म्रामि-प्राय यह है कि अपने पड़ोसी राजाभ्रों से,सुरक्षा के लिए या उनको वश में करने के लिए कीन से फल की ग्रधिक उपयोगिता होगी, यह सोचकर शत्रु या मित्र से वही-बही फल मुख्यता से प्राप्त करे।। २०७।।

सच्चा मित्र सबसे बड़ी शक्ति-

हिरण्यभूमिसम्प्राप्त्या पाथिवो न तथैघते। तथा मित्रं ध्रुवं लब्ध्वा कुशमप्यायतिक्षमम्।। २०६ ॥ (१६६)

(पाथिवः) राजा (हिरण्य-भूमि-सम्प्राप्त्या) सुवर्ण ग्रीर भूमि की प्राप्ति से (तथा न एथते) वैसा नहीं बढ़ता (यथा) कि जैसे (ध्रुवम्) निश्चल प्रेमयुक्त (ग्रायितक्षमम्) भिवध्यत् की वातों को सोचने ग्रीर कार्य-सिद्ध करने वाले समर्थं मित्र (ग्रिप कृशम्) ग्रथवा दुर्वल मित्र को भी (लब्ध्वा) प्राप्त होके बढ़ता है।। २०८॥ (स॰ प्रः १६४)

प्रशंसनीय मित्र राजा के लक्षण-

धर्मज्ञं च कृतज्ञं च तुष्टप्रकृतिमेव च। स्रमुरक्तं स्थिरारम्भं लघुमित्रं प्रज्ञस्यते॥ २०६॥ (१६६)

(धर्मज्ञम्) धर्म को जानने (च) ग्रौर (कृतज्ञम्) कृतज्ञ ग्रयांत् िकये हुए उपकार को सदामानने वाले (तुष्टप्रकृतिम्) प्रसन्तस्वभाव (ग्रनुरवतम्) प्रमृतागी (स्थिरारम्भम्) [=स्थिरतापूर्वक मित्रता या कार्यं करने वाला] (लघुमित्रम्) लघु=छोटे मित्र को प्राप्त होकर (प्रशस्यते) प्रशंसित होता है।। २०६॥ (स० प्र०१६४)

विश्रुद-मनुस्मृति:

कष्टकर शत्रु के लक्षण-

प्राज्ञं कुलीन शूरं च दक्ष दातारमेव च।

कृतनं धृतिमन्तं च कव्टमाहुरीर बुधाः ।। २१० ॥ (१७०)

सदा इस वात को छ रखे कि कभी (प्राज्ञम्) बुद्धिमान् (कुलीनम्) कुलीन (शूरम) शूरवीर (दक्षम्) चतुर (दातारम्) दाता (कृतज्ञम्) किये हुए को जाननेहारे (च) ग्रीर (धृतिमन्तम्) धर्यवान् पुरुष को (ग्रिरम् कष्टम् + ग्राहुः) शत्रु न यनावे क्योंकि जो ऐसे को गत्रु बनावेगा वह दु;ख पावेगा क्षा । २१०॥ (स० प्र०१६४)

(बुघा) विचारशील विद्वानों का ऐसा मत है।

े उदासीन के लक्षण---

त्रार्यंता पुरुषनानं शोर्यं करुणवेदिता। स्वीललक्यं च सततमुदासीनगुणोदयः॥ २११॥ (१७१)

उदासीन का लक्षण—(ग्रार्थता पुरुषज्ञानम्) जिसमें प्रशंसितगुण-युन्त ग्रच्छे-बुरे मनुष्यों का ज्ञान (शोर्थम्) शूरवीरता (च) ग्रीर (करण-वेदिता) करणा भी (स्यौललक्ष्यं सततम्) स्थूल लक्ष्य ग्रयीत् ऊपर-ऊपर की बातों को निरन्तर सुनाया करे (उदासीनगुणोदयः) वह उदासीन कहाता है।। २११॥ (स०प्र०१६४)

राजा द्वारा म्रात्मरक्षा सबसे म्रावश्यक-

क्षेम्यां सस्यप्रदां नित्यं पशुवृद्धिकरीमपि । परित्यजेन्नुपो भूमिमात्मार्थमविचारयन् ॥ २१२ ॥ (१७२)

(नृप:) राजा (ग्रात्मार्थम्) ग्रपनी राज्य की रक्षा के लिए (क्षेम्याम्) ग्रारोग्यता से युक्त (सस्यप्रदाम्) धान्य-घास ग्रादि से उपजाऊ रहने वाली (नित्यं पशुवृद्धिकरीम्) सदैव जहाँ पशुग्रों की वृद्धि होती हो, ऐसी भूमि को भो (ग्रविचारयन्) बिना विचार किये (परित्यजेत्) छोड़ देवे ग्रर्थात् विजयी राजा को देनी पड़े तो दे दे, उसमें कष्ट ग्रनुभव न करे॥ २१२॥

> स्रापदयँ घनं रक्षेद्वारान् रक्षेद्धनैरपि। आत्मानं सततं रक्षेद्वारेरपि धनैरपि॥ २१३॥ (१७३)

श्रापत्ति में पड़ने पर (ग्रापत् + ग्रर्थम्) ग्रापत्ति से रक्षा के लिए (घनं रक्षेत्) धन की रक्षा करे, ग्रीर (धनः + ग्रपि) धनों की ग्रपेक्षा (दारान् रक्षेत्) स्त्रियों की ग्रयीत् परिवार की रक्षा करे (दारैः + ग्रपि

धनः + प्रिप) स्त्रियों से भी ग्रीर धनों से भी ग्रात्मरका करना सबसे ग्रावश्यक है। यदि उसकी रक्षा नहीं हो सकेगी तो वह न परिवार की रक्षा कर सकेगा ग्रीर न धन की न राज्य की।। २१३।।

> सह सर्वाः समुत्यन्नाः प्रसमीक्यापदो मृशम् । संयुक्तांत्रच वियुक्तांत्रच सर्वोपायान्सृजेद् बुधः ॥ २१४ ॥ (१७४)

(सर्वा: आपदः भृशं सह समुत्पन्नाः प्रसमीक्ष्य) सब प्रकार की आप-त्तियां तीव रूप में और एकसाथ उपस्थित हुई देखकर (बुधः) बुद्धिमान् (संयुक्तान्) सम्मिलित रूप से और (वियुक्तान्) पृथक्-पृथक् रूप से अर्थात् जैसे भी उचित समभे (सर्व + उपायान् सृजेत्) सब उपायों को उपयोग में लावे।। २१४।।

> उपेतारमुपेयं च सर्वोपायांश्च कृत्स्नशः। एतत्त्रयं समाश्रित्य प्रयतेतार्थसिद्धये।। २१५।। (१७५)

(उपेतारम्) उपेता = प्राप्त करनेवाला ग्रर्थात् स्वयं (उपेयम्) उपेय = प्राप्त करने योग्य ग्रर्थात् शत्रु (च) ग्रीर (सर्व + उपायान्) सब विजय प्राप्त करने के साम, दाम, ग्रादि उपाय (एतत् त्रयम्) इन तीन बातों को (कृत्स्नशः समाश्रित्य) सम्पूर्ण रूप से ग्राश्रय करके ग्रर्थात् विचार करके ग्रीर ग्रपनी क्षमता देखकर (ग्रर्थसिद्धये प्रयतेत) राजा ग्रपने उद्देश्य की सिद्धि के लिए प्रयत्न करे, इन्हें बिना विचारे नहीं ।। २१५ ।।

मन्त्रणा एवं शस्त्राम्यास के बाद भोजनार्थ ग्रन्तः पुर में जाना-

एवं सर्विमिदं राजा सह संमन्त्र्य मन्त्रिभः। व्यायम्याप्तुत्य मध्याह्ने भोक्तुमन्तःपुरं विशेत्।।२१६॥(१७६)

(एवम्) इस प्रकार (राजा) राजा (इदं सर्वम्) यह पूर्वोक्त [७। १४६—२१५] सब (मंत्रिभिः सह संमन्त्र्य) मन्त्रियों के साथ विचार-विनर्श करके (व्यायम्य) व्यायाम प्रयात् शस्त्रास्त्रों का ग्रम्यास करके (ग्राष्तुत्य) स्नान करके फिर (मध्याह्ने ) दोपहर के समय (भोक्तुम्) भोजन करने के लिए (ग्रन्तःपुरं विशेत्) ग्रन्तःपुर ग्रर्थात् पत्नी ग्रादि के निवास-स्थान में प्रवेश करे।। २१६॥

राजा सुपरीक्षित भोजन करे-

तत्रात्मभूतैः कालज्ञेरहायैः परिचारकैः । सुपरोक्षितमन्नाद्यमद्यान्मन्त्रैविषापहैः ॥ २१७॥ (१७७) (तत्र) वहां ग्रन्तःपुर में जाकर (ग्रात्मभूतैः) गम्भीर प्रेम रखने वाले (काल जैः) ऋतु स्वास्थ्य, प्रवस्था ग्रादि के ग्रनुसार भोज्य पदार्थों के खाने के समय को जानने वाले (ग्रहार्येः) शत्रु प्रों द्वारा फूट में न ग्राने वाले (परिचारकैः) सेवकों = पाक शालाष्ट्रयक्षों, वैद्यों ग्रादि के द्वारा (विषापहैः मन्त्रेः) विषनाशक युक्तियों या उपायों से (सुपरीक्षितम्) ग्रच्छी प्रकार परीक्षा किये हुए (ग्रन्नाद्यम्) भोजन को (ग्रद्यात्) खाये।। २१७॥ अ

'भोजन सुपरीक्षित, बुद्धिबलपराक्रमवर्धक, रोगविनाशक, अनेक प्रकार के अन्त-त्र्यंजन-पान ग्रादि सुगन्धित-मिष्टादि ग्रनेक रसयुक्त उत्तम करे।'' (स॰ प्र॰ षष्ठ समु॰)

अप्रज्ञातिक नाः इस श्लोक में "काल जाः" ग्रीर 'विषापहैः मन्त्रः' पदों पर किसी को भ्रान्ति न हो इसलिए इन पर विस्तृत प्रकाश डालना ग्रावश्यक है। क्यों- कि, ग्राजकल ये शब्द और वाक्य ग्रन्य अर्थों में रूढ़ हो गये हैं ग्रीर टीकाकारों ने युक्ति- संगत ग्रंथ नहीं दिये हैं—

- (१) 'कालक्ष' का प्रासंगिक ग्रीर मनुसम्मत ग्रयं—कालक्ष का शब्दार्थ 'काल को जानने वाला' होता है, जो ज्योतिषी ग्रयं में भी रूढ़ है, किन्तु यहां इसका यह ग्रयं नहीं। शब्दकोशों में कालक्ष का ग्रयं—'किसी कार्य के उचित समय या ग्रवसर को जानने वाला' भी मिलता है। संस्कृत-साहित्य में भी यह ग्रयं प्रचलित है। यहां भी यही अर्थ है। फिर यहां प्रसंग भोजन का है, ग्रतः भोजन के प्रसंग में ही उसका ग्रयं बनेगा। इस प्रकार इस क्लोक में कालक्ष का ग्रयं—'स्वास्थ्य, अवस्था, ऋतु ग्रादि के अनुसार भोज्य पदार्थों या भोजन के समय को जानने वाला' यह ग्रयं है। यही उपयुक्त एवं प्रासंगिक है।
- (२) 'विवापहै: मन्त्रै:' पदों के अर्थ पर विवार—'मन्त्र' का अर्थ भी 'विचार' या 'युक्ति' एवं 'विचारात्मक उपाय' होता है। दिखिए ऋ १।१५२।२;१।६७।२ मन्त्रों पर ऋषि दयानन्द का भाष्य] इस प्रकार 'विषापहै: मन्त्रै:' का इस श्लोक में किया गया अर्थ ही उचित एवं युक्तिसंगत है। अन्य टीकाओं का अर्थ बुद्धिगम्य एवं युक्ति-संगत नहीं है। केवल मन्त्रोच्चारण से विष दूर होना असंभव बात है।
- (३) कोटिल्य स्रथं शास्त्र मे राजा को मोजन-सम्बन्धी निर्देश मनु के समान कोटिल्य ने भी राजा को परीक्षित्र सुरक्षा में निर्मित, विषादि से रहित स्रीर सुस्वादु भोजन करने का निर्देश दिया है। कोटिल्य के स्रनुसार राजा का भोजन एकान्त स्रीर सुरक्षित पाकशाला में तैयार होना चाहिए। वहां विष स्रादि की परीक्षा करने वाले वैद्य

कि [प्रचलित प्रयं — वहां अन्तः पुर में अपने तुल्य, भोजन समय के ज्ञाता, किसी शत्रु आदि से फोड़कर अपने पक्ष में नहीं करने योग्य परिचारकों (पाचक आदि) से बनाये गये एवं परीक्षा किये गये अन्न आदि को विषनासक मन्त्रों से (गारुडादि मन्त्रों को जपकर) भोजन करे।। २१७।]

हों। वैद्यों एवं पाकंशालाष्यक्ष द्वारा राजा के सामने स्वयं लाकर परीक्षित तथा प्रस्नि कौर पशु-पक्षियों के आगे डालकर परीक्षित भोजन, जलपान आदि राजा को करना चाहिए। वैद्यों को विभिन्न विषनाशक युक्तियों से भोजन की प्रीक्षा करनी चाहिए तथा विषमारक उपायों की तैयारी रखनी चाहिए। [प्रक०१६। अ०२०] कौटिल्य के इन वचनों से भी इस व्याख्या को किये अयों की पुष्टि होती है। खाद्य पदार्थों के समान अन्य प्रयोज्य साधनों में साववानी—

एवं प्रयत्नं कुर्वीत यानशब्दासनाशने। स्नाने प्रसाधने चैव सर्वातंकारकेषु च ॥ २२०॥ (१७८)

राजा (यान-शय्या-ग्रासन-ग्रशने) सवारी, सोने के साधन पलंग ग्रादि, ग्रासन, भोजन (स्नाने च प्रसाधने) स्नान ग्रीर श्रृंगार प्रसाधन जबटन ग्रादि (च) ग्रीर (सर्व +ग्रलंकारकेषु) सब राजचिह्न जैसे ग्रलंकार ग्रादि साथनों में भो (एवं प्रयत्नं कुर्वीत) इसी प्रकार योग्य तेवकों द्वारा परीक्षा कराने की सावधानी बरते [जैसे २१७ क्लोक में उक्त भोजन में वरतने को कहा है] ।। २२०।।

अब्द्र श्री टंडन्ड : कौटित्य द्वारा यान आदि के प्रयोग में सावधानी का निर्देश — यतोहि राजा के विरुद्ध शत्रुश्रों द्वारा प्रतिपल षड्यन्त्र रचे जाते हैं, अतः राजा को प्रत्येक कार्यं में सुरक्षार्थं सावधानी रखने का निर्देश है। कौटित्य ने इस निर्देश को और विस्तारपूर्वक वर्णित किया है। उनके अनुसार दाढ़ी-मू छ के उपयोग में आने वाले साधनों, वस्त्रों, राज-अलकरणों, माल्यापंण, स्नान, यान, आसन, पशु-वाहन आदि प्रत्येक की पहले विश्वसनीय सेवकों द्वारा राजा के सामने परीक्षा होनी चाहिए। कहीं उनमें विषप्रयोग या घोला न हो। तत्पश्चात् राजा के प्रयोग में लाने चाहिएं। भोजन के बाद विश्वाम और राज्यकार्यों का चिन्तन—

भुक्तवान्विहरेच्चैव स्त्रीभिरन्तःपुरे सह । विहृत्य तु यथाकालं पुनः कार्याणि चिन्तयेत् ॥ २२१ ॥ (१७६)

१. ''तस्मादस्य जाङ्गलीविदो मिषजञ्चासन्ताः स्युः । भिषक् भेषज्यागा-रादास्वादिशिद्धमोषधं गृहीत्वा पाचकपोषकाभ्यामात्मना च प्रतिस्वाद्य राज्ञे प्रयच्छेत् । पान पानीयं चौषधेन व्याख्यातम् ।''

<sup>&</sup>quot;गुप्ते देशे माहानसिकः सर्वमास्वादबाहुल्येन कर्म कार्येत् । तद्राजा तथैव् प्रति भुञ्जीत, पूर्वमण्नये वयोम्यस्य बाँल कृत्वा ।" [प्रक० १६ । ग्र० २०]

२. ''कल्पकप्रसाधकाः स्नानगुद्धवस्त्रहस्ताः समुद्रमुपकरणमन्तवंशिकहस्ता-वावाय परिचरेयुः । म्रात्मवमुषि निवेश्य वस्त्रमाल्यं वयुः, स्नानानुलेपनप्रधर्षसूर्णं-वासस्नानीयानि स्ववक्षो बाहुषु च । एतेन परस्मावागतकं व्याख्यातम् ।'''मोलपुरुषा-धिष्ठितं यानवाहनमारोहेत् नावं स्राप्तनाविकाधिष्ठिताम् ॥'' [प्रक०१६। ग्र०२०]

(च) ग्रीर [२१:-२१७ में कहे अनुसार] (मुक्तबान्) भोजन करके (ग्रन्तःपुरे) प्रन्तःपुर = रिनवास में (स्त्रीभिः सह) परनी ग्रादि पारिवारिक जन के साथ (विहरेत्) ग्रामोद-प्रमोद या विश्वाम करे (तु) ग्रीर (विहरय) विश्वाम करके (पुनः) तदनन्तर (यथाकालम्) यथासमय (कार्याणि चिन्त-येत्) कार्यो ग्रर्थात् मुकद्मों [६। १-६ में विणत] तथा ७। ५४-२१५ में विणित राज्यकार्यो पर विचार करे।। २२१।। धि

अर्जु र्री त्या : 'स्त्रीतिः' पव से समित्राय—इस रलोक में 'स्त्रीतिः' शब्द का अर्थ प्रचलित टीकाओं में 'बहुपरिनयां या रानियां' किया है, जो मनुविरुद्ध है। यहां इस रलोक में इसका अर्थ 'पत्नी म्रादि पारिवारिक स्त्रियां' या पारिवारिक जन है। इस की पुष्टि में निम्न प्रमाण दिये जाते हैं—

- (१) मनु ने द्विजों के लिए श्रीर राजा के लिए स्पष्टतः एक पत्नी का विधान किया है— उद्वहेतद्विजो मार्यां सवर्णां लक्ष्मान्विताम्" [३।४]। तदध्यास्य उद्वहेद् मार्यां सवर्णां लक्षणान्विताम् [७।७७] श्रीर श्रन्यत्र यह श्रादेश दिया है कि पति-पत्नी कोई भी ऐसा कार्यं न करें जिससे जीवन भर वियोग का श्रवसर श्राये [६।१०१,१०२]। इससे सिद्ध है कि मनु के मत में एक से श्रिषक स्त्रियों का विधान नहीं है।
- (२) मनुने एक से अधिक श्रथत् बहुत स्त्रियों का सेवन राजा के लिए स्पष्टतः निषद्ध किया है। ७। ४७, ५० श्लोक द्रष्टस्य हैं।
- (३) महर्षि दयानन्द ने भी इस क्लोक का भाव ग्रहण करते हुए सत्यार्थ प्रकार में उपर्युक्त ग्रर्थ ही ग्रहण किया है—''भोजन के लिए ग्रन्तः पुर ग्रर्थात् पत्नी ग्रादि के निवास स्थान में प्रवेश करे (पृ० १६५)

इन प्रमाणों के ब्राधार पर इस भाष्य का ब्रर्थ मनुसम्मत है। सैनिकों एवं शस्त्रादि का निरीक्षण—

> ग्रलंकृतःच सम्परयेदायुधीयं पुनर्जनम् । वाहनानि च सर्वाणि शस्त्राण्याभरणानि च ॥ २२२ ॥ (१८०)

(च) ग्रीर (पुनः) फिर (ग्रलंकृतः) कवच, शस्त्रास्त्रों [७। २२३ में भी] एवं राजिचिह्नों, राजवेशभूषा ग्रादि से सुसिजित होकर (ग्रायुधीयं) जनम्) शस्त्रधारी सैनिकों (च) ग्रीर (वाहनानि) रथ, हाथी, घोड़े ग्रादि वाहनों (सर्वाणि शस्त्राणि) सब प्रकार के शस्त्रास्त्रों—शस्त्रभण्डारों (च) ग्रीर (ग्राभरणानि) ग्राभूषणों धातु, रत्न ग्रादि शौर उनकी सुरक्षा-संभाल ग्रादि का (संपद्येत्) निरीक्षण करे।। २२२।।

ন্থ [प्रचलित ग्रर्थ — भोजन कर राजा रिनवास में रानियों के साथ विहार (क्रीड़ा ग्रादि) करे तथा यथासमय फिर राजकार्यों का चिन्तन करे ॥ २२१॥]

आनुश्री का संक्षेप में भाव ग्रहण किया है, जो इस प्रकार है—

"पूर्वोक्त प्रातःकाल समय उठ, शौचादि संन्ध्योपासन, ग्राग्निहोत्र कर व करा, सभा में जा, सब भृत्य श्रीर सेनाध्यक्षों के साथ मिल उनको हिष्ति कर नाना प्रकार की ब्यूहिशिक्षा श्रयात् कवायद कर-करा, सब घोड़े, हाथी, गाय श्रादि स्थान; शस्त्र श्रीर शस्त्र का कोश तथा वैद्यालय, धन के कोशों को देख सब पर दिष्ट नित्य-प्रति देकर जो कुछ उनमें खोट हों उनको निकाल, ब्यायामशाला में जा ब्यायाम करके भोजन के लिए 'श्रन्तःपुर' श्रयात पत्नी श्रादि के निवास-स्थान में प्रवेश करे।"

(स॰ प्र०१६५)

संघ्योपासना तथा गुष्तचरों ग्रौर प्रतिनिधियों के सन्देशों को सुनना-

संध्यां चोपास्य शृणुयादन्तर्वेश्मिन शस्त्रभृत् । रहस्याख्यायिनां चेव प्रणिधीनां च चेष्टितम् ॥ २२३ ॥(१८१)

(च) श्रीर फिर (संध्याम् उपास्य) सायंकालीन संघ्योपासना करके (शस्त्रभृत्) शस्त्रास्त्र धारण किया हुमा राजा (ग्रन्तर्वेश्मिन) महल के भीतर गुष्तचर गृह में (रहस्य + ग्राख्यायिनाम्) राज्य के रहस्यमय समा-चारों को लाने में नियुक्त गुष्तचरों (च) श्रीर (प्रणिधीनाम्) दूतों श्रीर गुष्तचराधिकारियों के (चेष्टितम्) कार्यी एवं समाचारों को (शृणुयात्) सुने।। २२३।।

आनु श्री का यहां ७। १५३ की पुनक्षित नहीं है। वहां इन बातों की योजना पर मन्त्रणा का प्रसंग है। यहाँ योजनाबद्धरूप से नियुक्त अधिकारियों-गुप्तचरों की सूचनाएँ (रिपोर्टे) सुनने का कथन तथा राजा की साय कालीन दिन-चर्या है।

गुप्तचरों को समक्राकर सार्यकालीत भोजन के लिए अन्तःपुर में जाना---

गत्वा कक्षान्तरं त्वन्यत्समनुज्ञाप्य तं जनम् । प्रविज्ञेद्भोजनार्थं च स्त्रीवृतोऽन्तःपुरं पुनः ॥ २२४ ॥(१८२)

(तु) ग्रीरिफर (तं जनम्) उन सब लोगों को (ग्रन्यत् सम् + ग्रनुज्ञाप्य) ग्रीर ग्रागे के लिए जो कुछ समभना-कहना है उस सबका ग्रादेश देकर (पुनः) फिर (ग्रन्तःपुरं गत्वा) ग्रन्तःपुर में जाकर वहां (स्त्रीवृतः) स्त्री के साथ या द्वितीयार्थ में ग्रंगरिक्षका स्त्रियों से सुरक्षित (कक्षान्तरं भोजनार्थं प्रतिशेत्)भोजनशाला के कमरे में भोजन करने के लिए प्रवेश करे।।२२४॥ र्

<sup>- [</sup>प्रचलित अर्थ - इसके बाद उन्हें विदाकर परिचारिकाओं (दासियों) से परिवृत होकर भोजन के लिए फिर म्रन्तः पुर में प्रवेश करे।। २२४।।]

अद्भुष्टिक्यः (१) 'स्त्रीवृतः' का मनुसम्मत स्रयं—प्रचलित टीकाओं में 'स्त्रीवृतः' का अर्थ 'दासियों से घिरा' किया गया है जो मनुविषद्ध है— (१) मनु ने राजधर्म में कहीं भी राजा के जिए दासियों का विधान नहीं किया है। (२) पत्नी के अतिरिक्त अन्य स्त्रियों का संग निविद्ध किया है [द्वष्टव्य ७। २२१ की समीक्षा], (३) ७। २०८, २२१ में भी इसी का प्रसंग है। वहां स्त्री का अर्थ पत्नी है। वह इस भाष्य के अर्थ का पोषक है।

यदि 'स्त्रीवृतः' का अर्थं अगरक्षिका स्त्री-सैनिकों या अगरक्षिका परिचारिकाओं से सुरक्षित' किया जाये, जैसा कि कौढिल्य का भी मत है; तो मनु से विरोध नहीं आता। किन्तु दासी अर्थं मनुसम्मत नहीं है।

(२) 'स्त्रीवृतः' की कौटिल्य के दृष्टिकोण से व्याख्या— श्राचार्य कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र में राजा को आतमरक्षा के लिए जो निर्देश दिये हैं, उनमें से इस श्लोक के सन्दर्भ में दो बातें उल्लेखनीय हैं। (१) कौटिल्य ने अनेक उदाहरण देकर बतलाया है कि रानियों ने षड्यन्त्र की शिकार होकर बहुत-से राजाओं को मार डाला। अतः अपनी रानी के महल में भी राजा को एकाकी नहीं जाना चाहिए। साथ में प्रौढ़ अगरिक्षका स्त्रियां होनी चाहिएँ। (२) कौटिल्य ने राजा को अन्तः कक्ष के समीप वाले दूसरे कि में धनुर्धारी अंगरिक्षकाओं को रखने का विधान किया है। उसके बाद के कि में पुरुष रक्षकों को रखने का निर्देश है। यह सुरक्षा के इष्टिकोण से है। इस प्रकार कौटिल्य के वर्णन के अनुसार 'स्त्रीवृतः' का अर्थं 'अगरिक्षका शस्त्रधारी' स्त्रियों से सुरक्षित' भी हो सकता है।

रात्रिशयनकाल---

तत्र भुक्त्वा पुनः किचित्तूर्यधोषेः प्रहर्षितः। संविज्ञेतु यथाकालमुतिष्ठेच्च गतक्लमः॥ २२४॥ (१८३)

(तत्र) वहां (भुक्त्वा) भोजन करके (पुनः) उसके पश्चात् (तूर्यघोषैः) प्रहिषितः) शहनाई-तुरही ग्रादि वाजों के संगीत से मन को प्रसन्न करके (संविशेत्) सो जाये (तु) ग्रीर (गतक्लमः) विश्राम करके श्रान्तिरहित होकर (यथा- कालम् उत्तिष्ठेत्) निश्चित समय ग्रर्थात् रात्रि के पिछले पहर ब्राह्म-मृहूर्त्त में [७ । १४४] उठे ।। २२४ ।।

एतद्विधानमातिष्ठेदरोगः पृथिवीपतिः। ग्रस्वस्थः सर्वमेतत्तु भृत्येषु विनियोजयेत्।। २२६।। (१८४)

१. "म्रन्तर्गृहगतः स्थविरस्त्रीपरिशुद्धां देवीं पथ्येत् । न काञ्चिदिमगध्येत् ।" [प्रकृ० १४ । ग्र० १६] "शयनादुत्थितः स्त्रीगर्णर्धन्विमिः परिगृह्येत ।" [प्रक० १६ । ग्र० २०]

(ग्ररोगः) स्वस्य ग्रवस्था में (पृथिवीपितः) राजा (एतत् विधानम् +ग्रातिष्ठेत्) इसं पूर्वोक्त विधि से कार्यों को करे (ग्रस्वस्थः) ग्रस्वस्थ हो जाने पर (एतत् सर्वे तु) यह सब कार्य भार (भृत्येषु) पृथक् पृथक् विभागों में नियुक्त प्रमुख मन्त्री ग्रादि [७। ५४, १२०, १४१, ८।६-११] को (विनियोजयेत्) सौंप देवे ।। २२६।।

अवन्य क्यों टिडन्स: (१) क्लोकवर्णन पर विचार—यहां ७।१४१ स्नादि क्लोकों की पुनरुक्ति नहीं है। इस क्लोक का अभिप्राय यह है कि रुग्णावस्था स्नादि की स्थिति में अपन-अपने विभाग के प्रमुख अमात्यों या सभाओं के अधिकृत प्रमुखों को अपना कार्य निरीक्षण के लिए सौंप देवे, केवल एक को ही नहीं। यह राजा की संक्षेत्र में दिनचर्या या कार्यपद्धति है। पृथक्-पृथक् विभागों के प्रसंगानुसार यही पद्धति ७। ५४, ८१, १२०, १४१॥ ८। ६-११ क्लोकों में कही है। उस का इस क्लोक में उपसंहार है।

(२) भृत्य शब्द के अर्थ पर विचार—भृत्य शब्द का श्राजकल श्रधिक प्रचलित अर्थ 'नौकर' है। यह एक पक्ष में रूढ हो गया है। इस श्लोक में भृत्य से नौकर अर्थ की भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए। यहां भृत्य से श्रीभप्राय उन सभी श्रधिकारियों कर्मचारियों से है जो राजा के श्राश्रित मन्त्री से लेकर कर्मचारी तक हैं। भृत्य का अर्थ 'श्रमात्य' और 'मन्त्री' श्रथं भी है और संस्कृत-साहित्य में प्रचलित है। ७।३६—६२ श्लोकों के प्रसंग में भृत्य शब्द के अन्तर्गत मन्त्रियों, अमात्यों से लेकर निम्न कर्मचारी तक परिगिणित हैं। कौटित्य अर्थशास्त्र में भी भृत्य और श्रमात्यों से लेकर कर्मचारी वर्ग एवं आचार्य और पुरोहित तक गृहीत हैं। [देखिए' 'भृत्यभरणीय' नामक ६१ वां प्रकरण।]

इति महर्षि-मनुत्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीभाषामाध्यसमन्त्रितायाम् प्रमुज्ञीलन-समीक्षाविभूषितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ

राजधमित्मकः सप्तमोऽध्यायः॥



# अय अष्टमोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-श्रनुशीलनसमीक्षाम्यां सहितः]

(राजधर्मान्तर्गत व्यवहार-निर्णय)

[८।१से ६। ६६ पर्यन्त]

व्यवहारों अर्थात् मुकद्मों के निर्णय के लिए राजा का न्यायसभा में प्रवेश -

व्यवहारान्दिह्सुस्तु बाह्मणैः सह पाथिवः । मन्त्रज्ञमन्त्रिभिक्चेव विनीतः प्रविज्ञेत्सभाम् ॥ १ ॥ (१)

(व्यवहारान्) व्यवहारों अर्थात् मुक्रह्मों [८।४-७] को (दिदक्षः तु) देखने अर्थात् निर्णय करने का इच्छुक (पाधितः) राजा (ब्राह्मणः) न्याय-ज्ञाता विद्वानों [८।११] (मन्त्रज्ञेः) सलाहकारों (च) और (मन्त्रिभिः) मन्त्रियों के (सह) साथ (विनीतः) विनीतभात्र एवं वेश से [८।२] (सभां प्रविशेत्) राजसभा =न्यायालय [८।१२] में प्रवेश करे ॥१॥

अद्भु क्यी टिड न्यः (१) मन्त्रज्ञ और बाह्मण का विशेष अभिप्राय — इस रलोक में 'मन्त्रज्ञैंः' से ग्रिभिप्राय मुक्दमों में उस-उस विषय के सलाहकारों से है। 'मन्त्रिभः' से ग्रिभिप्राय उस-उस विभाग के प्रमुख मन्त्रियों से या ग्रमात्यों से है जो राजा हारा न्याय के लिए ग्रिधकृत विहान के रूप में नियुक्त किये जाते हैं [७। ५४, ६०, ६। ११]। 'ब्राह्मण' शब्द से यहां ग्रिभिप्राय वेदविद्याग्रों के न्यायाधीश श्रोत्रिय विद्वानों से है, जिनका वर्णान ब्रह्मभा ग्रथित् न्यायाधीश विद्वानों की सभा के रूप में न।११ में ग्राया है। ब्राह्मण से यहां यह भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए कि वह ब्राह्मण वर्ण का व्यक्ति ही होना चाहिए। वेदों के प्रत्येक विद्वान् के लिए ब्राह्मण, विप्र ग्रादि शब्दों का प्रयोग ग्राता है [द्रष्टव्य ६। ११ ग्रीर १। ६६ पर समीक्षा]। ब्राह्मण शब्द का प्रयोग यहां विशेषाभिप्राय से है। वह ग्रिभिप्राय यह है कि न्यायाधीश ब्रह्म ग्रयित् वेदों के विशेषवेत्ता ग्रीर धार्मिक गुणप्रवान विद्वान् ग्रवश्य होने चाहिएँ, इसीलिए ६।११ में 'वेदविदः' का प्रयोग किया है।

(२) विनीत होने का उद्देश्य — राजा को विनीत भाव एवं वेशभूषा से न्याया-लय में जाने के कथन का उद्देश्य यह है कि साक्षी ग्रादि उसके कठोर भावों को देखकर भयभात न हों भीर बिना घवराहट के स्वामाविक रूप से भ्रपनी बात कह सकें। भ्रगले ही क्लोक में इसी उद्देश्य से 'विनीत वेषाभरणः' पद का भी प्रयोग किया गया है।

(३) वेदमन्त्र में भी इसी प्रकार का वर्णन है। मनु ने उसी के ग्रनुरूप व्यवस्था दी है---

> श्रुषि अनुकर्ण विह्निमिः, देवरग्ने सयाविमः। आ सीवन्तु विहिषि मित्रोऽप्रर्थमा प्रातर्यावारणोऽष्वरम्।। यजु० ३३ । १५॥

भाषायं—(श्रुत्कणं) प्रार्थी के वचन को सुनने वाले कानों से युक्त (श्रग्ने) ग्राग्नि के तुल्य तेजस्वी विद्वान् वा राजन् ! (सयाविभः) साथ चलने वाले, (विद्विभिः) कार्यं के निर्वाहक (देवैः) विद्वानों के साथ (श्रष्ट्वरम्) हिंसारहित राज्यव्यवहार को [ऐसा मुक्हमा जिसमें किसी के साथ ग्रन्याय न हो] (श्रुष्टि) सुन। (प्रातर्यावाणः) प्रातः राजकार्यों को प्राप्त कराने वाले, (मित्रः) पक्षपात से रहित सबका मित्र भौर (ग्रायंमा) ग्रयं = वैश्य वा स्वामी जनों का मान करने वाला न्यायाधीश (बर्हिषि) ग्राकाश के तुल्य विशाल सभा में (जासीदन्तु) विराजमान हों।

भावार्यं—सभापित राजा, सुपरीक्षित ग्रमात्यजनों को स्वीकार करके, उनके आय सभा में बैठकर, विवाद करने वालों के वचनों को सुनकर, यथार्य न्याय करे। (महर्षि-दयानन्दभाष्य)

न्यायसभा में मुकहमों को देखें--

तत्रासीनः स्थितो वाऽपि पाणिनुद्यम्य दक्षिणन् । विनीतवेषाभरणः पश्येत्कार्याणि कार्यिणाम् ॥ २ ॥ (२)

(तत्र) वहां न्यायालय में (विनीत-वेष + ग्राभरणः) विनीत वेशभूषा, आभूषणों से मुक्त होकर (ग्रासीनः ग्रापिना स्थितः) सुविधानुसार बैठकर ग्रथवा खड़ा होकर (दक्षिणं पाणिम् + उद्यम्य) दाहिने हाथ को उठाकर (कार्य-णाम्) मुकद्दमे वालों के (कार्याणि) कार्यो = विवादों को (पश्येत्) देखे = निणंय करे [७। १४६ में राजसभा में भी इसी प्रकार सुविधानुसार खड़े या बैठने की व्यवस्था का कथन है ]।। २।।

श्रान्त हो दिन का मुहाबरे पर विचार—इस इलोक में 'दक्षिणं पाषिम् उद्यम्य' का एक मुहाबरे के रूप में प्रयोग है। यह क्रिया 'अपनी बात कहना' या 'निर्णय देना' प्रारम्भ करने की 'प्रतीक' है। इसका यह अभिप्राय नहीं है कि जब तक निर्णय दे तब तक दाया हाथ उठाने रखे, अपितु यह है कि विवाद करते हुए लोगों को सुनकर अपनी बात या निर्णय कहते समय दायां न्हांच उठाकर सकेत करे। जो सामन वाले सीगों के लिए इस बात का प्रतीक या संकेत होता है कि राजा या न्यायाधीश अब श्रपनी बात कहना चाहते हैं। यह परम्परा श्राज भी प्रचलित है। बड़ी-बड़ी सभाओं में, श्रेणियों में, भीड़भरे न्यायालयों में नोलते हुए लोगों को चुप करने श्रीर श्रपनी बात कहने के लिए वक्ता हाथ उठाकर संकेत करता है। लोग चुप होकर उसकी बात को सुनने के लिए ध्यान लगाते हैं।

श्रठारह प्रकार के मुकद्मे∙--

प्रत्यहं देशहर्ण्टश्च शास्त्रहर्ण्टश्च हेतुभिः। श्रद्धादशसु मार्गेषु निबद्धानि पृथकपृथक्॥३॥(३)

सभा, राजा और राजपुरुष सब लोग (देशदृष्टै: च शास्त्रदृष्टै: च हेतुभिः) देशाचार और शास्त्रव्यवहार के हेतुओं से (अष्टादशसु मार्गेषु) निम्नलिखित स्रठारह [६।४-७] विवादास्पद मार्गों में श्क विवादयुक्त कर्मों का निर्णय (प्रति + म्रहम्) प्रतिदिन श्कृकिया करें।

श्रीर जो-जो नियम शास्त्रोक्त न पार्वे श्रीर उनके होने की ग्रावश्य-कता जानें, तो उत्तमोत्तम नियम बांधे कि जिससे राजा श्रीर प्रजा की उन्नति हो ।। ३ ।। (स॰ प्र०१६६)

श्चित्र (निबद्धानि) बांघे ग्रयीत् नियत किये गगे

श्चित्र (पृथक् पृथक्) ग्रलग-ग्रलग

राष्ट्र (पृथक् पृथक् पृथक्

स॰ प्र० १७६ पर स्वामी जी ने पुनः श्लोक की प्रथम पंक्ति उद्धृत करके लिखा है—''जो नियम राजा श्रीर प्रजा के सुखकारक श्रीर धर्मयुक्त समर्भे, उन-उन नियमों को पूर्णविद्वानों की राज-सभा बांधा करे''।

श्चर्युट्यी न्डन्ड: 'पृथक्-पृथक्' पदों से यहां यह अभिप्राय है कि राजा—जो श्रठारह प्रकार के विवाद हैं उनमें पृथक्-पृथक् विवाद से सम्बन्धित विद्वानों, सलाहकारों और मन्त्रियों के साथ मिलकर, विचार करके निर्णय करे।

तेषामाद्यमृणादानं निक्षेपोऽस्वामिविक्रयः ।
संमूय च समुत्थानं दत्तस्यानपकर्म च ॥ ४ ॥ (४)
वेतनस्येव चादानं संविदश्च व्यतिक्रमः ।
क्रयविक्रयानुशयो विवादः स्वामिपालयोः ॥ ४ ॥ (४)
सीमाविवादधर्मश्च पारुष्ये दण्डवाचिके ।
स्तेयं च साहसं चेव स्त्रीसंग्रहणमेव च ॥ ६ ॥ (६)
स्त्रीपंषमो विभागश्च चूतमाह्वय एव च ।
पदान्यष्टादशैतानि व्यवहारस्थिताविह ॥ ७ ॥ (७)

म्रठारह मार्ग ये हैं—(तेषाम्) उनमें १—(ऋणादानम्) किसी से

ऋरण लेने-देने का विवाद [८।४७-१७८], २—(निझेप) घरोहर ग्रर्थात् किसी ने किसी के पास पदार्थ घरा हो ग्रीर मांगे पर न देना [ =।१७६-१६६], ३—(ग्रस्वामिविक्रय:) दूसरे के पदार्थ को दूसरा बेच लेवे [८।१६७-२०४], ४— (संभूय च समुत्थानम्) मिल-मिलाके किसी पर ग्रत्याचार करना [=व्यापार में ग्रन्याय करना] [ द । २०६-२११], ५—(दत्तस्य ग्रनपकर्म च) दिये हुए पदार्थ को न देना [८। २१२-२१३], ६—(वेतनस्य + एव च + ग्रदानम्) वेतन ग्रर्थात् किसी की 'नौकरी' में से ले लेना या कम देना [=। २१४-२१७], ७--(संविद: च व्यतिक्रमः) प्रतिज्ञा से विरुद्ध दर्तना [ ६ । २१६-२२१ ], ६—(क्रय-विक्रय + ग्रनुशयः) क्रय-विक्रयानुशय अर्थात् लेन-देन में भगड़ा होना [६ । २२२-२२६], ६—(स्वामि-यालयो: विवादः) पशु के स्वामी ग्रीर पालने वाले का भगड़ा [८।२२१-२४४], १०—(सीमा-विवादधर्मः च) सीमा का विवाद [८। २४५-२६५], ११-१२—(पारुष्ये दण्ड वाचिके) किसी को कठोर दण्ड देना [८। २७८-३००], कठोरवाणी का बोलना [८।२६६-२७७], १३-(स्तेयम्) चोरी-डाका मारना [ ६ । ३०१-:४३], १४-(साहसम् एव) किसी काम को बलात्कार से करना [ द । ३४४-३५१ ], १५ — (स्त्रीसग्रहणम् एव च) किसी की स्त्री वा पुरुष का ज्यभिचार होना [द । ३५२-३द७], १६—(स्त्री-पूम्+धर्मः] स्त्री ग्रीर पुरुष के घर्म में व्यतिक्रम हीना [६।१-१०२], १७—(विभागः) विभाग प्रयात् दायभाग में वाद उठाना [ १। १०३-२१६], १८ — ( सूतम् + म्राह्वयः + एव च) चूत प्रर्थात् जड़पदार्थ ग्रीर [ग्राह्वय] = समाह्वय प्रर्थात् चेतन को दाव में धरके जुग्रा खेलना [१।२२०-२५०], (प्रब्टादश + एतानि) ये प्रठारह प्रकार के (व्यवहारस्थिती पदानि) परस्परविरुद्ध व्यव-हार के स्थान हैं ।। ४—७ ।। (स० प्र० १६६)

## एषु स्थानेषु भूयिष्ठं विवादं चरतां नृणाम् । धर्मं शाश्वतमाश्रित्य कुर्यात्कायंविनिणयम् ॥ ८॥ (८)

(एषु स्थानेषु) इन [८।४—७] व्यवहारों में (भूयिष्ठं विवादं चरतां नृएाम्) बहुत से विवाद करने वाले पुरुषों के (कार्यविनिणंयम्) न्याय को (शास्वतं धर्मम् ग्राश्रित्य) सनातन-धर्म का ग्राश्रय करके (कुर्यात्) किया करे प्रर्थात् किसी का पक्षपात कभी न करे।। ८।। (स० प्रठं १६६)

राजा के ग्रभाव में मुकद्मों के निर्णय के लिए मुख्य न्यायाधीश विद्वान् की नियुक्ति—

यदा स्वयं न कुर्यातु नृपतिः कार्यदर्शनम् । तदा नियुञ्ज्याद्विद्वांसं बाह्यगां कार्यदर्शने ॥ ६ ॥ (६) विशुद्ध-मनुस्मृति:

(यदा) जब कभी [िकसी विशेष कारण ग्रथवा कार्य की ग्रधिकता के कारण] (नृपतिः) राजा (स्वयं कार्यदर्शनम्) खुद मुकद्दभों का निरोक्षण एवं निर्णय (न कुर्यात्) न करे (तदा) तब (ब्राह्मणम् विद्वांसम्) धार्मिक वेदवेत्ता विद्वान् [८। ११] को (कार्यदर्शने) मुकद्दभों के निरोक्षण एव निर्णय के लिए (नियुञ्ज्यात्) नियुक्त कर दे।। ६।। कि

"धार्मिक विद्वनों को धर्मसभा-ग्रधिकारी ""मान के सब प्रकार से उन्नति करें।" (स॰ प्र॰ पष्ठ समु॰)

आनुशीला शाह्यण का अर्थ 'धार्मिक वेदवेत्ता न्यायाधीश' है। देखिए अगले क्लोक पर अनुशीलन।

मुख्य न्यायाधीश तीन विद्वानों के साथ मिलकर न्याय करे-

सोऽस्य कार्याणि संपद्येत्सम्येरेव त्रिभिवृंतः। सभामेव प्रविद्याग्रचामासीनः स्थित एव वा ॥ १०॥ (१०)

(सः) वह (त्रिभिः सम्यैः वृतः) तीन ग्रन्य सभा के सदस्यों [८।११] के साथ (सभा प्रविष्य) न्यायालय में जाकर (ग्रासीनः वा स्थितः एव) बैठकर ग्रथवा खड़ा होकर (ग्रस्य) राजा के (कार्याणि) कामों को (संप- क्येत्) भली प्रकार देखे ।। १०॥

अद्भुट्ये टिंडन्ड: न्यायप्रसंग में ब्राह्मण श्रीर ब्रह्मसभा से अभिप्रायश्रियम द। ११ वलोक में ब्रह्मसभा की परिभाषा दी है। परिभाषा से पूर्व ६-१० वलोकों
में न्यायसभा के निर्माण का कथन है। इन वलोकों में वर्णित विद्वानों से द। ११ में
वर्णित ब्रह्मसभा बनती है। ब्रह्मसभा का ग्रथं— 'वेदवेत्ता न्यायाधीश विद्वानों की सभा'।
इसी प्रकार ६ वें वलोक में 'ब्राह्मण' शब्द का प्रयोग ब्राह्मण वर्ण के लिए नहीं है, श्रिष्तु
इस विशेष श्रिभप्राय से है कि राजा द्वारा श्रिषकृत जो विद्वान् न्यायाधीश नियुक्त किया
जाये वह विशेष रूप से सब वेदों का विद्वान् श्रीर धार्मिकगुण-प्रधान होना चाहिए।
वेदवेत्ता न्यायाधीश विद्वानों की सभा होने के कारण ही द। ११ में न्यायसभा को
'ब्रह्मसभा' कहा गया है। वहां स्पष्टतः 'वेदविदः' विशेषण भी उक्त श्रथं को पुष्ट करता
है। इस प्रसंग में ब्राह्मण शब्द ब्राह्मण वर्ण के लिए नहीं श्रिष्तु वेदवेत्ता न्यायाधीश
विद्वानों के लिए है।

यहां यह शंका उठ सकती है कि ७। १४१ में ब्राह्मण शब्द का प्रयोग न करके 'श्रमात्यप्रमुख' को श्रपने बाद कार्य सींपने का वर्णन है। इसका उत्तर यह है कि वहां

कि [प्रचलित ग्रथं — यदि राजा स्वयं विवादों (मुकद्दमों) का न्याय (फैसला) न करे तो उस कार्यं को देखने के लिए विद्वान् ब्राह्मण को नियुक्त करे॥ १॥]

राजसभा संचालन के लिए सर्वप्रमुख मन्त्री को कार्य सौंपने का विधान है और वह भी केवल रुग्णावस्था में। यहां ब्रह्मसभा प्रथात् न्यायसभा के लिए मुख्य न्यायाधीश की नियुक्त का प्रसंग है। राजसभा के लिए प्रशासनिक गुणविशेषों वाला व्यक्ति उत्तराधिकारी होता है और न्याय के लिए न्यायगुणों की विशेष योग्यता वाला व्यक्ति। प्रतः उस रुलोक और इसका प्रसंग ही प्रलग है। दूसरी बात यह है कि यहां रुग्णावस्था में नियुक्त का विधान नहीं है प्रपितु प्रकेला राजा प्रत्येक कार्य नहीं कर सकता, समयाभाव ग्रादि कारणों से प्रपने स्थान पर वह किसी भी अधिकृत विद्वान् को मुख्य न्यायाधीश के रूप में नियुक्त करे—यहां यह ग्राभिप्राय है। जितनी न्यायसभा होंगी उसके अनुसार वे ग्रनेक भी हो सकते हैं। [इस विषय पर १। ८८, ८। १ की समीक्षा— २ भी द्रष्टव्य हैं]। मनुस्मृति में सभी वर्ण के वेदवेत्ता विद्वानों के लिए ब्राह्मण, द्विज, विप्र ग्रादि शब्दों का पर्यायवाची रूप में प्रयोग हुन्ना है [द्रष्टव्य ४। २४५ पर समीक्षा]।

ब्रह्मसभा (न्यायसभा) की परिभाषा---

यस्मिन्देशे निषीदन्ति विष्रा वेदविदस्त्रयः। राजञ्चाधिकृतो विद्वान्ब्रह्मणस्तां सभां विदुः ॥ ११ ॥ (११)

(यस्मिन्) जिस (देशे) स्थान में (वेदिवदः) वेदों के ज्ञाता (त्रयः विप्राः) तीन विद्वान् (निषोदन्ति) बैठते हैं (च) ग्रीर (राज्ञः ग्रधिकृतः विद्वान्) एक राजा द्वारा नियुक्त उस विषय का वेदवेत्ता विद्वान् बैठता है (तां ब्रह्मणः सभां विदुः) उस सभा को 'ब्रह्मसभा' श्रर्थात् न्यायसभा कहते हैं।। ११।।

मुकद्मों के निर्णय में धर्म की रक्षा की प्रेरणा-

धर्मो विद्धस्त्वधर्मेण सभा यत्रोपतिष्ठते । शस्यं चास्य न कुन्तन्ति विद्धास्तत्र सभासवः ॥ १२॥ (१२)

(यत्र) जिस सभा में (ग्रधर्मेण विद्धः धर्मः) ग्रधर्म से घायल होकर धर्म (उपितष्ठते) उपस्थित होता है (च ग्रस्य शल्यं न कुन्तिन्ति) जो उसका शल्य ग्रर्थात् तीरवत् धर्म के कलंक को निकालना ग्रीर ग्रध्में का छेदन नहीं करते ग्रर्थात् धर्मी को मान. ग्रधर्मी को दण्ड नहीं मिलता (तत्र) उस सभा में (समासदः विद्धाः) जितने सभासद् हैं वे सब घायल के समान समभे जाते हैं ॥ १२ ॥ (स० प्र० १६६)

"ग्रवमं से धमं घायल होकर जिस सभा में प्राप्त होवे उसके घाव को यदि सभासद् न पूर देवें तो निश्चय जानो कि उस सभा में सब सभासद् ही घायल पड़े हैं।" (सं॰ वि॰ १८४) न्यायसभा में सत्य ही वोले श्रीर न्याय ही करे-

सभां वा न प्रवेष्टव्यं वक्तव्यं वा समञ्जसम् । स्रबुवन्विबुवन्वाऽपि नरो भवति किल्विषी ॥ १३ ॥ (१३)

धार्मिक मनुष्य को योग्य है कि (सभां न प्रवेष्टव्यम्) सभा में कभी प्रवेश न करे (वा) ग्रीर जो प्रवेश किया हो तो (समञ्जसम्) सत्य ही (वक्तव्यम्) बोने (नरः ग्रब्रुवन्) जो कोई सभा में ग्रन्याय होते हुए को देखकर मौन रहे (ग्रिपि वा) ग्रथवा (विब्रुवन्) सत्य, न्याय के विरुद्ध बोले वह (किल्विषो भवति) महापापी होता है।। १३।। (स० प्र०१६७)

"मनुष्य को योग्य है कि सभा में प्रवेश न करे, यदि सभा में प्रवेश करे तो सत्य ही वोले। यदि सभा में बैठा हुम्रा भी म्रसत्य बात को सुनके मौन रहे म्रथवा सत्य के विरुद्ध बोले वह मनुष्य म्रतिपापी है।"

(सं० वि० १८४)

श्चिन् हारिटाना: 'किविल्पम्' शब्द पर विशेष विचार न । ३१६ की समीक्षा में द्रष्टिंग है। पापी होने से यहां ग्राभिप्राय दोषभागी एवं ग्रपयशभागी होने से है।

भ्रन्याय करने वाले सभासद् मृतकवत् हैं-

यत्र धर्मो ह्यधर्मेण सत्यं यत्रानृतेन च। हन्यते प्रेक्षमाणानां हतास्तत्र समासदः॥ १४॥ (१४)

(यत्र) जिस सभा में (प्रेक्षमाणानाम्) बैठे हुए समासदों के सामने (ग्रधमें एा हि धमें:) अधमें से धमें (च) और (ग्रनृतेन सत्यं) भूठ से सत्य का (हन्यते) हनन होता है (तत्र) उस सभा में (समासदः हताः) सब सभा सद मरे से ही हैं।। १४।। (सं० वि० १८५)

'जिस सभा में ग्रधमं से धमं, ग्रसत्य से सत्य, सब सभासदों के देखते हुए मारा जाता है, उस सभा में सब मृतक के समान हैं; जानो उनमें कोई भी नहीं जीता।'' (स॰ प्र॰ १६७)

मारा हुग्रा धर्म भारते वाले को ही नष्ट कर देता है-

धर्म एव हतो हन्ति धर्मो रक्षति रक्षितः। तस्माद्धर्मो न हन्तब्यो मा नो धर्मो हतोऽबधीत्॥१५॥(१५)

(हतः धर्मः एव) मरा हुम्रा धर्म (हन्ति) मारने वाले का नाश, ग्रीर (रक्षितः धर्मः) रक्षित किया हुग्रा धर्म (रक्षिति) रक्षक की रक्षा करता है (तस्मात्) इसलिए (धर्मः न हन्तव्यः) धर्म का हनन कभी न करना, इस

डर से कि (हतः घर्मः) मारा हुन्ना धर्म (नः मा स्रवधोत्) कभी हमको न मार डाले ।। १५ ।। (स० प्र० १६७)

'जो पुरुष धर्म का नाश करता है, उसी का नाश धर्म कर देता है और जो धर्म की रक्षा करता है, उसकी धर्म भी रक्षा करता है, इस लिए मारा हुआ धर्म कभी हमकी न मार डाले, इस भय से धर्म का हनन अर्थात् त्याग कभी न करना चाहिए।'' (ग्रं• वि० १८४)

धर्महन्ता वृषल कहाता है ---

वृषो हि भगवान्धर्मस्तस्य यः कुरुते ह्यलम् । वृषलं तं विदुर्देवास्तस्माद्धमं न लोपयेत् ॥ १६ ॥ (१६)

(यः) जो (भगवान् वृषः हि धमंः) सब ऐश्वयों के देने श्रोर सुखों का वर्षा करने वाला धमं है (तस्य हि + ग्रलम् कुरुते) उसका लोप करता है (तम्) उसो को (देवाः) विद्वान् लोग (वृषलं विदुः) वृषल ग्रर्थात् शूद्र श्रीर नीच जानते हैं (तस्मात्) इसलिए, किसी मनुष्य को (धमं न लोपयेत्) धमं का लोप करना उचित नहीं ॥ १६॥ (स॰ प्र० १६७)

"जो सुख को वृद्धि करने हारा, सब ऐश्वयं का दाता धर्म है, उसका जो लोग करता है, उसको विद्वान लोग वृषल ग्रर्थात् नीच समफते हैं।" (सं० वि०१२४)

धर्म ही परजन्मों में साथ रहता है-

एक एव सुहृद्धर्मो निधनेऽप्यनुयाति यः। शरीरेण समं नाशं सर्वमन्यद्धि गच्छति ॥ १७ ॥ (१७)

इस संसार में (एक: धर्म: एव सुह्द्) एक धर्म ही सुह्द् [=िमत्र]
है (यः) जो (निधने+ग्रपि+ग्रनुयाति) मृत्यु के पश्चात् भी साथ चलता
है (ग्रन्यत् सर्वं हि) ग्रीर सब पदार्थं वा संगी (शरीरेण समं नाशं गच्छिति)
शरीर के नाश के साथ ही नाश को प्राप्त होते हैं ग्रर्थात् सब संग छूट जाता
है परन्तु धर्म का संग कभी नहीं छूटता ॥ १७॥ (स॰ प्र॰ १६७)

ग्रन्याय से सब सभासदों की निन्दा-

पादोऽधर्मस्य कर्तारं पादः साक्षिणमृच्छति । पादः सभासदः सर्वान्पादो राजानमृच्छति ॥ १८ ॥ (१८)

राजसभा में पक्षपात से किये गये अन्याय का अवर्म (पादः) चौथाई (अधर्मस्य कर्तारम्) अधर्म के कर्ता को (पादः) चौथाई (साक्षिराम्) साक्षी को (ऋच्छति) प्राप्त होता है, श्रीर (पादः) चौथाई ग्रंश (सर्वान् सभासदः)

शेष सब न्यायसभा के सदस्यों को तथा (पादः) चौथाई (राजानम्) राजा को (ऋच्छति) प्राप्त होता है अर्थात् उस बुराई की बदनामी सभी को प्राप्त होती है।। १८॥

"जब राजसभा में पक्षपात से म्रन्याय किया जाता है, वहां म्रघमं के चार विभाग हो जाते हैं। उनमें से एक म्रघमं के कर्त्ता, दूसरा साक्षी, तीसरा समासदों मौर चौथा पाद म्रघमीं सभा के सभापति राजा को प्राप्त होता है।" (स० प्र०१६७)

अन्तु श्री ट्यना: अधर्म शब्द से श्रीमश्राय—ग्रधमं शब्द से यहां ग्रीभ-प्राय ग्रन्थाय या दोषभागी होने से है। ये सब इसी प्रकार ग्रपयश के भागी बनकर बुराई को प्राप्त होते हैं। प्रजाएं इन सबकी निन्दा करती हैं। इस विषयक विस्तृत विवेचन ६। ३१६ पर द्रष्टव्य है।

राजा यथायोग्य व्यवहार से पापी नहीं कहलाता-

राजा भवत्यनेनास्तु मुच्यन्ते च सभासदः । एनो गच्छति कत्तरिं निन्दाऽहीं यत्र निन्द्यते ॥ १६ ॥ (१६)

(यत्र) जिस सभा में (निन्दा + ग्रहीं: निन्दाते) निन्दा के योग्य की निन्दा, स्तुति के योग्य की स्तुति, दण्ड के योग्य की दण्ड ग्रीर मान्य के योग्य का मान्य होता है, वहां (राजा च सभासदः) राजा ग्रीर सब सभासद् (ग्रनेनाः + तु मुच्यन्ते) पाप से रहित ग्रीर पित्रत्र हो जाते हैं (कर्तारम् एन गच्छिति) पाप के कर्त्ता ही को पाप प्राप्त होता है।। १६।। (स० प्र०१६७) निर्णय में हावमावों से मन की पहचान—

## बाह्यं विभावयेल्लिङ्गं भीवमन्तर्गतं नृणाम् । स्वरवर्णेङ्गिताकारैश्चक्षुषा चेब्टितेन च ॥ २४ ॥ (२०)

न्यायकर्ता को (बाह्यं:) बाहर के (लिङ्गें:) चिह्नों से विश्रूषा, चाल, शरीर की मुद्राएं, ग्रादि के लक्षणों से] (स्वर-वर्ण-इङ्गित-प्राकारें:) स्वर—बोलते समय हकना, घवराना, गद्गद् होना ग्रादि से; वर्ण—चेहरे का फीका पड़ना, लिजत होना ग्रादि से; इङ्गित—मुकद्दमे के ग्रांभयुक्तों के परस्पर के संकेत, सामने न देख सकना, इघर उधर देखना ग्रादि से; ग्राकार—मुख, नेत्र ग्रादि का ग्राकार बनाना, कांपना, पसीना ग्राना ग्रादि (चन्नुषा) ग्रांखों में उत्पन्न होने वाले भावों से (च) ग्रोर (चेडिटतेन) चेट्टाग्रों—हाथ मसलना, ग्रंगुलियां चटकाना, ग्रंगुठे से जमीन कुरेदना, सिर खुजलाना ग्रादि से (नृणाम्) मुक्ट्मे में ग्रामिल लोगों के (ग्रन्तगंत भावम्) मन के ग्रसलो भावों को (विभावयेत्) भांप लेना—जान लेना चाहिये।। २४।।

## म्राकारैरिङ्गितैर्गत्या चेष्टया भाषितेन च । नेत्रवक्त्रविकारैश्च गृह्यतेऽन्तर्गतं मनः ॥ २६ ॥ (२१)

(ग्राकारै:) ग्राकारों से (इङ्गितै:) संकेतों से (गत्या) चाल से (चेष्टया) चेष्टा = हरकत से (च) ग्रौर (भाषितेन) वोलने से (च) तथा (नेत्र-वक्त्र-विकारै:) नेत्र एवं मुख के विकारों = हावभावों से (ग्रन्तर्गतं मनः) मनुष्यों के मन का भोतरी भाव (गृह्यते) मालूम हो जाता है ॥ २६ ॥

बालधन की रक्षा-

बालदायादिकं रिक्यं ताबद्राजाऽनुपालयेत्। यावत्स स्पारसमावृत्तो यावच्चातीतशैशवः ॥ २७॥ (२२)

(राजा) राजा (बाल-दाय + ग्रादिकं रिक्थम्) वालक ग्रथित् नाबा-लिग या ग्रनाथ बालक की पैतृक सम्पत्ति ग्रीर ग्रन्थ धन-दौलत की (तावत्) तब तक (ग्रनुपालयेत्) रक्षा करे (यावत् सः) जवतक वह वालक (समावृत्तः स्यात्) समावर्तन संस्कार होकर ग्रथित् गुरुकुन से स्नातक वनकर [३।१-२] ग्राये (च) ग्रौर (यावत्) जबतक वह (ग्रतीतशैशवः) वालिग हो जाये।। २७।।

वन्घ्यादि के धन की रक्षा---

वन्ध्याऽपुत्रासु चैवं स्याद्रक्षणं निष्कुलासु च । पतिव्रतासु च स्त्रीषु विधवास्वातुरासु च ॥ २८ ॥ (२३)

(वन्ध्या + अपुत्रासु) बांक ग्रीर पुत्रहीन (निष्कुलासु) कुलहीन ग्रर्थात् जिसके कुल में कोई पुरुष न रहा हो (पितवतासु) पितवता स्त्री ग्रर्थात् पित के परदेशगनन ग्रादि के कारण से जो स्त्री ग्रकेली हो (विधवासु) विधवा (च) ग्रीर (ग्रातुरासु) रोगिणी (स्त्रीषु) स्त्रियों की सम्पत्ति की (रक्षणम्) रक्षा भी (एवम्) इसी प्रकार ग्रर्थात् उनके समर्थ हो जाने तक [८।२८] (स्यात्) करनी चाहिए, इनकी रक्षा करना राजा का कर्त्तंब्य है।। २८।।

> जीवन्तीनां तु तासां ये तद्धरेयुः स्वबान्धवाः । ताञ्छिष्याच्चौरदण्डेन धार्मिकः पृथिवीपतिः ॥ २६ ॥ (२४)

(तासां जीवन्तीनाम्) उन [६।२६ में उक्त] जीती हुई स्त्रियों के (तत्) धन को (ये स्वबान्धवाः) जो उनके रिक्तेदार या भाई-बन्धु (हरेयुः) हर लें, कब्जा लें (तु) तो (धार्मिकः पृथिवीपितः) धार्मिक राजा (तान्) उन व्यक्तियों को (चौरदण्डेन) चोर के समान दण्ड से (शिष्यात्) शिक्षा दे ग्रर्थात् चोर के समान दण्ड देकर [६।३०१-३४३] उनको सही रास्ते पर लाये।। २६।।

प्रणष्टस्वामिकं रिक्थं राजा त्र्यब्दं निधापयेत् । स्रवीक् त्र्यब्दाद्धरेत्स्वामी परेण नृपतिर्हरेत् ॥ ३०॥ (२५)

(प्रणष्टस्वामिकं रिक्थम) मालिक से रहित धन ग्रर्थात् लावारिस धन को (राजा) राजा (त्रि + ग्रब्दम्) तीन वर्ष तक (निधापयेत्) सुरक्षित रखे (त्रि + ग्रब्दात् ग्रर्वाक् स्वामी हरेत्) तीन वर्ष से पहले यदि स्वामी ग्रा जाये तो वह उसको ले ले [८।३१] (परेण नृपतिः हरेत्) उसके बाद उसे राजा ले ले ।। ३०।।

ममेदिमिति यो ब्रूयात्सोऽनुयोज्यो यथाविधि। संवाद्य रूपसंख्यादीन्स्वामी तद् द्रव्यमहंति॥३१॥ (२६)

(यः) जो कोई ('मम+इदम्' इति ब्रूयात्) उस लावारिस धन को 'यह मेरा है ऐसा कहे तो (सः यथाविधि अनुयोज्यः) उससे उचित विधि से पूछताछ करे अर्थात् धन की संख्या, रंग, समय पहचान आदि पूछे (रूप-संख्या + प्रादीन्) धन का स्वरूप, मात्रा आदि बातों को (संवाद्य) सही-सही बताकर ही (स्वामी तत् द्रव्यम् + अर्हीत्) स्वाभी उस धन को लेने का अधिकारी होता है अर्थात् सही-सही पहचान बताने पर राजा उस धन को लीटा दे।। ३१।।

म्रवेदयानो निष्टस्य देशं काल च तत्त्वतः। वर्णं रूपं प्रमाणं च तत्समं दण्डमहंति॥३२॥ (२७)

जो व्यक्ति (नष्टस्य) नष्ट हुए या खोये हुए धन का (देशं कालं वर्णं रूपं च प्रमाण्म्) स्थान, समय, रंग, स्वरूपं ग्रीर मात्रा की (तत्त्वतः भ्रवेदयानः) सही-सही बतलाकर सिद्ध नहीं कर पाता ग्रर्थात् जो भूठ ही उसधन को हड़पने की कोशिश करता है तो वह (तत् समं दण्डम् + ग्रर्हित) उस धन के बराबर दण्ड भुगतने का हकदार है ग्रर्थात् उसे उतना ही दण्ड देना चाहिए।। ३२।।

म्राददीताथ षड्भागं प्रणष्टाधिगतान्नृपः। दशमं द्वादशं वाऽपि सतां धर्ममनुस्मरन्।। ६३.॥ (२८)

किसी के (प्रण्ड्ट + ग्रधिगतात्) नष्ट या खोये धन के प्राप्त होने पर उसमें से (नृपः) राजा (सतां धर्मम् + ग्रनुस्मरन्) सज्जनों के धर्म का ग्रनुसरण करता हुआ ग्रथीत न्यायपूर्वक [धन के स्वामी की ग्रवस्था को ध्यान में रखकर] (षड्भागं दशमम् ग्रपि का द्वादशम् ग्राददीत) छठा, दशवां ग्रथवा बारहवां भाग कर- एप में ग्रहण करे।। ३३।।

'राजा द्वारा सुरक्षित घन' की चोरी करने पर दण्ड---

प्रणष्टाषिगतं द्रव्यं तिष्ठेद्युक्तैरधिष्ठितम् । यांस्तत्र चौरान्गृह्णीयात्तान् राजेमेन घातयेत् ॥ ३४॥ (२६)

(प्रगुष्टस्म्प्रिचिगतं द्रव्यम्) चुरा लेने के बाद प्राप्त किये गये घन को राजा (युक्तैः) योग्य रक्षकों के (म्रिधिष्ठतं रक्षेत्) पहरे = सुरक्षा में रखे (तत्र) अगर उस पहरे में से भी चोरी करते हुए (यान् चौरान् गृह्णीयात्) जो चोर पकड़े जायें [चाहे वे पेशेवर चोर हों स्रथवा रक्षक राजपुरुष] (तान् राजा + इभेन घातयेत्) उन्हें राजा हाथी से कुचलवाकर मरवा डाले।। ३४।।

## ममायर्मित यो ब्रूयान्निधि सत्येन मानवः। तस्याददीत षड्भागं राजा द्वादशमेव वा।। ३४।। (३०)

(निधिम) चोरी से प्राप्त घन को (यः मानवः) जो मनुष्य ('ग्रयं मम + इति' सत्येन बूयात्) रंग, रूप, तोल, संख्या ग्रादि की ठीक पहचान के द्वारा 'यह वास्तव में मेरा है' ऐसा सच-सच बतला दे तो (राजा) राजा (तस्य षड्भागं वा द्वादशम् + एव ग्रादतीत) उस धन में से छठा या बारहवां-भाग कर के रूप में लेले ग्रीर शेष घन उसके स्वामी को लौटा दे ॥ ३५॥

## श्रनृतं तु वदन्दण्डयः स्ववित्तस्यांशमष्टमम् । तस्येव वा निधानस्य संख्यायाल्पीयसीं कलाम् ॥ ३६॥ (३१)

(अनृतं तु वदन्) अगर कोई भूठ बोले अर्थात् किसी धन पर भूठा दावा करे या भूठ ही अपना बतलावे तो ऐसे अपराधी को (स्विवत्तस्य + अष्टमस् + अंशं दण्डचः) अपना कहे जाने वाले उस धन का आठवां भाग जुर्माना करे (वा) अथवा (संख्याय) हिसाब लगाकर (तस्य + एव निधानस्य अल्पीयसीं कलां) उस दावे वाले धन का कुछ भाग जुर्माना करे।। ३६॥ कर्त्तव्यों में संलग्न व्यक्ति सबके प्रिय—

#### स्वानि कर्माणि कुर्वाणा दूरे सन्तोऽपि मानवाः । प्रिया भवन्ति लोकस्य स्वे स्वे कर्मण्यवस्थिताः ।।४२॥ (३२)

(स्वानि कर्माणि कुर्वाणाः) ग्रपने-ग्रपने कर्त्तव्यों को करते हुए ग्रौर (स्वे-स्वे कर्मिण् +ग्रविस्थताः) ग्रपने-ग्रपने कर्त्तव्य कर्मों में स्थित रहने वाले मानवाः) मनुष्य (दूरे सन्तः +ग्रिप) दूर रहते हुए भी (लीकस्य प्रियाः भवन्ति) समाज के प्यारे ग्रर्थात् लोकप्रिय होते हैं ॥ ४२ ॥

राजा या राजपुरुष विवादों को न बढ़ायें--

नोत्पादयेत्स्वयं कार्यं राजा नाप्यस्य पूरुषः।

न च प्रापितमन्येन ग्रसेदर्यं कयंचन ॥४३॥ (३३)

(राजा ग्रिपि + ग्रस्य पुरुष:) राजा ग्रथवा कोई भी राजपुरुष (स्वयं कार्यं न + उपपादयेत्) स्वयं किसी विवाद को उत्पन्न न करें, ग्रौर न बढ़ायें (च) ग्रौर (ग्रन्येन प्रापितम् ग्रथंम्) श्रन्य किसी भी व्यक्ति द्वारा बताये या प्राप्त कराये गये घन को (कथंचन) किसी भी स्थिति में (न ग्रसेत्) स्वयं हड़पने की इच्छा न करें [जबतक 'यह घन किसका है' यह सिद्ध न हो जाये ग्रौर वह लावारिस (७।३०) सिद्ध न हो जाये तब तक राजा उसे ग्रपने ग्रधिकार में न ले ग्रौर कोई राजपुरुष उसको बोच में ही हड़पने न पाये]।। ४३।।

अस्तु र्यो टिंड न्यः श्लोक ८। २६ की ८। ४४ से प्रसंग की सम्बद्धता है। यहां ८। ७ तक १८ प्रकार के मुकद्दमों की गणना करके ८। ४५ तक 'सत्य-सही निर्णय कैसे करें' मनु ने यह प्रसंग विणित किया है। संकेतित क्रमानुसार पहला मुकद्दमा भी ८। ४७ से प्रारम्भ होता है। इस वीच वालधन, स्त्रीधन, लावारिस घन, नष्ट हुए घन ध्रादि से सम्बन्धित बातें प्रसंगानुकूल नहीं हैं। इस प्रकार के शेष सभी विधान मुकद्दमों के निर्णय के अन्त में ६। १५१ के पश्चात् विणित किये हैं। इनमें नष्ट या चोरी गये धन की चर्चाएँ हैं और चोरी-विवाद वाले ही दण्ड विणित हैं। प्रतीत होता है कि ये सभी श्लोक स्थानश्रष्ट होकर यहां जुड़ गये हैं, ये चोरी-विवाद निर्णय (८। ३०१-३४३) के अन्तर्गत होने चाहियें।

इलोक ६। २६ की ६। ४४ से प्रसंगगत सम्बद्धता भी है। इस ग्राघार पर इन सबको प्रक्षिप्त कहने का ग्राघार भी वन सकता है, पर क्योंकि इनमें कोई प्रक्षेप की प्रवृत्ति नहीं है। ये सर्वसामान्य ग्रावश्यक विधान हैं। मनु की किसी मान्यता से विरोध नहीं है। शैली भी मनुसम्मत है। ग्रतः हमने इन्हें प्रक्षाप्त नहीं माना है।

अनुमान प्रमाण से निर्णय में सहायता --

यथा नयत्यस्वपातैर्मृगस्य मृगयुः पदम् । नयेत्तथाङ्गुमानेन धर्मस्य नृपतिः पदम् ॥ ४४॥ (३४)

(यथा) जैसे (मृगयुः) शिकारी (ग्रमृक्पातैः) खून के धब्यों से (मृगस्य पदं नयित) हिरए। के स्थान को प्राप्त कर लेता है (तथा) वैसे ही (नृपितः) राजा या न्यायकर्ता (ग्रनुमानेन) ग्रनुमान प्रमाए। से (धर्मस्य पदम्) धर्म के तत्त्व ग्रर्थात् वास्तयिक न्याय का (नयेत्) निश्चय करे।।४४।।

सत्यमर्थं च संपश्येदात्मानमथ साक्षिणः। देशं रूपं च कालं च व्यवहारिवयो स्थितः॥ ४५॥ (३५) (व्यवहारिवधी स्थितः) मुकद्दमों का फैसला करने के लिए तैयार हुग्रा राजा (सत्यम् च ग्रर्थम्) मुकद्दमे की सत्यता, न्याय उद्देश्य (ग्रात्मा-नम्) ग्रपनी ग्रात्मा के ग्रान्तरिक निर्णय को (ग्रथ साक्षिगः) ग्रीर साक्षियों को (च) तथा (देशं रूपं च कालम्) देश, स्वरूप एवं समय को (संपश्येत्) ग्रच्छी प्रकार देखे = विचार करे।। ४५।।

आनु श्री का ना के निर्णय का क्या अभिप्राय है, इसे सममने के लिए देखिए १। १२५ (२। ६) पर इस सम्बन्धी अनुशीलन।

# १, ऋण लेने-देने के विवाद का न्याय (८१३६ - १०४ तक)

ऋण का न्याय---

#### ब्रधमर्णार्थसिद्धचर्यमुत्तमर्णेन चोदितः । दापयेद्धनिकस्यार्थमधमर्णाद्विभावितम् ॥ ४७ ॥ (३६)

(ग्रधमणं +ग्रथंसिद्धचर्थम्) ग्रधमणं = कर्जदार से ग्रपना धन वसूल करने के लिए (उत्तमर्णेन चोदितः) उत्तमणं = कर्ज देने वाले ग्रथीत् धनी की ग्रोर से प्राथंना करने पर राजा (धनिकस्य विभावितम् ग्रथंम्) धनी का वह लेख ग्रादि से सिद्ध निश्चित किया हुग्रा धन (ग्रधमणीत् दापयेत्) कर्जदार से दिलवाये।। ४७।।

# भ्रर्थेऽपव्ययमानं तु करगोन विभावितम् । दापयेद्धनिकस्यार्थं दण्डलेशं च शक्तितः ॥ ४१॥ (३७)

[४७ वें में उक्त धन का] (करणेन विभावितम्) यदि लेख, साक्षी स्नादि साधनों से उस कर्ज का लिया जाना निश्चित हो जाये (तु) स्नौर (स्रर्थे + स्रपव्ययमानम्) कर्जदार कर्ज में लिये गये धन से मुकर जाये तो [राजा] (धनिकस्य + स्रर्थं दापयेत्) धनी का वह धन भी वापिस दिलवाये (च) स्नौर (शक्तितः दण्डलेशम्) उसको शक्ति, धन स्नादि के स्रनुसार कुछ न कुछ दण्ड भी स्रवस्य करे।। ५१।।

ऋणदाता से ऋण के लेख ग्रादि प्रमाणों को मांगना-

न्नपह्नवेऽधमर्णस्य देहीत्युक्तस्य संसदि । म्रभियोक्तादिशेद्देश्यं करणं वाऽन्यदुद्दिशेत् ॥ ५२ ॥ (३८) (संसिद) न्यायालय में ('देहि+इति'+उक्तस्य) न्यायाथीश के द्वारा 'घनी का घन दे दो' ऐसा कहने पर (ग्रधमणंस्य ग्रपह्नवे) यदि कर्जदार कर्ज लेने से मुकरने की बात कहे तो (ग्रभियोक्ता) मुकद्दमा करने वाला घनी (देश्यम्) प्रत्यक्षदर्शी साक्षी=गवाह को (दिशेत्) प्रस्तुत करे (वा) ग्रीर (ग्रन्यत् करणम् उद्दिशेत्) ग्रन्य प्रमारा भी प्रस्तुत करे।। ५२।।

मुकद्मों में ग्रप्रामाणिक व्यक्ति—

म्रादेश्यं यश्च दिशति निर्दिश्यापह्नुते च यः । यश्चाधरोत्तरानर्थान्वगीताम्नावबुष्टयते ॥ ५३॥ (३६) प्रपदिश्यापदेश्यं च पुनर्यस्त्वपधावति । सम्यक्प्रिगिहतं चार्यं पृष्टः सन्नाभिनन्दति ॥ ५४॥ (४०) प्रसंभाष्ये साक्षिभिश्च देशे संभाषते मिथः । निरुच्यमानं प्रश्नं च नेच्छेद्यश्चापि निष्पतेत् ॥ ५५॥ (४१) बूहीत्युक्तश्च न बूयादुक्तं च न विभावयेत् । न च पूर्वापरं विद्यात्तस्मादर्थात्स होयते ॥ ५६॥ (४२)

(यः) जो ऋ गादाता १—(ग्रदेश्यं दिशति) भूठे गवाह ग्रीर गलत प्रमारापत्र प्रस्तृत करे, (च) ग्रीर २—(यः) जो (निर्दिश्य) किसी बात को प्रस्तुत करके या कहकर (ग्रापह्नुते) उससे मुकरता है या टालमटोल करता है, ३—(यः) जो (विगीतान् ग्रधेर-उत्तरान् +ग्रथीन् न+ग्रवबुध्यते) कही हुई ग्रगली-पिछली बातों को नहीं घ्यान में रखता ग्रथीत् जिसकी ग्रगली-पिछली बातों में मेल न हो, ४—(य:) जो (ग्रपदेश्यम् + ग्रपदिश्य पुनः ग्रपधावति) ग्रपने तर्कों को प्रस्तृत करके फिर उनको बदल दे-उनसे फिरजाये, ५—जो (सम्यक् प्रिशाहितम् अर्थं पृष्टः सन्) पहले अच्छी प्रकार प्रतिज्ञापूर्वक कही हुई बात को न्यायाधीश द्वारा पुनः पूछने पर (न + ग्रभि-नन्दति) नहीं मानता, उसे पुष्ट नहीं करता, ६—(ग्रसंभाष्ये देशे साक्षिभि: मिथः संभाषते) जो एकान्त स्थान में जाकर साक्षियों के साथ घुलिनकर चुप-चुप बात करे, ७—(निरुच्यमान प्रश्नं न + इच्छेत्) जांच के लिए पूछे गये प्रश्नों को जो पसंद न करे, ५—(च य:+ग्रपि निष्पतेत्) ग्रौर जो इधर-इघर टलता फिरे (च) तथा ६— ('ब्रूहि' इति + उक्तः न ब्रूयात्) 'कहो' ऐसा कहने पर कुछ न कह सके, १०—(च उक्तं न विभावयेत्) ग्रीर जो कही हुई बात को सिद्ध न कर पाये, ११—(न पूर्वापरं विद्यात्) पूर्वापर बात को न समभे ग्रथीत् विचलित हो जाये, (सः तस्मात् ग्रथीत् हीयते)

वह उस प्रार्थना किये गये घन से हार जाता है स्रर्थात् न्यायाधीश ऐसे व्यक्ति को हारा हुस्रा मानकर उसे धन न दिलावे।। ५३—५६।।

साक्षिणः सन्ति मेत्युक्त्वा विशेत्युक्तो विशेन्न यः । धर्मस्थः कारएँ।रेतैर्हीनं तमपि निर्विशेत् ॥ ५७ ॥ (४३)

('मे साक्षिणः सन्ति' इति + उक्त्वा) पहले 'मेरे साक्षी हैं' ऐसा कह-कर श्रीर फिर गवाही के समय न्यायाधीश के द्वारा ('दिश' इति + उक्तः) 'साक्षी लाग्नो' ऐसा कहने पर (यः न दिशेत्) जो साक्षियों को पेश न कर सके तो (धर्मस्थः) न्यायाधीश (एतैंः कारणैंः) इन कारणों के श्राधार पर भी (तम् + श्रिप हीनं निर्दिशेत्) मुकद्मा दायर करने वाले को पराजित घोषित कर दे।। ५७।।

> श्रभियोक्ता न चेद्दं ब्रूयाद्वध्यो दण्डचश्च धर्मतः । न चेत्त्रिपक्षात्प्रब्रूयाद्धमं प्रति पराजितः ॥ ५८ ॥ (४४)

(ग्रिभियोक्ता न चेत् ब्रूयात्) जो ग्रिभियोक्ता = मुकह्मा करने वाला पहले मुकह्मा दायर करके फिर ग्रपने मुकह्मे के लिए कुछ न कहे तो वह (धर्मतः) धर्मानुसार (वध्यः) सजा के योग्य (च) ग्रौर (दण्डच) जुर्माना [५६] करने योग्य है, इसी प्रकार यदि (त्रिपक्षात् न चेत् प्रब्रूयात्) तीन पखवाड़े ग्रर्थात् हैढ़ मास तक ग्रिभियोगी ग्रपनो सफाई में कुछ न कह सके तो (धर्म प्रति पराजितः) धर्मानुसार = कानून के श्रनुसार वह हार जाता है।। ५८।।

यो यावन्निह्नु वीतार्थं मिथ्या यावति वा वदेत् । तौ नृपेण हाधमंजौ दाप्यौ तद् द्विगुरणं दमम् ॥ ४६॥ (४५)

(यः) जो कर्जदार (यावत् स्रथं निह्नुवीत) जितने धन को छिपावे स्रथात् स्रधिक धन लेकर जितना कम बतावे (वा) स्रथवा जो कर्ज देने वाला (यावित मिथ्या वदेत) जितना भूठ बोले स्रथात् कम धन देकर जितना ज्यादा बतावे (नृपेण) राजा (तो स्रधमंत्रों) उन दोनों भूठ बोलने वालों को (तत् द्विगुणं दमम् दाप्यों) जितना भूठा दावा किया है, उससे दुगुने धन के दण्ड से दण्डित करे।। ५६।।

साक्षी कौन हों---

याहशा घनिभिः कार्या व्यवहारेषु साक्षिणः । ताहशान्सम्प्रवक्ष्यामि यथावाच्यमृतं च तैः ॥ ६१ ॥ (४६) (धनिभिः) साहूकारों स्रर्थात् धन देने वालों को (व्यवहारेषु) मुकद्दमों

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

में (यादशा: साक्षिण: कार्याः) जैसे साक्षी बनाने चाहियें (तादशान्) उनको (च) ग्रीर (तैः) उन साक्षियों को (यथा श्रमृत वाच्यम्) जैसे सत्य बात कहनी चाहिए, उसे (सम्प्रवक्ष्यामि) श्रब ग्रागे कहूँगा—॥ ६१॥

म्राप्ताः सर्वेषु वर्णेषु कार्याः कार्येषु साक्षिणः । सर्वेघमंविदोऽलुब्धाः विपरीतांस्तु वर्जयेत् ॥६३॥ (४७)

(सर्वेषु वर्णेषु) सब वर्णों में (प्राप्ताः) धार्मिक, विद्वान् निष्कपटी (सर्व-धर्मिवदः) सब प्रकार धर्म को जानने वाले (ग्रलुब्धाः) लोभरहित सत्यवादियों को (कार्येषु) न्यायव्यवस्था में (साक्षिग्गः कार्याः) साक्षी करे (विपरीतान् तु वर्जेयेत्) इससे विपरीतों को कभी न करे ।। ६३।। (स० प्र०१६८)

#### अनुशीलना : साक्षी शब्द पर विचार—

साक्षी शब्द के अर्थ श्रीर व्युत्पत्ति से यह स्पष्ट होता है कि वस्तुतः साक्षी वही होता है जो उस बात या घटना का प्रत्यक्षद्रष्टा होता है। सहपूर्वक श्रक्षि से इनिः प्रत्यय श्रथवा साक्षात् श्रव्यय से 'साक्षादृद्रष्टिर संज्ञायाम्' [श्रष्टा० ५।२।६१] से 'इनि' प्रत्यय होकर 'साक्षिन्' शब्द सिद्ध होता है। साक्षिन्-यः साक्षात् कर्ताः साक्षात् द्रष्टा' यः सः साक्षी। श्लोक में 'श्राप्ताः' विशेषण से भी इसी भाव की श्रीभव्यक्ति हुई है।

साक्षी कौन नहीं हो सकते-...

नार्थसम्बन्धिनो नाप्ता न सहाया न वैरिणः। न दृष्टदोषाः कर्तव्या न व्याध्याती न दृषिताः।। ६४ ॥(४८)

(अर्थसम्बन्धिनः) धनी से ऋगा ग्रादि के लेने-देने का सम्बन्ध रखने वाले (न कर्त्तं व्याः) साक्षी नहीं हो सकते (न ग्राप्ताः) न घनिष्ठ — मित्रादि (न सहायाः) न सहायक — नौकर ग्रादि, (न वैरिणः) न ग्रिभयोगी के शत्रु ग्रादि, (न दृष्टदोषाः) जिसकी साक्षी पहले भूठी सिद्ध हो चुकी है वे भी नहीं (न व्याधि + ग्रात्ताः) न रोगग्रस्त, पीड़ित ग्रौर (न दूषिताः) न ग्रपराधी — सजा पाये ग्रौर दूषित ग्राचारण वाले ग्रधर्मी व्यक्ति साक्षी हो सकते हैं ॥ ६४ ॥

विशेष प्रसंगों में साक्षी विशेष—

स्त्रीणां साक्ष्यं स्त्रियः कुर्यु द्विजानां सहशा द्विजाः । शूद्राश्च सन्तः शूद्राणामन्त्यानामन्त्ययोनयः ॥६८॥(४९)

(स्त्रीणां साक्ष्यं स्त्रियः) स्त्रियों की साक्षी स्त्री, (द्विजानां द्विजाः) द्विजों के द्विज (शुद्राणां शुद्राः) शुद्रों के क्षृशूद्र (स्रन्त्यानाम् + स्रन्त्ययोनयः कुर्युः) ग्रन्त्यजों के ग्रन्त्यप्यसाक्षी हों ।। ६८ ।। (स० प्र० १६९) ॐ(सदशः) सदशबलवाले · · · · · · · (सन्तः) साघुस्वभाव के · · · · · · ·

#### अन्तर्वाद्या दिन : (१) साक्षीविशेषों के कथन का उद्देश्य-

पूर्वापर साक्षी-वर्णन सम्बन्धी क्लोकों से, और विशेषरूप से ६।६३,६४,६६,७२ क्लोकों से यह स्पष्ट है कि साक्षी कोई भी हो सकता है। इस क्लोकों में जो विशेष साक्षियों का कथन है वह विशेष अभिप्राय से है। जैसे स्त्रियों के जो स्त्रीसम्बन्धी प्रसंग हैं, उनमें स्त्रियां ही ठीक साक्षी हो सकती हैं। इसी प्रकार दिजों और शूदों के वर्णान्तर के जो निजी प्रसंग हैं, उनमें उसी वर्ण के साक्षी प्रामाणिक और सही सिद्ध हो सकते हैं। इस विशेष कथन का यही अभिप्राय है।

(२) अन्त्यज कौन ?—चारों वणों में जो दीक्षित नहीं होकर वर्णबाह्य रह जाते हैं, वे लोग अन्त्यज अर्थात् अन्त्यस्थानीय हैं।

ऐकान्तिक श्रपराधों में सभी साक्षी मान्य हैं-

#### म्रनुभावी तु यः किवत्कुर्यात्साक्ष्यं विवादिनाम् । म्रन्तर्वेश्मन्यरण्ये वा शरीरस्यापि चात्यये ॥६६॥(५०)

(ग्रन्त + वेश्मिन) घर के श्रन्दर एकान्त में हुई घटना में (वा) ग्रथवा (ग्ररण्ये) जंगल के एकान्त में हुई घटना में (ग्रिप च) ग्रीर (शरीरस्य ग्रत्यये) रक्तपात ग्रादि से शरीर के घायल हो जाने की ग्रवस्था में (यः किश्चित् ग्रनुभावी) जो कोई ग्रनुभव करने वाला या देखने वाला हो वही (विवादिनाम्) विवाद करने वालों का (साक्ष्यं कुर्यात्) साक्षी हो सकता है, चाहे वह कोई भी हो ॥ ६६॥

बलात्कार भ्रादि कार्यों में सभी साक्षी हो सकते हैं-

# साहसेषु च सर्वेषु स्तेयसंग्रहरोषु च। वाग्वण्डयोश्च पारुष्ये न परीक्षेत साक्षिराः ॥ ७२ ॥ (५१)

(सर्वेषु साहसेषु) जितने वलात्कार के काम, (स्तेयसंग्रहणेषु च) चोरी व्यभिचार (वाक्दण्डयोः च पारुष्ये) कठोरवचन, दंडनिपातनरूप ग्रपराध हैं (साक्षिणः न परीक्षेत) उनमें साक्षी की परीक्षा न करे ग्रीर ग्रत्यावश्यक भी समभ्रें, क्योंकि ये काम सब गुप्त होते हैं ।। ७२।। (स० प्र० १६६)

#### अनुश्रीत्उन्द्र: साक्षी-परीक्षा निषेष का कारण-

श्रिभिप्राय यह है कि इनमें कोई भी प्रत्यक्षदर्शी गवाह प्रामाणिक हो सकता है। क्योंकि ये बातें गुप्तरूप से या एकान्त में होती हैं, श्रतः उत्तम आचरण या स्तर वाले व्यक्ति ही वहां उपस्थित हों, यह संभव नहीं।

साक्ष्यों में निश्चय ---

#### बहुत्वं परिगृह्णीयात्साक्षिद्वेचे नराधिपः । समेषु तु गुणोत्कृष्टान्गुणिद्वेचे द्विजोत्तमान् ।। ७३ ॥ (५२)

श्र (साक्षिद्वेचे बहुत्वम्) दोनों ग्रोर की साक्षियों में से बहुपक्षानुसार (समेषु तु गुणोत्कृष्टान्) तुल्य साक्षियों में उत्तम गुणी पुरुष की साक्षी के ग्रनुकूल (गुणिद्वेचे द्विजोत्तमान्) ग्रीर दोनों के साक्षी उत्तमगुणी ग्रीर तुल्य हों तो द्विजोत्तम ग्रर्थात् ऋषि महर्षि ग्रीर यतियों की साक्षो के ग्रनुसार न्याय करे।। ७३।। (स० प्र०१६६)

🖀 (नराधिपः) राजा या न्यायाधीश .....

#### समक्षदर्शनात्साक्ष्यं श्रवणाच्चेव सिद्धचिति । तत्र सत्यं बुवन्साक्षी धर्मार्थाम्यां न हीयते ॥ ७४ ॥ (५३)

(साक्ष्यं सिद्धचिति) दो प्रकार से साझी होना सिद्ध होता है (समक्ष-दर्शनात्) एक—साक्षात् देखने (च) ग्रीर (श्रवणात्) दूसरा - सुनने से (तत्र साक्षी सत्यं ब्रुवन्) जब सभा में पूर्छे तब जो साक्षी सत्य बोलें (धर्म + ग्रयाम्यां न हीयते) वे धर्महीन ग्रीर दण्ड के योग्य न होवें ग्रीर जो साक्षी मिच्या बोलें वे यथायोग्य दण्डनीय हों।। ७४।। (स० प्र०१६६)

#### साक्षी दृष्टश्रुतादन्यद्विबुवन्नार्यसंसदि । ग्रवाङ्गरकमभ्येति प्रेत्य स्वर्गाच्च हीयते ॥ ७५ ॥ (५४)

(ग्रार्थसंसिद) जो राजसभा वा किसी उत्तम पुरुषों की सभा में (साक्षी) साक्षी (इष्ट-श्रुतात् + ग्रन्थत् विब्रुवन्) देखने ग्रीर सुनने से विष्ठ बोले तो वह (ग्रवाङ्नरकम् + ग्रम्थेति) ग्रवाङ्नरक = ग्रर्थात् जिह्वा के छेदन से दुःखरूप नरक को वर्तमान समय में प्राप्त होवे (च) ग्रीर (प्रेत्य स्वर्गात् हीयते) मरे पश्चात् सुख से हीन हो जाये।। ७५।। (स॰ प्र०१६६)

#### यत्रानिबद्धोऽपीक्षेत शृखुयाद्वाऽपि किञ्चन । पृष्टस्तत्रापि तद् ब्रूयाद्ययादृष्टं यथाश्रुतम् ॥ ७६॥ (५५)

प्रत्यक्षदर्शी मनुष्य (ग्रनिबद्धः + ग्रिप) साक्षी के रूप में न बुलाये जाने पर भी [वादी वा प्रतिवादी के द्वारा] (यत्र किञ्चन ईक्षेत ग्रिप वा प्रृणुयात्) जहाँ कुछ भी देखा या सुना हो (पृष्टः) न्यायाधीश के पूछने पर (तत्र + ग्रिप) वहां (पथादृष्टं यथाश्रुतं तद् बूयात्) जैसा देखा या सुना है, वैसा ही कह दे ग्रर्थात् न्याय के लिए स्वयं साक्षोरूप में पहुंच जाये।। ७६।।

स्वाभाविक साक्ष्य ही ग्राह्य है-

स्वभावेनेव यद् ब्र्युस्तद्ग्राह्यं व्यावहारिकम् । भ्रतो यदन्यद्विब्र्युर्धमीयं तदपार्थकम् ॥७८॥ (५६)

(तद् ग्राह्मम्) साक्षी के उस वचन को मानना (यत्) जो (स्वभा-वेन + एव व्यावहारिकं ब्रूयुः) स्वभाव ही से व्यवहारसम्बन्धी बोर्ले (ग्रतः + ग्रन्यत् + यत् + विब्रूयुः) ग्रीर सिखाये हुए, इससे भिन्न जो-जो वचन बोर्ले (तत्) उस-उसको श्र (ग्रपार्थकम्) न्यायाधीश व्यर्थसमभे ॥ ७८॥

(स॰ प्र॰ १६६)

अ (धर्मार्थम्) सही न्याय के हेतु .....

साक्ष्य लेने की विधि---

सभान्तः साक्षिणः प्राप्तानिधप्रत्यिधसन्तिघी । प्राड्विवाकोऽनुयुद्धीत विधिना तेन सान्त्वयन् ॥७६॥ (५७)

(ग्रथि-प्रत्यथिसन्निधौ) जब ग्रथीं =वादी ग्रौर प्रत्यथीं =प्रतिवादी के सामने (सभान्तः प्राप्तान् साक्षिणः) सभा के समीप प्राप्त हुए साक्षियों को (सान्त्वयन्) शान्ति पूर्वक (प्राड्विवाकः) न्यायाधीश ग्रौर प्राड्विवाक् ग्रथीत् वकील या बैरिस्टर (तेन विधिना) इस प्रकार से (ग्रनुयुक्षीत) पूर्छें —।। ७६ ।। (सं० प्र०१६६)

> यद् द्वयोरनयोर्वेत्थ कार्येऽस्मिश्चेष्टितं मिथः। तद् बूत सर्वे सत्येन युष्माकं ह्यत्र साक्षिता।।८०।। (५८)

हे साक्षि लोगो ! (ग्रस्मिन् कार्ये) इस कार्य में (ग्रनयो: द्वयो: मिथ. चेष्टितम्) इन दोनों के परस्पर कर्मों में (यत् वेत्थ) जो तुम जानते हो (तत्) उस क्कि को (सत्येन ब्रूत) सत्य के साथ बोलो (हि) क्योंकि (युष्मा-कम्) तुम्हारी (ग्रत्र) इस कार्य में (साक्षिता) साक्षी है।। ८०।। (स० प्र०१६६)

क्ष (सर्वम्) सब .....

सत्यं साक्ष्ये ब्रुवन्साक्षी लोकानाप्नोति पुष्कलान् । इह चानुत्तमां कीर्ति वागेषा ब्रह्मपूजिता ॥८१॥ (४६)

(साक्षी) जो साक्षी (सत्यं बुवन्) सत्य बोलता है (पुष्कलान् लोकान् + ग्राप्नोति) वह जन्मान्तर में उत्तम जन्म, ग्रीर उत्तम लोकान्तरों में जन्म को प्राप्त होके सुख भोगता है (इह च + ग्रन्तमां कीर्तिष्) इस जन्म वा परजन्म में उत्तम कीर्ति को प्राप्त होता है (एषा वाक् ब्रह्मपूजिता) क्योंकि जो यह वाणी है वही वेदों में सत्कार ग्रौर तिरस्कार का कारण लिखी है। जो सत्य बोलता है वह प्रतिष्ठित ग्रौर मिण्यावादी निन्दित होता है।। ६१।। (स० प्र०१६६)

क्क(साक्ष्ये) साक्ष्य-ज्यवहार में .....

सत्येन पूयते साक्षी धर्मः सत्येन वर्धते । तस्मात्सत्यं हि वक्तव्यं सर्ववर्णोषु साक्षिभिः ॥ ६३ ॥ (६०)

(सत्येन साक्षी पूयते) सत्य बोलने से साक्षी पिवत्र होता श्रीर (सत्येन घर्मः वर्षते) सत्य हो बोलने से धर्म बढ़ता है (तस्मात्) इस से (सर्ववर्णेषु) सब वर्णों में (साक्षिभिः) साक्षियों को (सत्यं हि वक्तव्यम्) सत्य ही बोलना योग्य है।। ८३।। (स० प्र०१६६)

साक्षी ग्रात्मा के विरुद्ध साध्य न दे-

म्रात्मेव ह्यात्मनः साक्षी गतिरात्मा तथाऽऽत्मनः । माऽवमंत्थाः स्वमात्मानं नृणां साक्षिणमुत्तमम् ॥६४॥ (६१)

(ग्रात्मनः साक्षी ग्रात्मा + एव हि) ग्रात्मा का साक्षी ग्रात्मा (तथा + ग्रात्मनः गितः + ग्रात्मा) ग्रीर ग्रात्मा की गित ग्रात्मा है, इसको जानके हे पुरुष ! तू (नृणाम् उत्तमं साक्षिणम्) सब मनुष्यों का उत्तम साक्षी (स्वम् + ग्रात्मानम्) ग्रपने ग्रात्मा का (मा + ग्रवमंस्थाः) ग्रपमान मत कर ग्राय्वि सत्यभाषण जो कि तेरे ग्रात्मा, मन, वाणी में है वह सत्य, ग्रीर जो इससे विपरीत है वह मिथ्या भाषण है।। ८४।। (स॰ प्र०१६६)

अर्जुर्रोट्डन् : 'म्रात्मा स्वयं म्रात्मा का साक्षी किस प्रकार होता है' इस पर विशेष-विस्तृत विचार के लिए देखिए १। १२५ [२।६] पर 'म्रात्मनस्तुष्टि' सम्बन्धी म्रनुशीलन।

> एकोऽहमस्मीत्यात्मानं यत्त्वं कल्याण ! मन्यसे । नित्यं स्थितस्ते हृद्येष पुण्यपापेक्षिता मुनिः ॥६१॥ (६२)

(कल्याएा) हे कल्याएा की इच्छा करने हारे पुरुष ! (यत् त्वम्) जो तू (ग्रहम् एकः ग्रस्मि' इति) 'मैं ग्रकेला हूँ' ऐसा (ग्रात्मानं मन्यसे) ग्रपने ग्रात्मा में जानकर निथ्या बोलता है सो ठीक नहीं है, किन्तु (एषः ते हृदि) जो दूसरा तेरे हृदय में (नित्यं पुण्यपापेक्षिता मुनिः स्थितः) ग्रन्तर्यामीरूप से परमेश्वर पृण्य-पाप का देखने वाला मुनि स्थित है, उस परमात्मा से डरकर सदा सत्य बोला कर ।। ६१ ।। (स० प्र०१६६)

> यस्य विद्वान् हि वदतः क्षेत्रज्ञो नाभिशंकते । तस्मान्न देवाः श्रेयांसं लोकेऽन्यं पुरुषं विदुः ॥ ६६ ॥ (६३)

(यस्य वदतः) जिस बोलते हुए पुरुष का (विद्वान क्षेत्रज्ञः) विद्वान् ग्रर्थात् शरीर का जानने हारा ग्रात्मा (न+ग्रभिशंकते) भीतर शंका को प्राप्त नहीं होता ∰ (तस्मात्+ग्रन्यम्) उससे भिन्न (देवाः) विद्वान् लोग (श्रेयांसं पुरुषं न विदुः) किसी को उत्तम पुरुष नहीं जानते ।। ६६ ।।

(स० प्र० १६६)

# ৠ (लोके) जगत् मैं .....

आनुर्हो त्यारमा में किन बातों और कार्यों से शंका, भय म्रादि उत्पन्न होते हैं मौर किनसे नहीं इस विषय पर विस्तृत विवेचन १। १२५ [२।६] पर 'म्रात्मनस्तुष्टिः' शीर्षक म्रनुशीलन के म्रन्तगत देखिए। भूठी गवाही वाले मुकद्देम पर पुनर्विचार—

> यस्मिन्यस्मिन्विवादे तु कौटसाक्ष्यं कृतं भवेत् । तत्तत्कार्यं निवर्तेत कृतं चाप्यकृतं भवेत् ॥११७॥ (६४)

(यस्मिन् यस्मिन् विवादे तु) जिस-जिस मुकद्देम में (कौटसाक्ष्यं कृतं भवेत्) यह पता लगे कि भूठी या गलत साक्षी हुई है (तत्-तत् कार्यं निव-तेत्) उस-उस निर्णय को रद्द करके पुनः विचार करे, क्योंकि वह (कृतं च + ग्रिप + ग्रकृतं भवेत्) किया हुग्रा काम भी न किये के समान है ।।११७।।

असत्य साक्ष्य के आधार-

## लोभान्मोहाद्भयान्मैत्रात्कामात्कोधात्तयैव च । अज्ञानाद्रबालभावाच्च साक्ष्यं वितथमुच्यते ॥११८॥ (६५)

(लोभात् मोहात् भयात् मैत्रात् कामात् कोघात् स्रज्ञानात् च बाल-भावात् साक्ष्यम्) जो लोभ, मोह, भय, मित्रता, काम, क्रोघ, स्रज्ञान स्रोर बालकपन से साक्षी देवे (वितथम् + उच्यते) वह सब मिथ्या समभी जावे।। ११८।। (स० प्र० १७१)

असत्य साक्ष्य में दोषानुसार दण्डव्यवस्था-

एषामन्यतमे स्थाने यः साक्ष्यमनृतं वदेत्। तस्य दण्डविशेषांस्तु प्रवक्ष्याम्यनुपूर्वसः॥११६॥ (६६) (एषाम्) इन [८।११८] लोभ ग्रादि कारणों में से (ग्रन्यतमे स्थाने) किसी कारण के होने पर (यः ग्रनृतं साक्ष्यं वदेत्) जो कोई भूठी साझी देता है (तस्य) उसके लिए (दण्डविशेषान्) दण्डविशेषों को (ग्रनु-पूर्वशः) क्रमशः (प्रवक्ष्यामि) कहूँगा [८।१२०-१२२]।।११६।।

"इनसे भिन्न स्थान में साक्षी भूठ बोले उसको वक्ष्यमाण स्रनेकविध दण्ड दिया करे।" (स॰ प्र० १७१)

## लोभात्सहस्र वण्डन्बस्तु मोहात्यूर्वं तु साहसम् । भयाद् द्वौ मध्यमौ वण्डो मैत्रात्यूर्वं चतुर्गु राम् ॥१२०॥(६७)

(लोभात् सहस्र दण्डचः) जो लोभ से भूठी गवाही दे तो 'एक हजार पर्गा' का दण्ड देना चाहिए (मोहात् पूर्व साहसम्) मोह से देने वाले को 'प्रथम साहस', (भयात् द्वी मध्यमी दण्डी) भय से देने पर दो 'मध्यम साहस' का दण्ड दे (मैत्रात्) मित्रता से भूठी गवाही देने पर (पूर्व चतुर्गु ग्रम्) 'प्रथम साहस' का चार गुना दण्ड देना चाहिए।। १२०।।

"जो लोभ से भूठी साक्षी देवे तो उससे १४।।=) [पन्द्रह रुपये दश आने] दण्ड लेवे। जो मोह से भूठी साक्षी देवे उससे ३।।।=)।। [तीन रुपये साढ़े चौदह ग्राने] दण्ड लेवे। जो भय से मिथ्या साक्षी देवे उससे १४।।=) [पन्द्रह रुपये दश ग्राने] दण्ड लेवे, ग्रीर जो पुरुष मित्रता से भूठी साक्षी देवे उससे १४।।=) [पन्द्रह रुपये दश ग्राने] दण्ड लेवे।" (स० प्र० षष्ठ समु० परोपकारिणी सभा प्रकाशन ३४ वां संस्करण)

## कामावृदशगुरां पूर्वं क्रीधात्तु त्रिगुरां परम् । स्रज्ञानाद् ह्वे शते पूर्णे बालिश्याच्छतमेव तु ॥१२१॥ (६८)

(कामात् दशगुणं पूर्वम्) काम से फूठी गवाही देने पर दशगुना 'प्रथम साहस' (क्रोघात् तु त्रिगुणं परम्) क्रोघ से देने पर तिगुना 'उत्तम साहस' (श्रकानात् द्वे शते पूर्णे) प्रज्ञान से देने पर दो सौ 'पण' ग्रौर (बालिश्यात् शतम् + एव तु) बालकपन में देने से सौ 'पण' दण्ड होना चाहिए ।।१२१।।

"जो पुरुष कामना से मिथ्या साझी देवे उससे ३६—) [उनतालीस रुपये एक माना] दण्ड लेवे। जो पुरुष क्रोध से भूठी साझी देवे उससे ४६।।।=) [ख्यालीस रुपये चौदह माने] दण्ड लेवे। जो पुरुष म्रज्ञानता से भूठी साझो देवे उससे ३=) [तीन रुपये दो म्राने] दण्ड लेवे, म्रीर जो बालकपन से मिथ्यासाझी देवे तो उससे १।।—) [एक रुपया नौ म्राने] दण्ड लेवे।' (स॰ प्र॰ उपर्यु कत संस्करण पष्ठ समु॰)

# अत्नुद्धिटिक्यः (१) साहसदण्ड, उनका प्रमाण एवं प्रविचीन मुद्राग्रों से तुलना-तालिका—

(年)---

(श्लोक ८। १३८ में वर्णित)

| साहस नाम              | पण   | रुपये-म्राने में                  |
|-----------------------|------|-----------------------------------|
| १. प्रथम या पूर्वसाहस | २५०  | ३॥।==)॥ तीनरुपये साढ़ेचौदह ग्राने |
| २. मध्यम साहस         | ५००  | ७॥==) सात रुपये तेरह ग्राने       |
| ३. उत्तम या परसाहस    | १००० | १५॥=) पन्द्रह रुपये दश ग्राने     |

(ख)— १ पर्णाका—१ पैसा
४ पैसे का—१ ग्राना
१६ आने का )
या }—१ रुपया
६४ पण का

## (२) भूठी साक्षियों में ग्रथंदण्ड एवं उनकी अर्वाचीन मुद्राग्नों से तुलना—तालिका— (श्लोक ८। १२०—१२१ में वर्णित)

|   | म्रपराघ                       | वर्णित दण्डनाम         | पण   | रुपये-आने-पंसे                          |
|---|-------------------------------|------------------------|------|-----------------------------------------|
| 8 | लोभ से भूठी<br>साक्षी देने पर | हजार पण                | १००० | १५॥=)<br>[पन्द्रह रुपये दश स्राने]      |
| २ | मोह से भूठी<br>साक्षी में     | पूर्व साहस             | २५०  | ३॥॥=)॥<br>[तीन रुपये साढ़े चौदह स्राने] |
| ₹ | भय से भूठी<br>साक्षी में      | दो मध्यम साहस          | 8000 | १४॥=)<br>[पन्द्रह रुपये दश ग्राने]      |
| 8 | मैत्री से भूठी<br>साक्षी में  | चार गुणा<br>प्रथम साहस | १००० | १४॥==<br>पिन्द्रह रुपये दश स्राने       |
| ¥ | काम से फूठी<br>साक्षी में     | दश गुणा                | २५०० | ३६)<br>जिनतालीस रुपये एक आना            |
| Ę | क्रोध से भूठी<br>साक्षी में   | प्रथम साहस<br>तीन गुणा | ३००० | ४६॥=)<br>  छ्यालीस रुपये चौदह आने]      |
| G | ग्रज्ञान से भूठी              | उत्तम साहस             |      | ₹=)                                     |
| 5 | साक्षी में<br>बालकपन से       | दो सौ पण               | २००. | [तीन रुपये दो ग्राने]                   |
|   | भूठी साक्षी में               | सौ पंग                 | १००  | एक रुपया नौ आने                         |

#### एतानाहुः कौटसाक्ष्ये प्रोक्तान्दण्डान्मनीषिभिः। घर्मस्याव्यभिचारार्थमधर्मनियमाय च ॥ १२२॥ (६६)

(धर्मस्य + ग्रन्थभिचारार्थम्) धर्म का लोप न होने देने के लिए (च) श्रीर (ग्रधमंनियमाय) ग्रधमं को रोकने के लिए (कौटसाक्ष्ये) भूठी या गलत गवाही देने पर (मनीषिभि: प्रोक्तान्) विद्वानों द्वारा विहित (एतान्-दण्डान् + ग्राहु:) इन दण्डों को कहा है।। १२२।।

दण्ड देते समय विचारणीय बातें-

## भ्रमुबन्धं परिज्ञाय देशकालौ च तत्त्वतः । सारापराघौ चालोक्य दण्डं दण्डचे षु पातयेत् ॥ १२६ ॥ (७०)

न्यायकर्ता (अनुबन्धम्) अपराधी का इरादा, षड्यन्त्र या बार-बार किये गये अपराध को (च) और (तत्त्रतः देशकाली) सही रूप में देश और काल को (परिज्ञाय) जानकर (च) तथा (सार-अपराधी) अपराधी की शारीरिक एवं ग्राधिक शक्ति और अपराध का स्तर (ग्रालोक्य) देख-विचार कर (दण्डचेषु दण्डं पातयेत्) दण्डनीय लोगों को दण्ड दे।। १२६।।

"परन्तु जो-जो दण्ड लिखा है श्रीर लिखेंगे, जैसे—लोभ से साक्षी देने में पन्द्रह रूपये दश श्राने दण्ड लिखा है; परन्तु जो अत्यन्त निर्धन हो तो उससे कम, श्रीर धनाढ्य हो तो उसमे दूना, तिगुना श्रीर चौगुना तक भी ले लेवे श्रर्थात् जैसा देश, जैसा काल श्रीर जैसा पुरुष हो उस का जैसा श्रापराध हो वैसा ही दण्ड करे।" (स० प्र० १७२)

#### ब्रधर्मदण्डनं लोके यशोध्नं कीर्तिनाशनम् । ब्रह्मचर्यं च परत्राणि यस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ १२७ ॥ (७१)

(लोके ग्रधमंदण्डनम्) क्यों कि इस संसार में जो ग्रवमं से दण्ड करना है वह (यशोध्नं कीर्तिनाशनम्) पूर्वप्रतिष्ठा ग्रौर भिवष्यत् में, ग्रौर परजन्म में होने वाली कीर्ति का नाश करने हारा है (च) ग्रौर (परत्र + ग्रिप-ग्रस्वर्ण्यम्) परजन्म में भी दुःखदायक होता है (तस्मात्) इसलिये (तत् परिवर्ज्येत्) ग्रधमें युक्त दण्ड किसी पर न करे।। १२७।। (स० प्र० १७१)

#### श्रवण्डचान्दण्डयन् राजा दण्डचांश्चेवाप्यदण्डयन् । श्रयशो महराप्तोति नरकं चैव गच्छति ॥१२८॥(७२)

(राजा) जो राजा (दण्डचान् ग्रदण्डयन्) दण्डनीयों को न दण्डदे (ग्रदण्ड्यान् दण्डयन्) ग्रदंडनीयों को दण्ड देता है ग्रर्थात् दण्ड देने योग्य को छोड़ देता ग्रीर जिसको दण्ड देनान चाहिए उस का दण्ड देता है वह (महत् अयशः भ्राप्नोति) जोता हुमा बड़ी निन्दा को (च) भ्रौर (नरकम् एव गच्छिति) मरे पोछे बड़े दुःख को प्राप्त होता है; इसलिए जो अपराध करे उसको सदा दण्ड देवे भ्रौर भ्रनपराधी को दण्ड कभी न देवे।। १२८।। (स० प्र०१७१)

"जो राजा अनपराधियों को दण्ड देता और अपराधियों को दण्ड नहीं देता है, वह इस जन्म में बड़ी अपकीर्ति को प्राप्त होता और मरे पश्चात् नरक अर्थात् महादुःख को पाता है।" (स॰ वि० १५३)

#### वाग्दण्डं प्रथमं कुर्याद्विग्दण्डं तदनन्तरम् । तृतीयं धनदण्डं तु वधदण्डमतः परम् ॥ १२६॥ (७३)

(प्रथमं वाक् + दण्डम्) प्रथम वाणी का दण्ड प्रर्थात् उसकी 'निन्दा' (तत् + अनन्तरम्) दूसरा (धिक् + दण्डम्) 'धिक्' दण्ड प्रर्थात् तुमको धिक्कार है, तूने ऐसा बुरा काम क्यों किया (तृतीय धनदण्डम्) तीसरा—उससे धन लेना, ग्रौरक्ष (वधदण्डम्) 'वध' दण्ड ग्रर्थात् उसको कोड़ा या बंत से मारना वा शिर काट देना ॥ १२६ ।। (स० प्र०१७१)

🕸 (ग्रतः परम) इस दण्ड से न सुधरे तो उसके पश्चात् .....

🛞 (कुर्यात्) करे

वधेनापि यदा त्वेतान्निप्रहीतुं न शक्नुयात् । तदेषु सर्वमध्येतत्त्रयुञ्जीत चतुष्टयम् ॥१३०॥ (७४)

राजा (एतान्) इन ग्रपराधियों को (यदा) जब (वधेन + ग्रपि) शारीरिक दण्ड से भी (निग्रहीतुं न शक्नुयात्) नियन्त्रित न कर सके (तदा + एषु) तो इन पर (सर्वम् + ग्रपि + एतत् चतुष्टयं प्रयुञ्जीत) सभी उपर्युक्त [ = । १२६ ] चारों दण्डों को एकसाथ ग्रौर तीव्ररूप में लागू कर देवे ।। १३० ।।

लेन-देन के व्यवहार में काम ग्राने वाले बाट ग्रीर मुद्राएं-

लोकसंव्यवहारार्थं याः संज्ञाः प्रथिता भुवि । ताम्बरूपसुवर्णानां ताः प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ १३१ ॥ (७५)

स्रव मैं (ताम्र-रूप्य-सुवर्णानां या संज्ञाः) ताबा, चाँदी, सुवर्ण स्रादि की 'पण' स्रादि मुद्राएं स्रोर 'माष' स्रादि बाटों की संज्ञाएं (लोकव्यवहारार्थम्) मोल लेना-देना स्रादि लोकव्यवहार के लिए (भुवि प्रथिताः) जगत् में प्रसिद्ध हैं (ताः) इन सबको (स्रशेषतः प्रवक्ष्यामि) पूर्णारूप से कहता हूँ ॥ १३१ ॥ तोल के पहले मापक त्रसरेण की परिभाषा-

जालान्तरगते भानौ यत्सूक्ष्मं दृश्यते रजः। प्रथमं तत्त्रमाणानां त्रसरेणुं प्रचक्षते ॥१३२॥ (७६)

(भानी जालान्तरगते) सूर्य की किरणों के मकान की खिड़िकयों के श्रन्दर से प्रवेश करने पर [उस प्रकाश में] (यत् सूक्ष्मं रजः दृश्यते) जो बहुत छोटा रजकरण (करण) दिखाई पड़ता है (तत्) वह (प्रमाणानां प्रथमम्) प्रमाणों = मापकों अर्थात् तोलने के बाटों में पहला प्रमाण है, श्रीर उसे ('त्रसरेणु' प्रचक्षते) 'त्रसरेणु' कहते हैं।। १३२।।

[महर्षि-दयानन्द ने इस श्लोक को 'त्रसरेणु' के लक्षण-प्रसंग में 'पूना प्रवचन में पृष्ठ ८० पर उद्धृत किया है]

लिक्षा-राजसर्षप-गौरसर्षप की परिभाषा-

त्रसरेणवोऽज्टो विज्ञेया लिक्षेका परिमाणतः । ता राजसर्षपस्तिस्नस्ते त्रयो गौरसर्षपः ॥१३३॥ (७७)

[तोलने में] (परिमाणतः) माप के भ्रनुसार (भ्रष्टो 'त्रसरेणवः') भ्राठ 'त्रसरेणु' की (एका 'लिक्षा' विजेया) एक 'लिक्षा' होती है भ्रोर (ताः तिस्रः 'राजसर्षपः) उन तीन लिक्षाभ्रों का एक 'राजसर्षप' (ते त्रयः गौरसर्षपः) उन तीन 'राजसर्षपो' का एक 'गौरसर्षप' होता है ॥ १३३॥

मध्ययव, कृष्णल, माथ श्रीर सुवर्ण की परिभाषा-

सर्वपाः षट् यवो मध्यस्त्रियवं त्वेककृष्णलम् । पञ्चकृष्णलको माषस्ते सुवर्णस्तु षोडश ॥१३४॥ (७८)

(षट् सर्षपाः मध्य-यवः) छः गौरसर्षपों का एक 'मध्ययव' परिमाण होता है' (तु) ग्रौर (त्रियवम् एक कृष्णलम्) तीन मध्ययवों का एक 'कृष्णल' = रत्ती (पञ्च-कृष्णलकः माषः) पाँच कृष्णलों = रत्तियों का एक 'माष' [सोने का] ग्रौर (ते षोडश मुवर्णः) उन सोलह माषों का एक 'सुवर्ण' होता है ॥ १३४॥

पल, धरण, रौप्यमाषक की परिभाषा---

पलं मुवर्गाइचत्वारः पलानि धरगां दश। हे फुष्णले समधृते विज्ञेयो रौष्यमाषकः ॥ १३४॥ (७६)

(चत्वार: सुवर्णा: 'पलम्') चार सुवर्णों का एक 'पल' होता है (दश पलानि 'धरणम्') दश पलों का एक 'धरण' होता है (द्वे कृष्णले समघृते 'रौप्यमाषक:' विज्ञेय:) दो कृष्णल=रत्ती तराजू पर रखने पर उनके बराबर तोल का माप एक 'रोप्यमाषक' जानना चाहिए ।। १३५ ।। रोप्यघरण, राजतपुराण, कार्षापण की परिभाषा —

# ते षोडश स्याद्धरणं पुराणश्चेव राजतः। कार्षापणस्तु विज्ञेयस्ताम्त्रिकः कार्षिकः पणः॥१३६॥ (८०)

(तेषोडश 'घरणं 'स्यात्) उन सोलह रौप्यमाषकों का एक 'रौप्यघरण' तोल का माप होता है (च) ग्रौर एक ('राजतः पुराणः') चाँदी का 'पुराण' नामक सिक्का होता है (ताम्रिकः कार्षिकः पणः) तांबे का कर्षभर ग्रथात् १६ माषे वजन का 'पण' ('कार्षापणः' विज्ञेयः) 'कार्षाषण' सिक्का समभना चाहिए ॥ १३६ ॥

रौप्यशतमान, निष्क की परिभाषा-

#### घरणानि दश ज्ञेयः शतमानस्तु राजतः। चतुःसौर्वाणको निष्को विज्ञेयस्तु प्रमाणतः॥ १३७॥ (८१)

(दश धरणानि) दश रौप्यधरणों का ('राजतः शतमानः' ज्ञेयः) एक चांदी का शतमान' जानें, श्रीर (प्रमाणतः) प्रमाणानुसार (चतुः सौर्वाणकः 'निष्कः' विज्ञेयः) चार सुवर्ण का एक 'निष्क' [ = ग्रशर्फी]जानना चाहिए।। १३७।।

#### आनु श्रीत्उन्यः (१) तोलने के प्रमाणों का विवेचन भीर तालिका—

(क) क्लोक १३२ से १३६ तक लेन-देन के व्यवहार में काम आने वाले तोल के प्रमाणों अर्थात् बाटों का वर्णन है। उनमें त्रसरेणु से कृष्णल — रत्ती (गुंजा) तक के प्रमाण भूमि में उत्पन्न पदार्थों पर आघारित थे। माष से घरण तक के सोने के भौर कृष्णल से रौप्यशतमान तक के चौदी के बाट होते थे। तालिका के अनुसार उनका विवरण निम्न प्रकार है—

```
४ त्रसरेणु
                            १ लिक्षा
 ३ लिक्षा
                           १ राजसर्षप (छोटी काली सरसों)
 ३ राजसर्षप
                           १ गौरसर्षंप (सफेद सरसों)
                 =
 ६ गौरसर्षंप
                           १ मध्ययव (न बड़ा न छोटा जौ)
                 =
                           १ कृष्णल = गुजा या रत्ती
 ३ मध्ययव
 ५ कृष्णलं (रत्ती) =
                           १ मांष (सोने का) बना
                           १ माप (ताप चा)
लगभग ग्राने भर वजन) |
१ सुवर्ण या कर्ष (लगभग रुपये भर | सोने से
वजन का }िनिमत
१६ माष
                          १ पल (लगभग छटांक)
 ४ सुवर्ण
१० पल
                           १ घरण
```

#### विशुद्ध-मनुस्मृति :

| २  | कृष्णल रत्ती | == | १ रौप्यमाषक  | 7 चौदी-से          |
|----|--------------|----|--------------|--------------------|
| १६ | रौप्यमाषक    | =  | १ रोप्यघरण   | चौदी-से<br>निर्मित |
| १० | रौप्यघरएा    | =  | १ रौप्यशतमान | ्रे बाट            |

- (ख) कीटिल्य द्वारा वरिंगत तोल-प्रमारा—कीटिल्य ने प्रपने प्रयंशास्त्र में मनु के तोल-प्रमाराों को लगभग उसी रूप में उद्धृत किया है। उनसे मनुप्रोक्त प्रमाराों पर प्रकाश भी पड़ता है—
- (म्र) कौटिल्य के अनुसार सोने के तोलप्रमाणों में पांच रत्ती अथवा दस उड़द के दाने के बराबर एक सुवर्णमाषक होता है। सोलह सुवर्णमाष का एक सुवर्ण या एक कर्ष, भ्रोर चार कर्ष का एक पल होता है।
- (ग्रा) चांदी के तोल प्रमाणों में ब्रठ्ठासी सफेद सरसों के परिणाम का एक रूप्य-माषक होता है। मनु के श्रनुसार २ कृष्णल या छत्तीस गौर सर्षय का रूप्यमाषक है। सोलह रूप्यमाषक का एक धरण होता है।
  - (२) मुद्राएं और उनकी तालिका---
- (क) मनुने तोल के आधारपर ही अर्थ-मुद्राओं का निर्माण [१३६-१३७] कहा है। मुद्राएं तांबा, चांदी और सोने की होती थीं। उनकी तालिका इस प्रकार है—

१६ रौप्यमाषक के बराबर वजन में 
$$= \begin{cases} ? & \text{राजतपुराण (चांदी की मुद्रा)} \\ ? & \text{कार्षापण (तांबे की मुद्रा,)} \end{cases}$$

४ सुवर्ण के समभार में = १ निष्क (सोने की अशर्फी) (लगभग एक छटांक)

#### (ख) कौटिल्य द्वारा वॉणत मुद्राएं---

श्राचायं कौटिल्य ने चांदी और तांबे की मुद्राश्रों का उल्लेख करते हुए उनकी रचनाविधि भी बतलायी है। मनु ने भी कार्षाएण के विषय में 'तास्त्रिकः कार्षिकः पणः' शब्दों का उल्लेख कर उसके रचनातत्त्व की श्रोर संकेत किया है। उसकी पूर्णविधि कौटिल्य ने दी है, जो इस प्रकार है—

(ग्र) चांदी के सिक्के जिनकों कौटिल्य ने 'पण्र' संज्ञा दी है, शायद वही मनु के ग्रनुसार 'राजतपुराण' है। चांदी से बद्धा होने के कारण संभवतः यही परकाल में रूप्यक ग्रीर रुपैया का रूप घारण कर गया। कौटिल्य के ग्रनुसार—लवणाध्यक्ष = टकसाल के अध्यक्ष को चाहिए कि वह पण. ग्राघंपण, पादपण ग्रीर ग्राघटभागपण नामक चार

१. "घान्यमाचा दश सुवर्गामावकः। पञ्च वा गुञ्जाः। ते वोडश सुवर्गः कर्षा वा। चतुष्कलं पलम्।"

<sup>&#</sup>x27;'म्रब्टाशीतिगौरसर्वपा रूप्यमावकः । ते वोडश घरणम् ।"

चांदी के सिक्कों को विधिपूर्व क ढलवाये। एक पण १६ माष का होता है। उसमें ११ माष चांदी; ४ माष तांबा; तथा रांगा, लोहा, सीसा या भ्रंजन में से कोई धातु १ माष हो। इसी अनुपात से छोटे सिक्कों में ये घातुएं डालें।

(ग्रा) तांबे के सिक्के को कौटित्य ने 'माषक' संज्ञा दी है। लेकिन वह भी १६ माषे का है, जिसे मनु ने 'काषिण' कहा है। इसके भी चार प्रकार के सिक्के बनते हैं— माषक, ग्रधंमाषक, पादमाषक (काकणी), ग्रष्टभागमाषक (ग्रधंकाकणी)। इनमें माषक में ११ माष ताम्बा, ४ माष चांदी, ग्रौर १ माष लोहा, सीसा, रांगा या ग्रजन में से कोई एक धातु होती है। इससे छोटे सिक्कों में इसी ग्रनुपात से कम हो जाती है।

पूर्व-मध्यम-उत्तमसाहस की परिभाषा-

पणानां द्वे शते सार्घे प्रथमः साहसः स्मृतः । मध्यमः पञ्च विज्ञेयः सहस्रं त्वेव चोत्तमः ॥१३८॥ (८२)

(द्वे शते सार्घे पणानां प्रथमः साहसः स्मृतः) ढाई सौ पण का एक प्रथम 'साहसं माना है (पश्च 'मध्यमः' विज्ञेयः) पाँच सौ पणा का 'मध्यम साहस' समभना चाहिए (सहस्रं तु + एव उत्तमः) एक हजार पण का उत्तम साहसं होता है ।। १३= ।।

अद्भार हो हिन्द : पूर्व, मध्यम और उत्तम साहस की सीमा — कीटिल्प के मतानुसार साहसों की सीमा एक निर्धारित संख्या में नहीं, अपितु एक साहस से दूसरे साहस तक की सारी संख्या उस साहस में परिगणित मानी गई है। उनके मतानुसार — २५० पण तक पूर्वसाहस, २५१ से ५०० पण तक मध्यम साहस, ५०१ से १००० पण तक उत्तम साहस माना जायेगा। आचार्य कीटिल्य ने अर्थशास्त्र में इनको कुछ भेद के साथ इसी प्रकार प्रस्तुत किया है — "४८ से २०० पण तक प्रथम साहस, २०० से ५०० पण तक मध्यम साहस, २०० से ५०० पण तक मध्यम साहस, २०० से १००० पण तक उत्तम साहस का दण्ड कहलाता है।" दोषानुसार इस अवधि का कोई भी दण्ड हो सकता है।

१. लवराष्ट्रियक्षः चतुर्मागताम् रूप्यरूपं तीक्ष्णत्रपुसीसाञ्जनामन्यतमावबीज-युक्तं कारयेत् पराम्, मर्घपरां पादमब्दमागिमिति । पादाजीवं ताम्ररूपं मावकमर्घमावकं काकरागिमर्घकाकरागिमिति ।" [प्रक० २८ । ग्र० १२]

ऋग पर ब्याज का विधान--

## वसिष्ठविहितां वृद्धि सृजेद्वित्तविविधनीम् । श्रशीतिभागं गृह्णीयान्मासाद्वार्षु षिकः शते ॥१४०॥ (८३)

(वसिष्ठविहिताम्) [दिए हुए ऋगा पर] ग्रथंशास्त्र के विद्वान् द्वारा विहित (वित्तविर्विमीम्) घन को बढ़ाने वाली (वृद्धिम्) वृद्धि ग्रथीत् ब्याज को (मुजेत्) ले, किन्तु (वार्षु विकः) ब्याज लेने वाला मनुष्य (शते ग्रशीति-भागम्) सौ पर ग्रस्सीवां भाग ग्रथीत् सवा रुपया सैकड़ा ब्याज (मासात्) मासिक (गृह्णीयात्) ग्रहण करे ग्रथीत् इससे ग्रधिक ब्याज न ले [यह ग्रधिक से ग्रधिक की सीमा है]।। १४०॥ #

'सर्वा रुपये सैंकड़े से अधिक, चार आने से न्यून ब्याज न लेवे न देवे ।'' (सं० वि० १७६ में टिप्गणी)

श्रन्तु श्री टिडना: इस श्लोक में 'विसष्ठ' शब्द को देखकर यह भ्रम होता है कि यह कोई विसष्ठ नाम का व्यक्ति हुमा है और उसने व्याज लेने को व्यवस्था निर्धारित की है, मनु ने उसी को यहां प्रामाणिक मानकर उद्धृत किया है। अनेक टीका-कार इस भ्रान्ति के शिकार हुए हैं और उन्होंने इसको 'नाम' मानकर 'विसष्ठ ऋषि' यह स्रथं कर दिया है। इस शब्द का यहां 'अर्थशास्त्र के ज्ञाता विद्वान्' अर्थ है। इसकी पुष्टि में निम्न युक्तियां हैं—(१) मनु ने प्रसंगानुसार अन्यत्र भी उस-उस विषय के ज्ञाता विद्वानों को मूल्य, शुल्क ब्रादि के निर्धारण में प्रमाण माना है, और स्वयं उनका निर्धारण स्वल्परूप में करके शेष उन्हीं पर छोड़ दिया है, जैसे—किराया निर्धारण के लिए द। १५७ में, शुल्किनिर्धारण के लिए द। ३६६ में उस विषय के विशेषज्ञों पर ही यह निर्धारण का काम छोड़ा है। इसी प्रकार यहां भी है। इसीलिए इस शब्द का उक्त अर्थ मनु-अभिन्नेत है। द। १५७ में इस शब्द के पर्यायवाची रूप में 'अर्थर्राशनः' शब्द का प्रयोग है। इसका भी भाव वही है। (२) वेदादि में विसष्ठ शब्द इसी अर्थ में प्रयुक्त हुमा है, यथा—ऋ० १. ११२. ६ तथा ७. ३३. १३ में विसष्ठ शब्द का अर्थ महिष दयानन्द ने यही किया है—''यो वसति धनादि कर्ममु सोऽतिशयस्तम् उत्तमविद्वांसम्।'' इस प्राघार पर यहां उक्त अर्थ ही समीचीन एवं ग्राह्य है।

स्रथंशास्त्रियों द्वारा ब्याज की व्यवस्था के निर्घारण का उल्लेख करते हुए मनु ने ब्याज की यह स्रधिकतम सीमा निर्घारित की है। इससे स्रधिक ब्याज ग्रहण नहीं करना चाहिए, इस उल्लेख से मनु का यही स्रभिप्राय है। लाभ वाली गिरवी पर ब्याज नहीं—

# न स्वेवाघी सोपकारे कौसीवीं वृद्धिमाप्नुयात्।

तैः [प्रविलत अर्थं —विसष्ठ मुनि द्वारा प्रतिपादित धनवर्षंक सूद ले, वह ऋण-द्रव्य का १/५० भाग हो प्रयात् सवा रुपया प्रतिशत मासिक सूद लेना चाहिए॥१४०॥]

#### न चाघेः कालसंरोघान्निसर्गोऽस्ति न विक्रयः ॥१४३॥ (८४)

(सोपकारे) उपकार ग्रर्थात् साथ के साथ लाभ पहुंचाने वाली (ग्राघो) बंधक रखी धरोहर — गिरवी [जैसे भूमि, घर, गो ग्रादि] पर (कौसीदीं वृद्धि न तु + एव ग्राप्नुयात्) ब्याज रूप में प्राप्त धनवृद्धि विल्कुल न ले (च) ग्रोर (कालसंरोधात्) बहुत समय बीत जाने पर भी (ग्राधेः) उस घरोहर को (न निसर्गः) रखने वाले के ग्रधिकार से छुड़ाया नहीं जा सकता है ग्रर्थात् रखने वाले की हो वह वस्तु रहेगी (न विक्रयः) न दूसरे को बेचा जा सकता है। १४३।।

धरोहर-सम्बन्धी व्यवस्थाएँ (उन पर ऋण-ब्याज स्रादि की व्यवस्था)--

## न भोक्तव्यो बलादाधिर्भु ज्ञानो वृद्धिमुत्सृजेत् । मूल्येन तोषयेच्चेनमाधिस्तेनोऽन्यथा भवेत् ॥१४४॥(८५)

(बलात्) गिरवी को रखने वाला व्यक्ति जबरदस्ती (म्राधिः न भोक्तव्यः) किसो की घरोहर = गिरवी को उपयोग में न लाये (भुञ्जानः) यदि वह उस वस्तु को उपभोग में लाता है तो (वृद्धिम् + उत्सृजेत्) व्याज को छोड़ देवे, मथवा (एनं मूल्येन तोषयेत्) घरोहर रखने वाले व्यक्ति को उसका मूल्य देकर संतुष्ट करे (ग्रन्थया) ऐसा न करने पर (ग्राधिः + स्तेनः भवेत्) 'घरोहर का चोर' कहलाएगा प्रर्थात् चोर के दण्ड का भागी होगा।। १४४।।

#### म्राधिश्चोपनिधिश्चोभौ न कालात्ययमह्तः । म्रवहार्यो भवेतां तौ दीर्घकालमवस्थितौ ॥१४५॥ (८६)

(ग्राधिः) घरोहर=गिरवी (च) ग्रौर (उपनिधिः) मुहरबन्द दी हुई ग्रमानत (उभौ) ये दोनों (काल+ग्रत्ययम्) समय की सीमा के (न ग्रह्तः) योग्य नहीं हैं ग्रर्थात् इन पर कोई समय की सीमा लागू नहीं होती कि इतने दिनों के पश्चात् ये जब्त हो जायेंगी (तौ) ये (दीर्घकालम्+ग्रवस्थितौ) लम्बे समय तक रहने के बाद भी (ग्रवहायौ भवेताम्) लौटाने योग्य होती हैं।। १४५।।

## संप्रीत्या भुज्यमानानि न नश्यन्ति कदाचन । धेनुरुष्ट्रो वहन्नश्वो यश्च दम्यः प्रयुज्यते ॥१४६॥ (८७)

(संप्रीत्या भुज्यमानानि) परस्पर प्रेमपूर्वक उपभोग में लायी जाती हुई वस्तुएं (धेनुः) गौ (वहन्) बोक्त या सवारी ग्रादि ढोने के लिए (उष्ट्रः) ऊंट (ग्रव्वः) घोड़ा (च) ग्रौर (यः) जो (दम्यः) हल ग्रादि में जोता जाने

वाला बैल ग्रादि (प्रयुज्यते) उपभोग में लाया जाता है, वह (कदाचन न नश्यिन्त) कभी भी ग्रपने पूर्व स्वामी के स्वामित्व से नष्ट नहीं होते, प्रयोग करने वाले के नहीं होते ।। १४६ ।। दुगुने से ग्रधिक मूलधन न लेने का ग्रादेश—

#### कुसीदवृद्धिद्वैंगुण्यं नात्येति सकृदाहृता । धान्ये सदे लवे वाह्ये नातिकामति पञ्चताम् ॥ १५१ ॥ (८८)

(सकृत्+ग्राहृता) एकबार लिए ऋण पर (कुसीदवृद्धिः) ब्याज की वृद्धि (द्वेगुण्यं न + ग्रत्येति) मूलधन दुगुने से ग्रधिक नहीं होनी चाहिए। (धान्ये) ग्रन्नादि धान्य (सदे) वृक्षों के फल (लवे) ऊन (वाह्ये) भारवाहक पशु बेल ग्रादि (पञ्चतां न + ग्रतिक्रामीत) मूल से पांच गुने से ग्रधिक नहीं होने चाहिएँ।। १४१।।

"सवा रुपये सेंकड़े से अधिक चार आने से न्यून ब्याज न लेवे न देवे, जब दूना धन आ जाये उस से आगे कौड़ी न लेवे न देवे। जितना न्यून ब्याज लेवेगा उतना ही उस का धन बढ़ेगा और कभी धन का नाश और कुसन्तान उसके कुल में न होंगे"। (सं० वि० १७६ में टिप्पणी) कौन-कौन से ब्याज न ले—

> नातिसांवत्सरीं वृद्धिं न चाहष्टां पुनर्हरेत्। चक्रवृद्धिः कालवृद्धिः कारिता कायिका चया।। १५३।। (८६)

(म्रतिसांवत्सरीं वृद्धि न हरेत्) एक वर्ष से म्रधिक समय का ब्याज एक बार में न ले (च) म्रौर (म्रदृष्टां पुन: न हरेत्) किसी कारण से एक बार छोड़े हुए ब्याज को किर न मांगे (चक्रवृद्धिः) ब्याज पर लगाया हुम्रा ब्याज (कालवृद्धिः) मासिक, त्रैमासिक या ब्याज की किश्त देने के लिए निश्चित किये गये काल पर ब्याज लेकर भ्रगले ब्याज की दर को बढ़ा दना (कारिता) कर्जदार की विवशता, विपत्ति ग्रादि के कारण दबाव देकर शास्त्र में निश्चित सीमा से श्रधिक लिखाया या बढ़ाया गया ब्याज (कायिका) ब्याज के रूप में शरीर से बेगार करवाना या शरीर से काम कराके ब्याज उगाहना, ये ब्याज भी न ले।। १५३।।

पुनः ऋणपत्रादि लेखन---

ऋणं दातुमशक्तो यः कर्तुं मिच्छेत्पुनः क्रियाम् । स दत्त्वा निर्जितां वृद्धि करणं परिवर्तयेत् ।।१५४।।(६०) (यः) जो कर्जदार (ऋणं दातुम्+ग्रशक्तः) निर्धारित समय पर ऋण न लौटा सकता हो ग्रौर (पुनः क्रियां कर्तुं म्+इच्छेत) फिर ग्रागे भी क्रिया = उस ऋण को जारी रखना चाहता हो तो (सः) वह (निजितां वृद्धि दत्त्वा) उस समय तक के ब्याज को देकर (करणं परिवर्तयेत्) 'लेन-देन का कागज' नया लिख दे।। १५४।।

## भ्रदर्शयत्वा तत्रैव हिरण्यं परिवर्तयेत् । यावती संभवेद् वृद्धिस्तावतीं दातुमहंति ॥ १४४ ॥ (६१)

(ग्रदर्शयित्वा) यदि कर्जदार ब्याज न दे सके तो (तत्र + एव हिरण्यं परिवर्तयेत्) ब्याज को मूलधन में जोड़कर सारे को मूलधन मानकर नया कागज लिख दे (यावती वृद्धिः संभवेत्) उस पर फिर जितना ब्याज बनेगा (तावतीं दातुम् + ग्रहेंति) उतना उसे देना होगा ।। १५५ ।।

#### चक्रवृद्धि समारूढो देशकालव्यवस्थितः । श्रतिक्रामन्देशकालौ न तत्फलमवाप्नुयात् ॥ १५६ ॥ (६२)

(चक्रवृद्धि समारूढः) उपर्युक्त [६।१४४] प्रकार से वार्षिक ब्याज को मूलधन में जोड़कर चक्रवृद्धि ब्याज लेने वाला व्यक्ति (देश-काल-व्यवस्थितः) देश श्रीर काल-व्यवस्था में बन्धकर ब्याज ले [देशव्यवस्था ग्रर्थात् स्थान या देश की उपयुक्त व्यवस्था जैसे नकद राशि पर दुगुने से श्रधिक न ले; व्यापारिक ग्रन्न, फल ग्रादि पर पांच गुने से ग्रधिक न ले; ग्रीर सवा रुपये सैंकड़े की ग्रधिकतम सोमा तक जितना ब्याज जिस स्थान या देश में लिया जाता है उस व्यवस्था के ग्रनुसार (६।१४०, १५१)। कालव्यवस्था—वर्ष के निर्धारित समय के बाद ही सूद को मूलधन में जोड़ना, पहले नहीं] (६।१५५) (देशकालो ग्रतिक्रामन्) देश, काल की व्यवस्था को भग करने पर (तत् फलं न ग्रवाप्नुयात्) ब्याज लेने वाला उस ब्याज को लेने का हकदार नहीं होता।। १५६।।

समुद्रयानों का किराया-भाड़ा निर्धारण---

#### समुद्रयानकुशला देशकालार्थदिशनः । स्थापमन्ति तु यां वृद्धि सा तत्राधिगमं प्रति ॥ १४७ ॥(६३)

(समुद्रयानकुशलाः) समुद्रपार देशों तक व्यापार करने में चतुर ग्रीर (देशकालार्थदर्शिनः) देश, काल के अनुसार ग्रथंशास्त्र के ज्ञाता विद्वान् (यां वृद्धि स्थापयन्ति) जिस व्याज या भाड़े का निश्चय करें (सा तत्र + ग्रधिगमं प्रति) वही व्याज या भाड़ा लाभप्राप्ति के लिए ठीक है [ऐसा समभना चाहिए] ।। १५७ ।। जमानती सम्बन्धी विधान-

## यो यस्य प्रतिभूस्तिष्ठेदूदर्शनायेह मानवः। ग्रदर्शयन्स तं तस्य प्रयच्छेत्स्वधनाष्टणम् ॥ १५८॥ (६४)

(यः मानवः) जो व्यक्ति (यस्य) जिस कर्जदार का (इह दर्शनाय) महाजन के सामने या न्यायालय के सामने उपस्थित करने का (प्रतिभूः तिष्ठेत्) जमानती बने (ग्रदर्शयन्) उस कर्जदार को उपस्थित न कर सकने पर (तस्य ऋएाम्) उसका लिया हुग्रा कर्ज (स्वधनात् प्रयच्छेत्) जमानती ग्रपने धन से दे।। १५८।।

## प्रातिभाव्यं वृथादानमाक्षिकं सौरिकं च यत् । दण्डगुल्कावशेषं च न पुत्रो दातुमहंति ॥१५६॥ (६५)

(प्रातिभाव्यम्) जमानत के रूप में स्वीकार किया गया धन (वृथा-दानम्) व्यर्थ में देने के लिए कहा गया दान, या व्यर्थ ग्रथवा कुपात्र को कहा गया दान (ग्राक्षिकम्) जूग्रा-सम्बन्धी धन (च) ग्रौर (यत् सौरिकम्) जो शराब-व्यय सम्बन्धी धन (च) तथा (दण्ड-शुल्क-ग्रवशेषम्) राजा की श्रोर से दण्ड के रूप में किया गया जुर्माने का धन ग्रौर कर, चुंगी ग्रादि का धन (पुत्र: न दातुम् + ग्रईति) पुत्र को नहीं देना चाहिए।। १४६।।

## दर्शनप्रतिभाव्ये तु विधिः स्यात्पूर्वचोदितः । दानप्रतिभुवि प्रेते दायादानिष दापयेत् ॥ १६० ॥ (६६)

(दर्शन-प्रातिभाव्ये तु) कर्जदार का उपस्थित करने का जमानती होने में तो (पूर्वचोदितः विधिः स्यात्) पहले [८।१५६ में] कही हुई विधि लागू होगी किन्तु (दान-प्रतिभुवि प्रेते) ऋग ग्रादि देने का जमानती होकर [कि ग्रगर कर्जदार नहीं देगा तो मैं दूंगा] पुनः जमानती के मर जाने पर (दायादान् + ग्रपि दापयेत्) राजा जमानत के धन को उसके वारिस पुत्र ग्रादिकों से भी दिलवाये ॥ १६०॥

#### श्रदातरि पुनर्दाता विज्ञातप्रकृतावृग्गम् । पश्चातप्रतिभवि प्रेते परीप्सेत्केन हेतुना ॥ १६१ ॥ (६७)

(ग्रदातिर पुनः विज्ञातप्रकृतौ) ग्रदाता जमानती की प्रतिज्ञा की ऋणदाता को जानकारो होने की स्थिति में ग्रर्थात् यदि जमानती ने ऋण देने की जमानत नहीं ली है किन्तु केवल ऋणी को ऋणदाता के सामने नियत समय पर उपस्थित करने की जमानत ली है, ग्रौर जमानती की इस प्रतिज्ञा को ऋणदाता जानता भी है ऐसे (प्रतिभुवि प्रते पश्चात्) जमानती के मर जाने के बाद (दाता केन हेतुना ऋणं परीप्सेत्) ऋणदाता किस कारण अर्थात् आधार पर [उसके पुत्रादि से] ऋण प्राप्त करने की इच्छा करेका? अर्थात् वह उसके पुत्र आदि से ऋण प्राप्त करने का हकदार नहीं है । १६१।।

## निरादिष्टधनक्ष्वेतु प्रतिमूः स्यादलंघनः। स्वघनादेव तदृद्यान्निरादिष्ट इति स्थितिः॥१६२॥ (६८)

(चेत्) यदि (प्रतिभूः निरादिष्टचनः) ऋगी ने श्रपने जमानती को धन सौंप रखा हो (च) श्रौर (श्रलंघनः स्यात्) ऋगी ने जमानती से ऋग-दाता को वह घन लौटा देने की श्राज्ञा न दी हो तो ऐसी स्थिति में (निरा-दिष्टः) वह श्राज्ञा न दिया हुश्रा जमानती श्रथवा मरने पर जमानती का पुत्र (तत् स्वधनात् + एव दद्यात्) [ऋगदाता के मांगने पर] उसका धन श्रपने घन में से ही लौटा देवे (इति स्थितः) ऐसी शास्त्रमर्यादा है ।।१६२।।

ग्राठ प्रकार के व्यक्तियों से लेन-देन ग्रप्रामाणिक है-

#### मत्तोन्मत्तार्ताध्याघीनैर्वालेन स्थविरेण वा। ग्रसंबद्धकृतश्चेव व्यवहारो न सिद्धचित ॥१६३॥ (६६)

(मत्तः) नशे में ग्रस्त (उन्मत्तः) पागल (—ग्रार्तः) शारीरिक रोगी (—ग्राधि) मानसिक रूप से दुःखी या निपत्तिग्रस्त (—ग्रधीनैः) ग्रधीन रहनेवाले नौकर ग्रादि से (बालेन) नाबालिंग से (वा) ग्रथवा (स्थिविरेण) बहुत बूढ़े से (च) श्रीर (ग्रसंबद्धकृतः) सम्बद्ध व्यक्ति के पीछे से किसी ग्रन्य व्यक्ति से किया गया (व्यवहार) लेन-देन (न सिद्धचित) प्रामाणिक ग्रथीत मानने योग्य नहीं होता ।। १६३।।

शास्त्र श्रीर नियमविरुद्ध लेन-देन ग्रप्रामाणिक-

## सत्या न भाषा भवति यद्यपि स्यात्प्रतिष्ठिता । बहिश्चेद्भाष्यते धर्मान्नियताद्वचावहारिकात् ॥१६४॥(१००)

(भाषा) कोई भी बात या पारस्परिक प्रतिज्ञा (चेत्) यदि (धर्मात्) धर्मशास्त्र अर्थात् कानून में (नियतात् व्यावहारिकात्) निश्चित व्यवहार से (बिहः भाष्यते) बाह्य अर्थात् विरुद्ध की हुई है (यद्यपि प्रतिष्ठिता स्यात्) चाहे वह लेख ग्रादि द्वारा प्रमाणित भी हो तो भी (सत्या न भवति) सत्य = प्रामाणिक या मान्य नहीं होती।। १६४।।

योगाधमनविक्रीतं योगदानप्रतिग्रहम्।

यत्र वाडप्युपींघ पश्येत्तत्सर्वं विनिवर्तयेत् ॥१६५॥ (१०१)

(योग + स्राधमन — विक्रीतम्) छल-कपट से रखी हुई धरोहर स्रौर बेची हुई वस्तु (योगदान — प्रतिग्रहम्) छल-कपट से दी गयी स्रौर ली गई वस्तु (वा) ग्रथवा (यत्र ग्रपि + उपिंघ पश्येत्) जिस-किसी भी व्यवहार में छल-कपट दिखायी पड़े (तत् सर्वं विनिवर्तयेत्) उस सब को रद्द् या ग्रमान्य घोषित कर दे ।। १६५ ।।

कुदुम्बार्थं लिए गये धन का कुदुम्बी लौटायें-

ग्रहीता यदि नष्टः स्यात्कुटुम्बार्थं कृतो व्ययः । दातव्यं बान्धवेस्तत्स्यात्प्रविभक्तं रिप स्वतः ॥१६६॥(१०२)

(कुटुम्बार्यं व्ययः कृतः) यदि किसी व्यक्ति ने परिवार के लिए ऋण लेकर खर्च किया हो ग्रीर (यदि ग्रहीता नष्टः स्यात्) यदि ऋगा लेने वाले की मृत्यु हो गई हो तो (तत्) वह ऋगा (बान्धवैः) उसके पारिवारिक सम्बन्धियों को (विभक्तैः + ग्रिप) चाहे वे ग्रलग-ग्रलग भी क्यों न हो गये हों (स्वतः) ग्रपने घन में से (दातव्यम् स्यात्) देना चाहिए ।। १६६ ।।

> कुटुम्बार्थेऽध्यघीनोऽपि यं व्यवहारं समाचरेत् । स्वदेशे वा विदेशे वा तं ज्यायान्न विचालयेत् ।।१६७॥(१०३)

(ग्रधि + ग्रधीन: + ग्रिप) कोई ग्रधीनस्थ व्यक्ति [पुत्र, पत्नी ग्रादि] भी यदि (कुटुम्बार्थे) परिवार के भरण-पोषण के लिए (स्वदेशे वा विदेशे वा) स्वदेश वा विदेश में (यं व्यवहारम् + ग्राचरेत्) जिस लेन-देन के व्यव-हार को कर लेवे (ज्यायान्) घर का बड़ा = मुखिया ग्रादमी (तं न विचा-लयेत्) उस व्यवहार की टालमटोल न करे ग्रर्थात् उसे स्वीकार करके चुकता कर दे।। १६७।।

> भ्रनेन विधिना राजा मिथो विवदतां नॄ्णाम् । साक्षिप्रत्ययसिद्धानि कार्याणि समतां नयेत् ॥ १७५॥ (१०४)

(राजा) राजा (मिथः विवदतां नृणाम्) परस्पर भगड़ते हुए मनुष्यों के (साक्षि-प्रत्ययसिद्धानि कार्याणि) साक्षी और लेख ग्रादि प्रमाणों से प्रमाणित मुकद्दमों को (ग्रनेन विधिना) इस उपर्युक्त [८।६ से ८।१७७] विधि से (समतां नयेत्) सबसे बराबर न्याय करता हुग्रा निर्णय करे ।। १७८॥

(२) धरोहर रखने के विवाद का निर्णय (१०५ – १२०] कुलजे वृत्तसंपन्ने धर्मज्ञे सत्यवादिनि । महापक्षे धनिन्यार्ये निक्षेपं निक्षिपेद् बुधः ॥ १७६ ॥ (१०५)

(बुधः) बुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिए कि वह (कुलजे) कुलीन (वृत्त-सम्पन्ने) श्रच्छे ग्राचरण वाले (धर्मजे) धर्मात्मा (सत्यवादिनि) सत्यवादी (महापक्षे) विस्तृत व्यापार या बहुत परिवार वाले (ग्रार्थे धनिनि) श्रेष्ठ धनवान् व्यक्ति के यहां (निक्षेपं निक्षिपेत्) धरोहर रखे ।। १७६ ।।

> यो यथा निक्षिपेद्धस्ते यमथं यस्य मानवः । स तथेव ग्रहोतव्यो यथा दायस्तथा ग्रहः ॥ १८०॥ (१०६)

(यः) जो घरोहर रखने वाला (मानवः) मनुष्य (यम् + अर्थम्) जिस घन को (यस्य हस्ते) जिस किसी के हाथ में (यथा निक्षिपेत्) जैसे अर्थात् मुहरबन्द या बिना मुहरबन्द, साक्षियों के सामने या एकान्त में, जैसी घन की मात्रा अवस्था आदि के रूप में रखे (सः) वह घन (तथा + एव) वैसी स्थिति के अनुसार ही (ग्रहीतव्यः) वापिस लेना चाहिए क्योंकि (यथा दायः तथा ग्रहः) जैसा देना वैसा ही लेना होता है [तुलनार्थ द्रष्टटव्य ८।१६५] ।। १८०॥

> यो निक्षेपं याच्यमानो निक्षेप्तुर्न प्रयच्छति । स याच्यः प्राड्विवाकेन तन्निक्षेप्तुरसन्निधौ ।। १८१ ।। (१०७)

(यः) जो घरोहर रखने वाला (निक्षेप्तुः निक्षेपम्) घरोहर रखाने वाले के द्वारा अपनी घरोहर के (याच्यमानः) मांगने पर (न प्रयच्छिति) नहीं लौटाता है तो [घरोहर रखाने वाले के द्वारा न्यायालय में प्रार्थना करने पर] (तत् निक्षेप्तुः + असिन्नधौ) घरोहर रखाने वाले की अनुपस्थिति में या परोक्षरूप से (प्राड्विवाकेन सः याच्यः) न्यायाधीश उससे घरोहर मांगे [दा१द२] अर्थात् घरोहर लौटाने के लिये उससे पूछताछ आदि करे। ॥ १८१॥

# साक्ष्यभावे प्रिश्विभिवयोरूपसमन्वितः । अपदेशैश्च संन्यस्य हिरण्यं तस्य तत्त्वतः ॥ १८२ ॥ (१०८)

(साक्षी + ग्रभावे) दिये गये धरोहर-धन को सिद्ध करने के लिए यदि साक्षी न हों [तो उसकी जांच-पड़ताल का एक उपाय यह है कि राजा] (वय:-रूप-समन्वितः) समयानुसार ग्रवस्था ग्रीर विविध रूप बनाने की कला में चतुर (प्रणिधिभिः) गुप्तचरों के द्वारा (ग्रपदेशेः) विभिन्न बहानों एवं तरीकों से (तत्त्वतः) जो नकली प्रतीत न हों ग्रथांत् ऐसी स्वा-

भाविक पद्धति से (तस्य) उस म्राभियोगी के यहां (हिरण्यं सन्यस्य) स्वणं मादि घरोहर मादि का घन रखवाकर फिर मांगे ॥ १८२॥

#### अन्यर्थीत्जनाः हिरव्य से विशेष प्रमिप्राय—

'हिरण्य' का प्रसिद्ध भयं स्वणं है। किसी भी भ्रतिमूल्यवान् वस्तु को भी 'हिरण्य' कहा जाता है। यहां 'हिरण्य' रख्कर परीक्षा करने की विधि बड़ी मनोवैज्ञानिक है। यतोहि सालची व्यक्ति महंगी वस्तु पर भ्रधिक लालच प्रकट करेगा, जिससे उसकी भावना प्रकट हो जायेगी कि इसने इस प्रकार का भ्रपराध किया है भ्रयवा नहीं।

#### स यदि प्रतिपद्येत यथान्यस्तं यथाकृतम् । न तत्र विद्यते किचिद्यत्परैरभियुज्यते ॥ १८३ ॥ (१०६)

(सः) वह घरोहर लेने वाला अभियोगी व्यक्ति [ अनेक बार, विभिन्न प्रकार के उपायों से परीक्षा करने के पश्चात्] (यदि यथान्यस्तं यथाकृतं प्रतिपद्येत्) यदि रखी हुई घरोहर को ईमानदारी से ज्यों का त्यों वापिस कर देता है तो (यत् परे: + अभियुज्यते) जो दूसरों के द्वारा उस पर अभि-योग लगाया गया है (तत्र न किचित् विद्यते) उसमें कुछ सच्वाई नहीं है, ऐसा समक्तना चाहिए ॥ १८३॥

> तेवां न बद्याद्यदि तु तद्विरच्यं ययाविधि । उभौ निगृह्य वाप्यः स्यादिति धर्मस्य घारणा ॥ १८४॥ (११०)

(यदि तु) भीर भगर (तेषां तत् हिरण्यम्) उन गुप्तचरों द्वारा रखी गई स्वर्ण भादि घरोहर को (यथाविधि) ज्यों का त्यों (न दद्यात्) न लौटावे तो (उभौनिगृद्य) धरोहर रखने वाले तथा गुप्तचरों द्वारा रखी गयी उन दोनों घरोहरों को अपने वश में करके (दाप्यः स्यात्) घरोहर रखने वाले को दण्डित करे (इति धमंस्य धारणा) ऐसा धर्मानुसार दण्ड विधान है। १८४॥

#### निभेषोपनिधी निर्श्यं न देयी प्रत्यनन्तरे । नक्ष्यतो विनिपाते तावनिपाते त्वनाज्ञिनौ ॥ १८४ ॥ (१११)

(नित्यम्) कभी भी (निक्षेप + उपनिधी) बिना मुहरबन्द = गिरवी धरोहर श्रीर मुहरबन्द घरोहर (श्रनन्तरे प्रति) देने वाले से भिन्न निकट-तम व्यक्ति को [चाहे वे पुत्र ग्रादि ही क्यों न हों] (न देयी) नहीं देनी चाहियें (ती) ये (विनिपाते नहयतः) देने वाले के मर जाने पर नष्ट हो जाती हैं श्रर्थात् लौटोनी नहीं पड़तीं (तु) श्रीर (ग्रनिपाते) जीवित रहते हुए (ग्रनाशिनी) कभी नष्ट नहीं होतीं।। १८५।।

स्वयमेव तु यो दद्यान्मृतस्य प्रत्यनन्तरे। न स राज्ञा नियोक्तव्यो न निश्चेष्तुश्च बन्धुभिः स्थूद्रहर्मः(११२)

(मृतस्य ग्रनन्तरे प्रति) धरोहर देने वाले के मरजाने पर उसके वारिसों को (यः स्वयम् + एव दद्यात्) जो व्यक्ति स्वयं ही धरोहर लौटा दे तो (सः) उस व्यक्ति पर (न राज्ञा) न तो राजा को (न निश्चेष्तुः बन्धुभिः) ग्रीर न धरोहर रखाने वाले के उत्तराधिकारी बान्धवों को (नियोक्तव्य)ः किसी प्रकार का दावा या संदेह करना चाहिए ॥ १८६॥

श्रच्छलेनेव चान्विच्छेत्तमर्थं प्रीतिपूर्वकम्। विचार्यं तस्य या वृत्तं साम्नेव परिसाधयेत् ॥१८७॥ (११३)

(तम्+ग्रथंम) यदि उस व्यक्ति के पास कुछ धन रह भी गया है तो उस धन को (ग्रव्छलेन) छलरहित होकर (प्रीतिपूर्वकम्+एव) प्रेमपूर्वक ही (ग्रनु+इच्छेत्) लेने की इच्छा करे (वा) ग्रीर (तस्य वृत्तं विचायं) उसके भलेपन को घ्यान में रखते हुए [कि उसने स्वयं ही कुछ धन लौटा दिया] (साम्ना+एव परिसाधयेत्) शान्तिपूर्वक या मेल-जोल से ही धन-प्राप्ति के काम को सिद्ध करले।। १८७।।

> निक्षेपेब्वेषु सर्वेषु विधिः स्यात्परिसाधने । समुद्रे नाप्नुयात्किञ्चिद्यदि तस्मान्न संहरेत् ॥ १८८ ॥(११४)

(एषु सर्वेषु निक्षेपेषु) उपर्युं कत सब प्रकार के बिना मुहरबन्द निक्षेपों में (परिसाधने) विवादों का निर्णय करने के लिए (विधिः स्यात्) यह विधि [६।१६२ ग्रादि] कही गयी है ग्रीर (समुद्रे) मोहरबन्द घरोहरों में (यदि तस्मात् न हरेत्) यदि उसमें से मुहर को तोड़कर रखने वाला कुछ नहीं लेता है तो (किञ्चित् न + ग्राप्नुयात्) वह किसी दोष का भागी नहीं होता।। १८६।।

चौरेर्ह् तं जलेनोढमग्निना द्राधमेव वा। न दद्याद्यदि तस्मात्स न संहरति किञ्चन ॥१८६॥ (११४)

(तस्मात्) रखे हुए धरोहर में से (यदि सः किञ्चन न संहरति) यदि धरोहर लेने वाला कुछ नहीं लेता है श्रीर धरोहर (चौरै: हुतम्) चोरों के द्वारा चुरा ली जाये (जलेन + ऊढम्) जल में बह जाये (वा) या (ग्रिग्निना एव दग्धम्) ग्राग से ही जल जाये तो (न दद्यात्) धरोहर लेने वाला धरोहर को न लौटाये।। १८६।। यो निक्षेपं नार्पयति यश्चानिक्षिप्य याचते । तावुभौ चौरवच्छास्यो दाप्यो वा तत्समं दमम् ॥१६१॥(११६)

(यः) जो (निक्षेपं न + ग्रापैयिति) घरोहर को वापिस नहीं लौटाता (च) ग्रोर (यः) जो (ग्रिनिक्षिप्य याचते) बिना घरोहर रखे भूठ ही मांगता है (तौ + उभौ) वे दोनों प्रकार के व्यक्ति (चौरवत् शास्यौ) चोर के समान दण्ड के मागी हैं (वा) ग्रयवा (तत् समंदमं दाप्यौ) बताये गये धन के बराबर ग्रथंदण्ड के द्वारा दण्डनीय हैं।। १६१॥

> उपद्याभिश्च यः किश्चित्परद्रव्यं हरेन्नरः। ससहायः सहत्तव्यः प्रकाशं विविधेर्वधः।। १६३।। (११७)

(यः किश्चत् नरः) जो कोई मनुष्य (उपधाभिः) छल-कपट या जाल-साजी से (परद्रव्यं हरेत्) दूसरों का धन हरण करे (सः) राजा उसे (सस-हायः) उसके सहायकों सहित (प्रकाशम्) जनता के सामने (विविधः वधः हन्तव्यः) विविध प्रकार के वधों [कोड़े या बेंत मारना, हाथ-पैर काटना म्रादि] से दण्डित करे।। १६३।।

> निक्षेपो यः कृतो येन यावांश्च कुलसन्निघो । तावानेव स विज्ञेयो विज्ञुवन्दण्डमहंति ॥१९४॥ (११८)

(कुलसन्निषी) साक्षियों के सामने (येन) जिसने (यः च यावान् निक्षेपः कृतः) जो वस्तु और जितना घरोहर के रूप में रखा है (सः) वह (तावान्+एव विज्ञेयः) उतना ही समक्षना चाहिए ग्रर्थान् घरोहर घटती या वढ़ती नहीं है (विज्ञुवन्) उसके विरुद्ध कहने वाला भी (दण्डम्+ग्रहंति) दण्ड का मागी होता है ॥ १९४॥

> मियो दाथः कृतो येन गृहोतो मिय एव वा । मिय एव प्रदातक्यो यथा दायस्तया ग्रहः ॥१९५॥ (११६)

(येन मियः दायः कृतः) जिस व्यक्ति ने बिना साक्षियों के परस्पर ही सहमित से घरोहर या घन दिया है (वा) अथवा (मियः एव गृहीतः) उसी प्रकार एकान्त में ग्रहण किया है उन्हें (मियः एव प्रदातव्यः) उसी प्रकार एकान्त में लौटा देना चाहिए (यथा दायः तथा ग्रहः) क्योंिक जैसा देना वैसा ही लेना होता है [तुलनार्थ द्रष्टव्य ८। १८०]।। १६४।।

> निक्षिप्तस्य धनस्यैवं प्रीत्योपनिहितस्य च । राजाविनिर्णयं कुर्याविक्षण्वन्त्यासधारिरणम् ॥१६६॥ (१२०)

(एवम्) इस प्रकार [द। १७६ से द। १६५ तक] (निक्सिप्तस्य) घरो-हर के रूप में रखे गये (च) ग्रीर (प्रीत्या + उपनिहितस्य घनस्य) प्रेमपूर्वक उपनिधि ग्रादि के रूप में रखे गये धन का (न्यासधारिएाम् ग्रक्षिण्वन्) जिससे धरोहर रखने वाले को किसी प्रकार की हानि न हो ऐसे (राजा विनिर्णयं कुर्यात्) राजा निर्णय करे।। १६६।।

(३) तृतीय विवाद 'ग्रस्वामिविक्रय' का निर्णय— १२१ - १२७ दूसरे की वस्तु बेच देना—

विक्रीग्गीते परस्य स्वं योऽस्वामी स्वाम्यसंमतः । न तं नयेत साक्ष्यं तु स्तेनमस्तेनमानिनम् ॥१६७॥(१२१)

(यः) जो मनुष्य (ग्रस्वामी) किसी वस्तु का स्वामी नहीं होता हुग्रा भी (स्वामी + ग्रसंमतः) उस वस्तु के ग्रसली स्वामी की ग्राज्ञा लिए बिना (परस्य स्वं विक्रीग्गीते) दूसरे की सम्पत्ति को बेच देता है (ग्रस्तेनमानिनम्) चोर होते हुए भी स्वयं को चोर न समभने वाले (स्तेनं तम्) उस चोर व्यक्ति की (साक्ष्यं न नयेत) साक्षी या बातों को प्रामाणिक न माने ।।१९७।।

> भ्रवहार्यो भवेच्चैव सान्वयः षट्शतं दमम् । निरन्वयोऽनपसर:प्राप्तःस्याच्चौरकिल्विषम् ॥१६८॥(१२२)

(ग्रवहार्यः सान्वयः एव भवेत्) यदि इस प्रकार [८।१६७] सम्पत्ति को बेचने वाला वंश से स्वामी का उत्तराधिकारी हो तो (षट्शतं दमम्) राजा उस पर छह सौ पण दण्ड करे ग्रौर यदि वह (निरन्वयः) स्वामी के वंश का न हो, तथा (ग्रनपसरः) या कोई जबरदस्ती उस सम्पत्ति पर ग्रिधकार करने वाला हो तो वह (चौरिकिल्विषं प्राप्तः स्यात्) चोर के दण्ड को [८।३०१-३४३] प्राप्त करने योग्य होगा ।। १६८ ।।

> ग्रस्वामिना कृतो यस्तु दायो विक्रय एव वा। ग्रकृतः स तु विज्ञेयो स्यवहारे यथा स्थितः ॥१६६॥ (१२३)

(ग्रस्वामिना) वास्तिविक स्वामी के बिना (यः तु दायः वा विक्रयः कृतः) जो कुछ भी देना या बेचना किया जाये (व्यवहारे यथा स्थितिः) व्यवहार के नियम के ग्रनुसार (सः तु ग्रकृतः विज्ञेयः) उस कार्य को 'न किया हुग्रा' ही समभना चाहिए।। १६६।।

सम्भोगो दृश्यते यत्र न दृश्येतागमः ववचित्।

म्रागमः कारणं तत्र न संभोग इति स्थितिः ॥२००॥ (१२४)

(यत्र सम्भोगः दृश्यते) जहां किसी वस्तु का उपभोग किया जाना देखा जाये (ग्रागमः क्वचित् न दृश्यते) किन्तु उसका ग्रागमः स्त्राने का साधन या स्रोत न दिखाई पड़े (तत्र) वहां (ग्रागमः कारए। ग्रागमः वस्तु की प्राप्ति के स्रोत या साधन के होने का प्रमाण मानना चाहिए (संभोगः न) उपभोग करना उसके स्वामित्व का प्रमाण नहीं है (इति स्थितः) ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है। ग्रर्थात्—िकसी वस्तु के उपभोग करने से कोई व्यक्ति उसका स्वामी नहीं बन जाता ग्रिपतु 'उचित प्राप्ति' को सिद्ध करने पर ही उसे उस वस्तु का स्वामी माना जा सकता है। २००॥

विक्रयाद्यो धनं किञ्चिद् गृह्णीयात्कुलसन्निधो । क्रयेगा स विशुद्धं हि न्यायतो लभते धनम् ॥२०१॥-(१२५)

(यः) जो व्यक्ति (किन्वित् विक्रयात्) किसी वस्तु को बेचकर (धनं गृह्णीयात्) धन प्राप्त करना चाहे तो वह (कुलसिन्नधी) साक्षियों या कुल के लोगों के बीच में (विशुद्धं क्रयेण हि) उस बेची जाने वाली वस्तु की खरीददारी को विशुद्ध प्रमाणित करके ही (न्यायतः धनं लभते) न्यायानुसार धन प्राप्त करने का ग्रधिकारी होता है ग्रधीत् जिस वस्तु को वह बेच रहा है वह विशुद्ध रूप से उसकी है या उसने कानूनी तौर पर खरीद रखी है, यह बात सिद्ध करने पर ही वह उस बेची हुई वस्तु के धन को प्राप्त करने का ग्रधिकारी है, ग्रन्थथा नहीं। जो उसकी विशुद्ध खरीदारी को प्रमाणित नहीं कर सकता, वह न उस वस्तु को बेचने का हकदार है ग्रीर न उसके विक्रय के धन को प्राप्त करने का।। २०१।।

अथ मूलमनाहार्यं प्रकाशक्रयशोधितः। स्रदण्डयो मुच्यते राज्ञा नाष्टिको लभते घनम् ॥२०२॥ (१२६)

(स्रथ मूलम् + स्रनाहायंम्) स्रगर कोई वस्तु न लेने योग्य स्रथीत् स्रवैध सिद्ध होती है स्रथीत् मूलक्ष्म से वह कहाँ से स्रायी है स्रोर किस की है यह पता न हो स्रोर खरीददार ने उस वस्तु की (प्रकाश-क्रय-शोधितः) लोगों के सामने शुद्ध रूप से खरीददारी की है, तो ऐसी स्थिति में उस स्रवैध वस्तु का खरीददार (राज्ञा स्रदण्डधः मुच्यते) राजा के द्वारा दण्डनीय नहीं होता, राजा उसे छोड़ दे, स्रोर (नाष्टिकः धनं लभते) जिसका वह धन मूलरूप से है, उसे लौटा दे ॥ २०२ ॥

नान्यदन्येन संसृष्टरूपं विक्रयमहिति।

न चासारं न च न्यूनं न दूरेण तिरोहितम् ॥२०३॥ (१२७)

(ग्रन्येन ग्रन्यत् संसृष्टरूष्पम्) एक वस्तु में उससे मिलते-जुलते रङ्ग-रूप वाली कम कीमत वाली या खराब वस्तु मिलाकर (न विक्रयम् + ग्रह्ति) नहीं बेची जा सकती (च) ग्रीर (न ग्रसारम्) न बेकार वस्तु (न न्यूनम्) न तोल में कम (न दूरेण तिरोहितम्) न दूर से ग्रस्पप्ट दिखने वाली वस्तु को बेचना प्रामाणिक है।। २०३!।

आनु शिल्डना: इस प्रकार से वस्तु शों का बेचना भी दूसरे की वस्तु बेचने के समान दण्डनीय है। श्रीर इस प्रकार मिलावट या धोला करने वाला व्यक्ति भी चोर के समान दण्डनीय होता है [१६७-१६८] या १। २८६-२८७ के श्रनुसार दोष देखकर दण्ड दे।

## (४) चतुर्थ विवाद 'सामूहिक व्यापार' का निर्एाय [ १२६ - १२८ ]

सर्वेषामधिनो मुख्यास्तदर्धेनाधिनोऽपरे । तृतोयिनस्तृतीयांशाक्वतुर्थौशाक्व पादिनः ॥२१०॥ (१२८)

[अपने घनव्यय के अनुसार] (सर्वेषां मुख्याः अधिनः) सब साभी-दारों में जो मुख्य हैं, वे कुल ब्राय के आधे भाग को लें (अपरे अधिनः तत अर्थेन) दूसरे नंबर के साभीदार उनसे आधा भाग ग्रहण करें (तृतीयिनः तृतीयांशाः) तीसरे नम्बर के साभीदार उन मुख्यों से एक तिहाई भाग लें (च) और (चतुर्थांशाः पादिनः) चौथे हिस्से के हिस्सेदार एक चौथाई हिस्सा लें। इस प्रकार साभी का व्यापार करें।। २१०।।

> सम्भूय स्वानि कर्माणि कुर्विद्भिरिह मानवैः। श्रनेन विधियोगेन कर्त्तव्यांशप्रकल्पना।।२११॥ (१२६)

(इह) इस संसार में (संभूय स्वानि कर्माणि कुर्विद्धः मानवैः) मिल-जुलकर ग्रपने काम करने वाले मनुष्यों को (ग्रनेन विधियोगेन) इस विधि के ग्रनुसार (ग्रंशप्रकल्पना कर्त्तव्या) ग्रापस के भाग का बंटवारा करना चाहिए ग्रथीत् जिसका जितना सामे का ग्रंश है तदनुसार ही लाभांश प्राप्त करना चाहिए ॥ २११ ॥

(प्र) पञ्चम विवाद 'दिये पदार्थ को न लौटाना' का निर्णय—— (१३० ⊣१३१)

दान की हुई वस्तु को लौटाना-

धर्मार्थे येन दसं स्यात्कस्मेविद्याचते धनम्।

पश्चाच्च न तथा तत्स्यान्न हैयं तस्य तद्भवेत ॥२१२॥ (१३०)

(येन) जिसने (कस्मैचित् याचते) किसी चंदा, दान आदि मांगने वाले को (धर्मार्थं धनं दत्तं स्यात्) धर्मकार्यं के लिए धन दिया हो (च) भीर (पदचात्) बाद में (तथा तत् न स्यात्) उस याचक ने जैसा कहा या वह काम नहीं किया हो तो (तस्य तत् न देयं भवेत्) उसको वह धन देने योग्य नहीं रहता प्रधात् वह धन उससे वापिस ले ले।। २१२।।

> यदि संसाधयेत्तत् दर्पाल्लोभेन वा पुनः। राज्ञा दाप्यः सुवर्णे स्यात्तस्य स्तेयस्य निष्कृतिः॥२१३॥ (१३१)

(पुनः) वापिस मांगने पर भी (दर्पात्वा लोभेन) ग्रिममान या लालचवश (यदि तत् संसाधयेत्) फिर भी उस धन को वह याचक मनमाने काम में लगाये ग्रर्थात् वापिस न करे तो (राज्ञा) राजा (तस्य स्तेयस्य निष्कृतिः) उसके चोरीरूप ग्रपराध की निवृत्ति के लिए (सुवर्ण दाप्यः स्यात्) एक 'सुवर्ण' [६। १३४] के दण्ड से दण्डित करे, ग्रीर धन भी दिलवाये।। २१३।।

(६) षष्ठ विवाद 'वेतन-ग्रादान' का निर्णय—(१३२ - १३४) वेतन देने, न देने का विवाद—

> बत्तस्येषोदिता घम्या यघावदनपक्रिया। स्रत अध्व प्रवक्ष्यामि वेतनस्यानपक्रियाम् ॥ २१४ ॥ (१३२)

(एषा) ये [८।२१२-२१३] (दत्तस्य) दिये हुए दान को (यथावत्+ भ्रनपक्रिया) ज्यों की त्यों न लौटाने की क्रिया (धर्म्या) धर्म के स्रनुसार (उदिता) कही।

(स्रतः + ऊंघ्वंम्) इसके बाद स्रब (वेतनस्य + स्रनपक्रियाम्) वेतन न देने के विषय का (प्रवक्ष्यामि) वर्णन करूंगा । २१४।।

> भृतो नार्तो न कुर्याद्यो दर्गात्कर्म यथोदितम् । स दण्डचः कृष्णलान्यष्टो न देयं चास्य देतनम् ॥२१५॥ (१३३)

(यः) जो (भृतः) सेवक (ग्रनार्तः) रोगरहित होते हुए भी (यथा + उदितं कमं) यथा निश्चित काम को (दर्पात्) ग्रहंकार के कारण (न कुर्यात्) न करें (सः ग्रष्टी कृष्णलानि दण्डचः) राजा उस पर ग्राठ 'कृष्णल' [७।१३४] दण्ड करे (च) ग्रीर (ग्रस्य वेतनं न देयम्) उसे उस समय का वेतन न दे॥ २१५॥

#### द्यातंस्तु कुर्यात्स्वस्यः सन् यथाभाषितमादितः । स वीर्यस्यापि कालस्य तल्लमेतंव वेतनम् ॥ २१६ ॥ (१३४)

यदि सेवक (स्वस्थः सन्) स्वस्थ रहता हुन्ना (यथाभाषितम् + म्रादितः कुर्यात्) जैसा पहले कहा था या निश्चय हुन्ना था उसके अनुसार ठीक-ठीक काम करता रहे तो (सः) वह (म्रार्तः तु) बीमार होने पर भी (तत् दीर्घस्य कालस्य + म्राप वेतनं लभेत) उस लम्बे समय के वेतन को पाने का म्राधि-कारी होता है।। २१६।।

(७) सप्तम विवाद 'प्रतिज्ञा विरुद्धता'का निर्णय—[१३४ – १३५]

कृत-प्रतिज्ञा से फिर जाना-

एव धर्मोऽखिलेनोक्तो वेतनादानकर्मणः। स्रत ऊध्वं प्रवक्ष्यामि धर्मं समयभेदिनाम्॥ २१८॥ (१३५)

(एषः) यह [८।२१५-२१६] (वेतन + अदानकर्मणः) वेतन न देने का (धर्मः) नियम (अखिलेन + उक्तः) पूर्णरूप से अर्थात् सभी के लिए कहा ।

(ग्रतः ऊर्ध्वम्) इसके बाद ग्रव (समयभेदिनाम्) की हुई प्रतिज्ञा या व्यवस्था को तोड़ने वालों के लिए (धर्मम्) विधान (प्रवक्ष्यामि) कहूँगा।। २१८ ।।

#### यो ग्रामदेशसङ्घानां कृत्वा सत्येन संविदम् । विसंवदेन्नरो लोभात्तं राष्ट्राद्विप्रवासयेत् ॥ २१६ ॥(१३६)

(यः) जो (नरः) मनुष्य (ग्राम-देश-संघानाम्) गांव, देश या किसी समुदाय = कम्पनो ग्रादि से (सत्येन संविदं कृत्वा) सत्यवचनपूर्वक प्रतिज्ञा, व्यवस्था, ठेका या इकरार करके (लोभात् विसंवदेत्) किर लोभ के कारण उसे भंग कर देवे (तं राष्ट्रात् विप्रवासयेत्) राजा उसे राष्ट्र से बाहर निकाल दे।। २१६।।

#### निगृह्य दापयेञ्चेनं समयव्यभिचारिणम् । चतुः सुवर्णाग्वण्निष्कांद्रछतमानं च राजतम् ॥ २२०॥ (१३७)

(च) श्रौर (एनं समयव्यभिचारिणम) इस प्रतिज्ञा या व्यवस्था को भंग करने वाले को [ग्रपराध के स्तरानुसार] (निगृह्य) पकड़कर (चतुः सुवर्णान्) चार 'सुवर्ण' [८।१३४] (षट् निष्कान्) छह 'निष्क' [८।१३७] (राजतं शतमानम्) चौदी का 'शतमान' [८।१३७] (दापयेत्) दण्ड दे।

एतद्दृण्डविधि कुर्याद्धामिकः पृथिवीपतिः । ग्रामजातिसमृहेषु समयव्यभिचारिणाम् ॥ २२१॥ (१३८)

(घार्मिक: पृथिवीपित:) धार्मिक राजा (ग्राम-जाति समूहेषु) गाँव, वर्ण ग्रीर समुदाय-सम्बन्धी विषयों में (समय-व्यभिचारिएााम्) प्रतिज्ञा या व्यवस्था का भंग करने वालों पर (एतत्) यह उपर्युक्त [८।२१६–२२०] (दण्डविधिम्) दण्ड का विधान (कुर्यात्) लागू करे ।। २२१ ।।

## (८) ऋष्टम विवाद 'क्रय-विक्रय' का निर्णय—[१३६ - १४१]

खरीद-विक्री का विवाद---

क्रीत्वा विक्रीय वा किञ्चिद्यस्येहानुशयो भवेत् । सोऽन्तर्दशाहात्तद् द्रव्यं दद्याच्चेवाददीत वा ॥२२२॥ (१३९)

(र्किचित् क्रीत्वा) किसी वस्तु की खरीदकर (वा) ग्रथवा (विक्रीय) बेचकर (यस्य) जिस व्यक्ति को (इह + ग्रनुशयः भवेत्) मन में पश्चाताप ग्रनुभव हो (सः) वह (ग्रन्तर्दशाहात्) दश दिन के भीतर (तत् द्रव्यम्) उस ययावत् वस्तु को (दद्यात्) लौटा दे (वा) ग्रथवा (ग्राददीत एव) लौटा ले।। २२२।।

परेण तु दशाहस्य न दद्यान्नापि दापयेत्। स्राददानो ददच्चैव राज्ञा दण्डचः शतानि षट् ॥२२३॥ (१४०)

(तु) परन्तु (दश + अहस्य परेण) दश दिन के बाद (न दद्यात्) न तो वापिस दे (अपिन दापयेत्) और न वापिस ले इस अवधि के बीतने पर (आददानः) यदि कोई वापिस ले (च + एव) या (ददत्) वापिस दे तो (राज्ञा षट्शतानि दण्डचः) राजा उस पर छः सौ पर्ण [८।१३६] का जुर्माना करे।। २२३।।

> यस्मिन्यस्मिन्कृते कार्ये यस्येहानुशयो भवेत् । तमनेन विधानेन धर्मे पथि निवेशयेत् ।। २२८ ।। (१४१)

(यस्मिन् यस्मिन् कार्ये कृते) जिस-जिस कार्य के करने पर (यस्य) जिस व्यक्ति को (इह + प्रनुशयः भवेत्) दिल में पश्चात्ताप प्रमुभव हो (तम्) उस व्यक्ति को राजा (प्रनेन विधानेन) इस उक्त [=1२२२—२२७] विधान के ग्रमुसार (धर्मे पथि निवेशयेत्) धर्मयुक्त मार्ग पर स्थापित करे।। २२ ॥

(६) नवम विवाद पालक-स्वामी' का निर्णय--(१४२ - १५५) पगु-स्वामी और ग्वालों का विवाद--

> पशुषु स्वामिनां चैव पालानां च व्यतिक्रमे । विवादं सम्प्रवक्ष्यामि यथावद्धर्मतत्त्वतः ॥ २२६ ॥ (१४२)

श्रव मैं (पशुषु) पशुश्रों के विषय में (स्वामिनां च पालानां व्यति-क्रमे) पशु-मालिकों श्रोर चरवाहों में मतभेद हो जाने पर जो भगड़ा खड़ा हो जाता है (विवादम्) उस विवाद को (धर्मतत्त्वतः) धर्मतत्त्व के श्रनुसार (यथावत्) ठोक-ठोक (सम्प्रवक्ष्यामि) कहुँगा—॥ २२६॥

> दिवा वक्तव्यता पाले रात्री स्वामिनि तद्गृहे। योगक्षेमेऽन्यथा चेत्तु पाली वक्तव्यतामियात्॥ २३०॥(१४३)

(दिवा पाले वक्त क्यता) [स्वामी द्वारा पशु चरवाहे को सौंप दिये जाने पर] दिन में चरवाहे पर बुराई या दोष आयेगा [यदि पशु कोई नुकसान करता है या पशु का नुकसान होता है तो] (रात्रो तद्गृहे स्वामिनि) रात को स्वामी के घर में पशु प्रों को सौंप देने पर स्वामी पर दोष आयेगा (अन्यया) इसके अतिरिक्त (योगक्षेमे चेत् तु) यदि दिन-रात पूर्णतः ,पशु-सुरक्षा की जिम्मेदारी चरवाहे पर हो तो उस स्थिति में (पालः वक्त व्यताम् + इयान्) चरवाहा ही बुराई या दोष का भागी माना जायेगा।। २३०।।

गोपः क्षीरभृतो यस्तु सः दुह्यादृशत्ये वराम् । गोस्वाम्यनुमते मृत्यः सा स्यात्पालेऽभृते मृतिः ॥२३१॥(१४४)

(यः तु गोपः क्षीरभृतः) जो चरवाहा स्वामी से वेदन न लेकर दूध लेता हो (सः भृत्यः दशतः वराम्) वह नौकर प्रथम दश गायों में जो श्रेष्ठ गाय हो उसका दूव (गोस्वामी + अनुमतेः दुह्यात्) गोस्वामी की अनुमति लेकर दुहलिया करे (अभृते पाले सा भृतिः स्यात्) भरण—पोषण का व्यय न लिने पर यह दूध ही चरवाहे का पारिश्रमिक है।। २३१।।

निंद्धं विनन्दं कृमिभिः श्वहतं विषमे मृतम् । होनं पुरुषकारेण प्रदद्यात्पाल एव तु ।। २३२ ।। (१४५)

(नष्टम्) यदि कोई पशु लो जाये (कृतिभि: विनष्टम्) कीड़ों के पड़ने से मरजाये (श्वहतम्) कुत्ते ला जायें (विषये मृतम्) विपत्ति में फंसकर या ऊंचे-नीचे स्थानों में गिरने से मरजाये (पुरुषकारेण हीनम्) चरवाहे के द्वारा पुरुषायं न करने के कारण या उपेक्षा के कारण पशु नष्ट हो जाये तो (पातः एव प्रदश्चात्) चरवाहा ही उस पशु का देनदार है।। २३२।। विघुष्य तु हृतं चौरेनं पालो दासुमहंति। यदि देशे च काले च स्वामिनः स्वस्य शंसित ॥२३३॥ (१४६)

(विघुष्य तु चौरैः हतम्) यदि पशुको जबरदस्ती चोर ले जायें (च) ग्रौर (यदि देशे च काले स्वामिनः स्वस्य शंसति) यदि चरवाहा देश-काल के ग्रतुसार शीघ्र ही ग्रपनी ग्रोर ते स्वामी को इसकी सूचना दे देता है तो (पालः दातुं न ग्रहैति) चरवाहा उस पशुका देनदार नहीं होता ॥ २३३ ॥

> कर्गों चर्म च बालांश्च बस्ति स्नायुं च रोचनाम् । पशुषु स्वामिनां दद्यान्मृतेष्वङ्कानि दर्शयेत् ॥२३४॥ (१४७)

(पशुषु मृतेषु) पशुग्रों के स्वयं मरजाने पर चरवाहा उस पशु के (कणी) दोनों कान (चर्म) चमड़ा (बालान्) पूछ ग्रादि के वाल (बस्तिम्) मूत्रस्थान (स्नायुम्) नसें (रोचनाम्) चर्बी (ग्रङ्कानि दर्शयेत्) इन चिह्नों को दिखा दे ग्रीर (स्वामिनां दद्यात्) स्वामी को उसकी लाश सौंप दे॥ २३४॥

आनुश्री टिन् : चिह्नों के परिगणन से श्रिमप्राय — क्लोक में परि-गणित चिह्नों को दिखाने का यह ग्रिमप्राय है कि उन्हें देखकर स्वामी परीक्षण से यह-समक्ष्रले कि पशु स्वाभाविक मौत से मरा है। किसी लालच या बदले की भावना के कारण इसे विष ग्रादि से मारा नहीं गया।

> स्रजाविके तु संरुद्धे वृकेः पाले त्वनायति । यां प्रसह्य वृक्को हन्त्यात्पाले तत्कित्विषं भवेत् ॥२३४॥(१४८)

(ग्रजा + श्रविके) बकरी ग्रौर भेड़ (वृकै: संरुद्धे) भेड़ियों के द्वारा घेर लिए जाने पर (पाले तु ग्रनायित) यदि चरवाहा उन्हें बचाने के लिए यत्न करने न ग्राये तो (यां प्रसद्धा वृक: हन्यात्) जिस बकरी या भेड़ को ग्राक्र-मण करके जबरदस्ती भेड़िया मार जाये तब (पाले तत् किल्विषं भवेत्) चरवाहे पर उसका दोष होगा ग्रर्थात् वही उसका देनदार होगा।। २३५।।

> तासां चेदवरुद्धानां चरन्तीनां मिथो वने । यामुत्प्लुत्य वृको हन्यान्न पालस्तत्र किल्विषी ॥२३६॥ (१४६)

(तासां चेत् + ग्रवरुद्धानाम्) चरवाहे ने यदि घेरकर बकरियों ग्रौर भेड़ों को संभाल रखा है ग्रौर उनके (वने मिथः चरन्तीनाम्) वन में भुण्ड बनाकर चरते समय (याम् + उत्प्लुत्य वृकः हन्यात्) जिस बकरी या भेड़ को एकाएक उछलकर भेड़िया मार जाये तो (तत्र पालः न किल्विषी) वहाँ चरवाहा दोषी नहीं होता ग्रर्थात् देनदार नहीं होता ॥ २३६॥

#### धनुःशतं परीहारो ग्रामस्य स्यात्समन्ततः। शम्यापातास्त्रयो वाऽपि त्रिगुगो नगरस्य तु ॥२३७॥ (१५०)

पशुत्रों के बैठने व घूमने-फिरने के लिए (ग्रामस्य समन्तात्) गांव के चारों त्रोर (धनुःशतम्) १०० धनुष प्रर्थात् चार सौ हाथ तक (वा) ग्रथवा (त्रयः शम्यापाताः) तीन बार छड़ी फेंकने से जितनी दूर जाये वहां तक (ग्रिप तु) ग्रौर (नगरस्य त्रिगुणः) नगर में इससे तोन गुना (परीहारः) भूखण्ड (स्यात्) होना चाहिए।। २३७।।

तत्रापरिवृतं धान्यं विहिस्युः पश्चवो यदि । न तत्र प्ररायेद्दण्डं नृपतिः पशुरक्षिणाम् ॥२३८॥ (१४१)

(तत्र) उस पशुस्थान के पास (यदि भ्रपरिवृतं घान्यं पशवः विहिस्युः) यदि बिना घेरा या बाड़ बांधे भ्रन्नों को पशु नष्ट कर दें तो (नृपितः) राजा (तत्र) उस विषय में (पशुरक्षिणां दण्डं न प्रणयेत्) चरवाहों को दण्ड न दे।। २३८।।

(तत्र) उस पशुस्थान में (याम् + उष्ट्रः न विलोकयेत्) जिससे ऊंट उसके ऊपर से धान्य को न खा सके इतनी ऊंची (वृति कुर्यात्) बाड़ या घेरा बनाये (च) ग्रीर उसमें (श्व-सूकर-मुख+ग्रनुगम्) कुत्ते तथा सूत्ररों का मुंह न जा सके ऐसे (सर्व छिद्रं वारयेत्) सब तरह के छिद्रों को न छोड़े या बन्द कर दे।। २३६।।

> पथि क्षेत्रे परिवृते ग्रामान्तीयेऽथवा पुनः । सपालः शतदण्डाहीं विपालान्वारयेत्पशून् ॥२४०॥ (१५३)

(परिवृते) बाड़ से युक्त (पिथ) पशुग्रों के ग्रावागमन के रास्ते में (क्षेत्रे) खेतों में (ग्रथवा) या (ग्राम + ग्रन्तीये) गांव या नगर के समीप वाले पशुस्थानों से पशुग्रों द्वारा नुकसान पंहुचाने पर (सपालः शतदण्ड + ग्रईः) चरवाहा सौ पएा दण्ड का [द। १३६] भागी है (विपालान् पशून् वारयेत्) किन्तु यदि वे पशु यों ही घूमने वाले ग्रथीत् विना पालक के हों तो उन्हें केवल वहां से हटा दे।। २४०।।

े क्षेत्रेष्वन्येषु तु पशुः सपादं परामर्हति । सर्वत्र तु सदो देयः क्षेत्रिकस्येति घारगा ।।२४१।। (१५४) (अन्येषु क्षेत्रेषु तु पशुः) उपयुक्त क्लोक [द। २४०] में वर्णित खेत आदि भिन्न स्थानों में यदि पशु नुकसान करदें तो (सपाद पणम् + अर्हति) सवा पण दण्ड होना चाहिए [चरवाहा या मालिक जिसकी देखरेख में वह नुकसान हुआ है उसको] (सर्वत्र तु) जहां अधिक या पूरा खेत ही नष्ट कर दिया हो तो (क्षेत्रिकस्य सदः देयः) उस खेत वाले को पूरा हर्जाना होगा (इति घारणा) ऐसी नियम की व्यवस्था है।। २४१।।

एतद्विघानमातिष्ठेद्धार्मिकः पृथिवीपतिः । स्वामिनां च पश्नां च पालानां च व्यतिक्रमे ॥२४४॥ (१५५)

(धार्मिकः पृथिवीपितः) धार्मिक राजा (स्वामिनां पश्नां च पालानां व्यतिक्रमे) स्वामी, पशु ग्रीर चरवाहा इनमें कोई मतभेद या भगड़ा उप-स्थित हो जाने पर (एतत् विधानम् + ग्रातिष्ठेत्) उपर्युवत [६। २२६-२४३] विधान के ग्रनुसार निर्णय करे ॥ २४४॥

## (१०) सीमा-सम्बन्धी विवाद (१४६–१७१) स्रौर उसका निर्णय—

सीमां प्रति समुत्पन्ने विवादे ग्रामयोर्द्धयोः । ज्येष्ठे मासि नयेत्सीमां सुप्रकाशेषु सेतुषु ॥२४५॥ (१५६)

(द्वयो: ग्रामयोः) दो गांवों या दो समूहों का (सीमा प्रति विवादे समुत्वन्ते) सीमा-सम्बन्धी भगड़ा या मुकद्दमा खड़ा हो जाने पर (ज्येष्ठे मासि) ज्येष्ठ के महीने में (सेतुषु सुप्रकाशेषु) सीमा-चिह्नों के स्पष्ट दीखने के बाद (सीमां नयेत्) सीमा का निर्णय करे [यह समय उन विवादों के लिए है जिनका वर्षा ग्रादि ग्रन्य कालों में निर्णय न हो सके] ॥ २४५॥

सीमावृक्षांत्रच कुर्वीत न्यग्रोधात्रवत्यिकशुकान् । शात्मलीन्सालतालांत्रच क्षीरिएएत्रचेव पादपान् ॥२४६॥ (१५७) गुल्मान्वेशूर्रेच विविधाञ्छमीवल्लीस्थलानि च । शरान्कुब्जकगुल्मांत्रच तथा सीमा न नत्त्यति ॥२४७॥ (१५८)

(व) श्रीर सीमा को निश्चित करने के लिए राजा (सीमावृक्षान् कुर्वीत) सीमा को वतलाने के चिह्नरूप वृक्षों की लगवाये—(न्यग्रोध) वड़ (मग्रव्वत्य) पीपल (—िकशुकान्) ढाक (शाल्मलीन्) सेमल (साल-तालान्) साल श्रीर ताड़वृक्ष (च) श्रीर (क्षीरिणः पादपान् +एव) दूध वाले श्रन्य वृक्षों

को [जैसे—गूलर, पिलखन म्रादि] (गुल्मान्) भाड़वाले पौघों (विविधान् वेगून्) विविध प्रकार के बांसवृक्ष (शमी-वल्ली-स्थलानि) सेम की बेल तथा मन्य भूमि पर फैलने वाली लताएं (सरान्) सरकंडे या मूंज के भाड़ (च) म्रीर (कुडजकगुल्मान्) मालती पौधे के भाड़ों को लगवाये (तथा सीमा न नश्यति) इस प्रकार करने से सीमा नष्ट नहीं होती—सुरक्षित रहती है।। २४६—२४७॥

तडागान्युदपानानि वाप्यः प्रस्रवर्णानि च । सीमासन्धिषु कार्याणि देवतायतनानि च ॥२४८॥ (१५६)

(तडागानि) तालाब (उदपानानि) कूएं (वाप्यः) बावड़ियां (प्रस्न-वाणि) नाले (च) तथा (देवतायतनानि) देवस्थान = यज्ञशालाएं म्रादि (सीमासन्धिषु कार्याणि) सीमा के मिलने के स्थानों पर बनवाने चाहिएं।। २४८।।

> उपच्छन्नानि चाप्यानि सीमालिङ्गानि कारयेत् । सीमाज्ञाने नृगां वीक्ष्य नित्यं लोके विपर्ययम् ॥२४६॥ (१६०)

> म्राश्मनोऽस्थीनि गोबालांस्तुषान्भरमकपालिकाः । करोषमिष्टकाङ्गारांश्छर्करा बालुकास्तथा ॥२५०॥(१६१)

> यानि चैत्रं प्रकाराणि कालाद्दमूमिनं भक्षयेत्। तानि सन्धिषु सीमायामप्रकाशानि कारयेत्।।२५१॥(१६२)

राजा (लोके) संसार में (सीमाज्ञाने) सीमा के विषय में (नृणाम्) मनुष्यों का (नित्यं विषयंयं वीक्ष्य) सदैव मतभेद पाया जाता है, इस बात को घ्यान में रखता हुम्रा (मन्यानि उपच्छन्नानि सीमालिङ्गानि कारयेत्) दूसरे गुप्त सीमाचिह्नों को भी करवा दे; [जैसे—] (म्रश्मनः) पत्थर (म्रस्यीनि) हिंडुयां (गोबालान्) गौ म्नादि पशुम्रों के बाल (तुषान्) तुसं = चावलों के छिलके म्नादि (भस्म) राख (कपालिकाः) खोपिंड्यां (करीषम्) सूखा गोबर (+इष्टक) ईंटें (+म्नंगारान्) कोयले (शकरा) पत्थर की रोडियां = कंकड़ (तथा) तथा (वालुकाः) बालू रेत (च) म्नौर (यानि एवं प्रकाराणि) जितने भी इस प्रकार के पदार्थ हैं जिन्हें (कालात् भूमिः न भक्षयेत्) बहुत समय तक भूमि म्रपने रूप में न मिला सके (तानि) उनको (म्रप्रकाशानि) गुप्तरूप से म्रयात् जमीन में दबाकर (सीमायां कारयेत्) सीमास्थानों पर रखवादे।। २४६-२५१।।

एतेलिङ्गैनंयत्सोमां राजा विवदमानयोः।

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

पूर्वभुक्त्या च सततमुदकस्यागमेन च ॥ २५२ ॥ (१६३)

(राजा) राजा (विवदमानयोः) सीमा के विषय में लड़ने वालों की (एतैं: लिङ्गें:) इन [=। २४६--२५१] चिह्नों से (च) तथा (पूर्वभुक्त्या) पहले जो उसका उपभोग कर रहा हो, इस ग्राधार पर (च) ग्रौर (सततम्+उदकस्य+ग्रागमेन) निरन्तर जल के प्रवाह के ग्रागमन के ग्राधार पर [कि पानी किस ग्रोर से ग्राना है ग्रादि] (सीमां नयेत्) सीमा का निर्णय करे।। २५२।।

यदि संज्ञय एव स्याल्लिङ्गानामपि दर्जने । साक्षित्रत्यय एव स्यात्सीमावादिविनिर्णयः ॥ २५३ ॥(१६४)

(यदि लिङ्गानाम् + ग्रिप दर्शने) यदि सीमाचिह्नों के देखने पर भी (संशय एव स्यात्) संदेह रह जाये तो (साक्षीप्रत्यय एव) साक्षियों के प्रमाण से (सीमावाद-विनिर्णयः स्यात्) सीमाविषयक विवाद का निर्णय करे।। २५३।।

> ग्रामीयक्रकुलानां च समक्षं सीम्नि साक्षिराः । प्रव्टब्याः सीमालिङ्गानि तयोश्चेव विवादिनोः ॥२५४॥ (१६५)

राजा (ग्रामीयककुलानां च तयोः विवादिनोः समक्षम्) गाँवों के कुलीन पुरुषों ग्रीर उन वादी-प्रतिवादियों के सामने (सीम्नि) सीमा-स्थान पर (साक्षिणः) साक्षियों से [८।६२-६३] (सीमालिङ्गानि प्रष्टव्याः) सीमा-चिह्नों को पूछे।। २५४।।

ते पृष्टास्तु यथा ब्रूयुः समस्ताः सोम्नि निश्चयम् । निबच्नीयात्तया सोमां सर्वास्तांश्चैव नामतः ॥२५५॥(१६६)

राजा के द्वारा (पृष्टाः) पूछने पर स्रर्थात् जांच-पड़ताल करने पर (सीम्नि निश्चयम्) सीमा-निश्चय के विषय में (ते समस्ताः यथा ब्रूयुः) वे सब—साक्षी स्रोर गाँव के उपस्थित कुलीन पुष्प जंसे एकमत होकर कहें—स्वीकार कर लें (तथा सीमां निबध्नीयात्) राजा उसी प्रकार सीमा को निर्धारित करदे (च) स्रोर (तान सर्वान् एव नामतः) उन उपस्थित सभी साक्षियों एवं पुष्पों के नामों को भी लिखकर रख ले [जिससे पुनः विवाद उपस्थित होने पर यह ज्ञात हो सके कि किन-किन लोगों के समक्ष या गवाही से यह निर्णय हुस्रा था] ॥ २४४ ॥

साक्ष्यभावे तु चत्वारो ग्रामाः सामन्तवासिनः । सीमाविनिर्णयं कुर्युः प्रयता राजसन्निधौ ॥२५८॥ (१६७) (साक्षी + ग्रमावे) यदि सीमा-विषय में साक्षियों का भी ग्रमाव हो (तु) तो (सामन्तवासिनः चत्वारः ग्रामाः) समीपवर्ती चार गांव के प्रतिष्ठित व्यक्ति (राजसन्निघो) राजा या न्यायाघीश के सामने (प्रयताः) पक्षपात-रहितभाव से (सीमाविनिर्णय कुर्युः) सीमा का निर्णय करें श्रयांत् सीमा निर्णय के विषय में श्रपना मत दें ॥ २५८॥

> क्षेत्रकूपतडागानामारामस्य गृहस्य च । सामन्तप्रत्ययो ज्ञेयः सीमासेतुविनिर्णयः ॥ २६२ ॥ (१६८)

(क्षेत्र-क्रप-तडागानाम् +ग्रारामस्य) खेत, क्ष्मां तालाब, बगीचा (च) ग्रौर (गृहस्य) घर की (सीमा-सेतु-विनिर्णयः) सीमा के चिह्न का निर्णय (सामन्त-प्रत्ययः ज्ञेयः) उस गांव के प्रतिष्ठित-धार्मिक निवासियों की साक्षियों के ग्राधार पर करना चाहिए ॥ २६२ ॥

> सामन्ताक्वेन्मृषा बूयुः सेतौ विवदतां नृगाम् । सर्वे पृथक्षृथग्दण्डचा राज्ञा मध्यमसाहसम् ॥२६३॥ (१६६)

(नृणां सेती विवदताम्) दो ग्रामवासियों में परस्पर सीमासम्बन्धी विवाद उपस्थित होने पर (सामन्ताः चेत् मृषा ब्रूयुः) गांव के निवासी यदि क्रूठ या गलत कहें तो (राज्ञा) राजा (पृथक्-पृथक् सर्वे) उनमें से क्रूठ कहने वाले प्रत्येक को (मध्यमसाहसम् दण्डचाः) 'मध्यमसाहस' [६। १३६] का दण्ड दे।। २६३।।

गृहं तडागमारामं क्षेत्रं वा भीषया हरन्। शतानि पञ्च दण्डचः स्यादज्ञानाद् द्विशतो दमः ॥२६४॥(१७०)

(भीषया) यदि कोई भय दिखाकर (गृहं तडागम् + ग्रारामं वा क्षेत्रं हरन्) घर, तालाब, बगीचा ग्रथवा खेत को लेले, तो राजा उस पर (श्रतानि पञ्च दण्डचः) पाँच सौ पणों का दण्ड करें (ग्रज्ञानात् द्विशतः दमः स्यात्) यदि ग्रनजाने में ग्रधिकार करले तो दो सौ पणों का दण्ड दे ग्रीर उस ग्रधिकृत वस्तु को भी लौटाये।। २६४।।

सीमायामविषह्यायां स्वयं राजैव धर्मवित् । प्रदिशेद्भूमिमेतेषामुपकारादिति स्थितिः ॥ २६५ ॥ (१७१)

(सीमायाम् + ग्रविषद्धायाम्) चिह्नों एवं साक्षियों ग्रादि उपर्युक्त [८। २४५-२६३] उपायों से सीमा के निर्धारित न हो सकने पर (धर्मिन्त् राजा स्वयम् एव) न्याय का जाता राजा स्वयं ही (एतेषाम् + उपकारात्) वादी-प्रतिव।दियों के उपकार ग्रर्थात् हितों को व्यान में रखकर (भूमि प्रदिशेत) भूमि-सीमा को निश्चित करदे (इति स्थिति:) ऐसी शास्त्रव्यवस्था है।। २६५।।

# (११) दुष्ट या कटुवाक्य बोलने-सम्बन्धो विवाद [१७२ - १७४] श्रीर उसका निर्णय—

एषोऽिखलेनाभिहितो धर्मः सीमाविनिर्णये। अत ऊर्घ्यं प्रवस्यामि वाक्पारुष्यविनिर्णयम्।। २६६ ॥(१७२)

(एषः) यह [८। २४४-२६४] (सीमा-विनिर्णये) सीमा के निर्णय करने के विषय में (धर्मः) न्यायविधान (ग्रखिलेन + ग्रभिहितः) पूर्णरूप से कहा।

(त्रतः + ऊर्घ्वम्) इसके बाद ग्रव (वाक्-पारुष्य-विनिर्णयम्) कठोर ग्रीर दुष्टवचन बोलने पर निर्णय (प्रवक्ष्यामि) कहुँगा —॥ २६६॥

> श्रुतं देशं च जातिं च कर्म शारीरमेव च। वितथेन बुवन्दर्णाहाप्यः स्याद् द्विशतं दमम् ॥२७३॥ (१७३)

कोई मनुष्य किसी मनुष्य के (श्रुतम्) विद्या (देशम्) देश (जातिम्) वर्ण (च शारोरम् एव कर्म) ग्रीर शरोर-सम्बन्धी कर्म के विषय में (दर्पात्) घमण्ड में ग्राकर (वितथेन बुवन्) भूठी निन्दा ग्रथवा गलत बात मे ग्रपमानित करे, उसे (द्विशतं दमं दाप्यः) दो सौ पए। दण्ड देना चाहिए।। २७३।।

कारणं वाऽप्यथवा खञ्जमन्यं वाऽिष यथाविधम् । तथ्येनापि बुवन्दाप्यो दण्डं कार्षापणावरम् ।।२७४॥(१७४)

किसी (काएाम्) काने की (ग्रिपिवा) ग्रथवा (खञ्जम्) लंगड़े की (वा) ग्रथवा (तथाविधम् + ग्रिपि) इसी प्रकार के ग्रन्य विकलांगों की (तथ्येन + ग्रिपि बुवन्) वास्तव में वैसा होते हुए भी किसी को काना, लंगड़ा ग्रादि कहने पर (कार्षापणावरं दण्डं दाप्यः) कम से कम एक कार्षा-पण दण्ड करना चाहिए।। २७४।।

अप्रन्य हारी त्य कर : प्रत्यत्र विधान से पुष्टि - मनु ने ४। १४१ में विकलांग व्यक्तियों को क्टुवचन या प्राक्षेपयुक्त वचन कहने का स्पष्टतः निषेध किया है। यहां उस विधान के विषरीत प्राचरण करने वालों के लिए दण्ड का विधान है।

## मातरं पितरं जायां भ्रातरं तनयं गुरुम् । स्राक्षारयञ्छतं दाप्यः पन्थानं चाददद् गुरोः ॥२७५॥ (१७५)

(मातरं पितरं जायां भ्रातरं तनयं गुरुम्) माता, पिता, पत्नी, भाई, बेटा, गुरु इनको (श्राक्षारयन्) दोष लगाकर निन्दा करने पर (च) श्रीर (गुरोः) गुरु को (पन्थानम् + श्रदद्त्) रास्ता न देने पर (शतं दाप्यः) सौ पण दंड होना चाहिए ।। २७४।।

अर्जु रादिजना: भ्रन्यत्र विधान से पुष्टि—मनु ने ४। १७६-१८० में इन व्यक्तियों से किसी प्रकार का विवाद, लड़ाई-अगड़ा न करने का विधान किया है। उस विधान को भंग करके कटुवचन या आक्षेपयुक्त वचन कहने पर यह दण्ड-विधान है।

## (१२) दण्ड से घायल करने या मारने सम्बन्धी विवाद[ १७६ –१७६] श्रीर उसका निर्णय—

एष दण्डविधिः प्रोक्तो वाक्पारुष्यस्य तत्त्वतः । श्रत अर्ध्वं प्रवक्ष्यामि दण्डपारुष्यनिर्णयम् ॥२७८॥ (१७६)

(एषः) यह [८।२६७—२७७] (तत्त्वतः) ठीक-ठीक (वाक्पारुष्यस्य) कठोर वचन या दुःट वचन बोलने का (दण्डविधिः) दण्डविधान (प्रोक्तः) कहा (प्रतः + ऊर्ष्वम्) इसके पश्चात् ग्रब (दण्डपारुष्यनिर्णयम्) कठोर दंड से वायल करना या मारना ग्रथवा दंडे से कठोरतापूर्वक मारपीट करने पर निर्णय को (प्रवक्ष्यामि) कहूँगा ।। २७८ ।।

मनुष्यागां पशूनां च दुःखाय प्रहृते सित । यथा यथा महद्द् दुःखं दण्डं कुर्यात्तथा तथा ॥२८६॥ (१७७)

(मनुष्याणां च पश्नाम) मनुष्यों ग्रौर पशुग्रों पर (दुः खाय प्रहृते सित) दुः ख देने के लिए दण्ड से प्रहार करने पर (यथा यथा महत् दुः खम्) जैसा-जैसा ग्रधिक कष्ट हो (तथा तथा दण्ड कुर्यात्) उसी के ग्रनुसार ग्रधिक-कम दण्ड करे।। २८६।।

ब्रङ्गावपीडनायां च व्रणशोग्गितयोस्तथा। समुत्थानव्ययं दाप्यः सर्वदण्डमथापि वा।।२८७॥ (१७८)

(ग्रंग + ग्रवपीडनायाम्) किसी श्रंग के टूटने, कटने ग्रादि पर (तथा) ग्रीर (व्रण + शोणितयोः) घाव करने तथा रक्त बहाने पर (समुह्थान व्ययं दाप्यः) जब तक रोगी पहले जैसी प्रवस्था के रूप में ठीक न हो जाये तव तक सम्पूर्ण श्रीषघ श्रादि का व्यय मारने वाले से दिलवाये (श्रथापि वा) श्रीर साथ ही (सर्वदण्डम्) उसे पूर्ण दण्ड भी दे।। २८७॥

> ब्रव्याणि हिस्याची यस्य ज्ञानतोऽज्ञानतोऽपि वा। स तस्योत्पावयेतुष्टि राज्ञे वद्याच्च तत्समम् ॥२८८॥ (१७६)

(यः) जो कोई (यस्य) जिस किसी के (ज्ञानतः ग्रिप वा स्रज्ञानतः) जानकर स्रथवा स्रनजाने में (द्रव्याणि हिस्यात्) वस्तुस्रों को मध्ट कर दे तो (सः) वह स्रपराघी (तस्य तुष्टिम् + उत्पादयेत्) उसके मालिक को वस्तु या घन स्रादि देकर संतुष्ट करे (च) तथा (तत् समम् राजे दद्यात्) उसके बराबर दण्ड रूप में राजा को भी दे।। २८८।।

## (१३) चोरी का विवाद (१८० --२०६) ग्रौर उसका निर्णय

एषोऽिसलेनाभिहितो दण्डपारुव्यनिर्गयः । स्तेनस्यातः प्रवक्ष्यामि विधि दण्डविनिर्गये ॥ ३०१ ॥ (१८०)

(एषः) यह [८। २७६-३००] (दण्डपारुष्यनिर्णयः) दण्डे से कठोर मारपीट का निर्णय (म्रखिलेन + म्रिभिहितः) पूर्णरूप से कहा।

(ग्रत:) इसके पश्चात् ग्रब (स्तेनस्य दण्डविनिणंये) चोर के दण्ड का निणय करने की (विधि प्रवक्ष्यामि) विधि कहूंगा—॥ ३०१॥

चोरों के निग्रह से राष्ट्र की वृद्धि-

परमं यत्नमातिष्ठेत्स्तेनानां निग्रहे नृपः। स्तेनानां निग्रहोदस्य यशो राष्ट्रं च वर्षते॥ ३०२॥ (१८१)

(नृपः) राजा (स्तेनानां निग्रहे) चोरों को रोकने के लिए (परमं यत्नम् + ग्रातिष्ठेत्) ग्रधिक से ग्रधिक यत्न करे, क्योंकि (स्तेनानां निग्रहात्) चोरों पर नियन्त्रण होने से (ग्रस्य) इस राजा के (यशः च राष्ट्रं वर्षते) यश ग्रीर राष्ट्र की वृद्धि होती है।। ३०२।।

चोरों से प्रजा की रक्षा श्रेष्ठ कर्त्तव्य है-

न्नभयस्य हि यो दाता स पूज्यः सततं नृषः । सत्रं हि वर्षते तस्य सर्देवाभयदक्षिराम् ॥ ३०३ ॥ (१८२) (यः नृपः श्रभयस्य हि दाता) जो राजा प्रजाश्रों को श्रभय प्रदानं करने वाला होता है श्रर्थात् जिस राजा के राज्य में प्रजाश्रों को चोर श्रादि से किसी प्रकार का भय नहीं होता (सः सततं पूज्यः) वह सदैव पूजित होता है —प्रजाश्रों की श्रोर से उसे सदा श्रादर मिलता है, श्रोर (तस्य) उसका (श्रभयदक्षिणं सत्रं हि) श्रभय की दक्षिणा देने वाला यज्ञ-रूपी राज्य (सदैव वर्षते) सदा बढ़ता जाता है।। ३०३।।

रक्षन्धर्मेण भूतानि राजा वध्यांश्च घातयन् । यजतेऽहरहर्यशैः सहस्रशतदक्षिणैः ॥ ३०६ ॥ (१८३)

(धर्मेण भूतानि रक्षन्) धर्मपूर्वक = न्याय पूर्वक प्रजामों की रक्षा करता हुमा (च) म्रोर (वध्यान् घातयन्) दण्डनीय या वध के योग्य लोगों को दण्डया वध करता हुमा (राजा) राजा (म्रहः + म्रहः सहस्र-जत-दक्षिणैः यज्ञैः यजते) यह समभो कि प्रतिदिन हजारों-सेंकड़ों दक्षिणाम्रों से युक्त यज्ञों को करता है म्रार्थात् इतने बड़े यज्ञों जैसा पुण्यकार्य करता है।। ३०६।।

प्रजा की रक्षा किये बिना कर लेनेवाला राजा पापी होता है-

### योऽरक्षन्बलिमादत्ते करं शुल्कं च पार्थियः । यतिभागं च दण्डं च सः सद्यो नरकं व्रजेत् ।। ३०७ ॥ (१८४)

(यः पाथिवः) जो राजा (श्ररक्षन्) प्रजाश्रों की बिना रक्षा किये उनमें (बिलम्) छठा भाग अन्नादि (करम्) टैक्स (शुरूकम्) महसूल (प्रतिभागम्) चुंगी (च) श्रीर (दण्डम्) जुर्माना (श्रादत्ते) ग्रहण करता है (सः सद्यः नरकं वजेत्) वह शीघ्र ही दुःख को प्राप्त होता है श्रर्थात् प्रजाश्रों का व्यान न रखने के कारण उनके असहयोग से किसी-न-किसी कब्ट से श्राक्रान्त हो जाता है।। ३०७।।

आनु शिटाना : ग्रन्न के छठे भाग को 'बलि' कहते हैं, प्रतिमास, छठे मास या वार्षिक रूप में लिया जाने वाला टैक्स 'कर', न्यापारियों से लिया जाने वाला महसूल 'शुल्क', फल, शाक ग्रादि पर लिया जाने वाला शुल्क 'प्रतिभाग' तथा ग्रपराध में किया जाने वाला जुर्माना 'दण्ड' कहलाता है।

### ग्ररक्षितारं राजानं बलिषड्भागहारिणम्। तमाहुः सर्वलोकस्य समग्रमलहारकम्।। ३०८॥ (१८४)

(ग्ररक्षितारम्) प्रजायों की रक्षा न करने वाले ग्रीर (बलिषड्भाग-हारिणम्) 'बलि' के रूप में छठा भाग ग्रहण करने वाले (त राजानम्) ऐसे राजा को (सर्वलोकस्य समग्रमलहारकम् + ग्राहुः) सब प्रजाग्रों की सारी बुराइयों को ग्रहण करने वाला कहा है ग्रर्थात् सभी प्रजाएँ ऐसे राजा की सभी प्रकार से बुराइयां करती हैं।। ३०८।।

#### भ्रनपेक्षितमर्यादं नास्तिकं विप्रलुम्पकम् । भ्ररक्षितारमत्तारं नृपं विद्यादघोगतिम् ॥ ३०६ ॥ (१८६)

(अनपेक्षितमर्यादम्) शास्त्रोक्त मर्यादा के अनुसार न चलने वाले (नास्तिकम्) वेद और ईश्वर में अविश्वास करने वाले (विप्रलुम्भकम्) लोभ ग्रादि के वशीभूत (ग्ररक्षितारम्) प्रजाओं की रक्षा न करने वाले, ग्रीर (ग्रत्तारम्) कर ग्रादि का धन प्रजाओं के हित में न लगाकर स्वयं खा जाने वाले (नृपम्) राजा को (ग्रधोगिति विद्यात्) नीच समभना चाहिए प्रथवा यह समभना चाहिए कि उसकी शीघ्र ही ग्रवनित या पतन हो जायेगा।। ३०६।।

#### अधार्मिकं त्रिभिन्यायिनिगृह्णीयात्प्रयत्नतः । निरोधनेन बन्धेन विविधेन वधेन च ॥३१०॥ (१८७)

इसलिए राजा (निरोधनेन) निरोध = कैंद में बंद करना (वन्धेन) बन्धन = हथकड़ी, बेड़ी ग्रादि लगाना (च) ग्रीर (विविधेन वधेन) विविध प्रकार के वध = ताड़ना, ग्रंगच्छेदन, मारना ग्रादि (त्रिभि: न्यायै:) इन तीन प्रकार के उपायों से (प्रयत्नतः) यत्नपूर्वक (ग्रधार्मिक निगृह्ह्योयात्) चोर ग्रादि दुष्ट ग्रपराधी को वश में करे।। ३१०।।

निग्रहेरा हि पापानां साधूनां संग्रहेण च। द्विजातय इवेज्याभिः पूयन्ते सततं नृपाः॥३११॥ (१८८)

(हि) क्योंकि (पापानां निग्रहेण) पापी = दुष्टों को वश में करने ग्रीर दण्ड देने से (च) तथा (साधूनां संग्रहेगा) श्रेष्ठ लोगों की सुरक्षा करने से (नृपाः) राजा लोग (दिजातयः + इव + इज्याभिः सततं पूयन्ते) जैसे दिजवर्ण वाले व्यक्ति यज्ञीं से पवित्र होते हैं ऐसे ही पवित्र ग्रर्थात् पुण्यवान् ग्रीर निर्मल यशस्वी होते हैं ॥ ३११॥ चोर की स्वयं प्रायक्ष्यित्त की विधि—

राजाः स्तेनेन गन्तव्यो मुक्तकेशेन धावता। श्राचक्षारणेन तस्तेयमेवंकमास्मि शाधि माम् ॥३१४॥ (१८८)

[यदि चोर चोरी करने के बाद स्वयं उस ग्रपराध को ग्रनुभव कर लेता है तो उसके प्रायश्चित्त ग्रीर उससे मुक्ति के लिए] (स्तेनेन) चोर को चाहिए कि वह (मुक्तकेशेन धावता) बाल खोलकर दौड़ता हुआ (तत् स्ते-यम् + आचक्षाणेन) उसने जो चोरी की है उसको कहता हुआ 'कि मैंने अमुक चोरी की है, अमुक चोरी की है, आदि (राजा गन्तव्यः) राजा के पास जाना चाहिए, और कहे कि (एवंकर्मा + अस्मि) 'मैंने ऐसा चोरी का काम किया है' 'मैं अपराधी हूं (मां शाधि) मुक्ते सजा दीजिए।। ३१४॥

अर्जुट्ये टिडन्ड: प्रतीत होता है कि यह उस समय की स्वयं प्रायिक्त करने की परम्परा थी। चोर चोरी करने के पश्चात् यदि स्वयं यह अनुभव करता है कि मैंने यह बुरा कार्य किया है और पकड़े जाने से पूर्व स्वयं ही उसका प्रायश्चित्त करना चाहता है तो उसका यह तरीका है। सार्वजनिक रूप से अपने आपको चोर कहने पर और अपने आपको चोर के रूप में सबके तथा राज। के सामने प्रविश्त करने पर बहुत बड़ा प्रायश्चित्त हो जाता है। स्वयं इस प्रकार प्रायश्चित्त करने वाले व्यक्ति द्वारा पुनः अपराध करने की संभावना नहीं रहती। और लोग भी यह मान लेते हैं कि जब इसने स्वयं ही सार्वजनिक रूप से अपने आपको चोर घोषित करके अपने अपराध को स्वीकार कर लिया है और प्रायश्चित्त कर रहा तो इसे और दण्ड देने की आवश्यकता नहीं। इस श्लोक से तथा द। ३१६ से यह घ्वनित होता है कि स्वयं इस प्रकार प्रायश्चित्त करने वाले व्यक्ति को राजा को क्षमा कर देना चाहिए। इस सबके बाद वह व्यक्ति दोषमुक्त मान लिया जाता है।

#### स्कन्घेनादाय मुसलं लगुडं वाऽपि खादिरम् । र्जावत चोभयतस्तीक्ष्णामायसं दण्डमेव वा ॥ ३१५ ॥ (१६०)

(स्कन्धेन मुसलम् ग्रिप वा खादिरं लगुडम्) चोर को कन्धे पर मुसल ग्रथवा खंर का दंड, (उभयतः तीक्ष्णां शक्तिम्) दोनों ग्रोर से तेज धार-वाली बरछी (वा) ग्रथवा (ग्रायसं दण्डम् एव) लोहे का दण्ड ही रखकर [राजा के पास जाना चाहिए ग्रीर कहे कि 'मैं चोर हूं, मुक्ते दण्ड दीजिए']।। ३१५॥

आर्युट्येरेट न्द्रः इस श्लोक का पूर्व श्लोक के साथ सम्बन्ध है। ऊपर के श्लोक में दी हुई व्यवस्था के साथ इस श्लोक में कहे हुए विकल्पों में से चुनकर किसी एक व्यवस्था के अनुसार चोर को प्रायश्चित्त करना है।

दोषी को दण्ड न देने से राजा पापभागी होता है-

शासानाद्वा विमोक्षाद्वा स्तेनः स्तेयाद्विमुच्यते । प्रशासित्वा तु तं राजा स्तेनस्याप्नोति कित्विषम् ॥३१६॥ (१६१) (शासनात्) सजा पाकर (वा) या (विमोक्षात्) [स्वयं प्रायश्चित करने के बाद राजा के द्वारा क्षमा कर दिये जाने पर (स्तेनः) चोर (स्तेयात विमुच्यते) चोरी के अपराध से मुक्त हो जाता है (तम् अशासित्वा तु) चोर को दण्ड न देने पर (राजा स्तेनस्य कित्विषम् आप्नोति) राजा को चोर की निन्दा = बुराई मिलती है अर्थात् फिर प्रजाएं उस चोर के स्थान पर राजा को अधिक दोष देती हैं।। ३१६।।

अद्भुट्ये टिउन् ; (१) रामायण में उद्धृत मनुस्मृति के इलोक—यह इलोक तथा द। ३१८ वां इलोक, दोनों कुछ पाठान्तर से वालमीकि रामायण में उद्धृत मिलते हैं। बालि का बध करने पर बालि राम पर अधर्मपूर्वक वध करने का आक्षेप लगाता है। राम बालि के ग्राक्षेपों का उत्तर देते हुए अपने आचरण को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए मनु के निम्न इलोकों को प्रमागारूप में उद्धृत करते हैं।

यहां विशेष घ्यान देने योग्य बात यह है कि इन श्लोकों के उद्धरण से मनुस्मृति का रचना-काल रामायण से पूर्व सिद्ध होता है। रामायण से पूर्व मनुस्मृति श्लोकबद्ध रूप में थी, यह रामायण में पठित 'श्लोको' शब्दों से ज्ञात होता है—"श्रूयते मनुना गीतो श्लोको चरित्रवत्सलो। गृहोतो धर्मकुशलेस्तथा तच्चरितं मया॥" (किष्कि० १८।३०)। उद्धृत श्लोक निम्न प्रकार हैं—

राजिमिष् तदण्डारच कृत्वा पापानि मानवाः । निर्मलाः स्वगंमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथा ॥ शासनाद् वापि मोक्षाद् वा स्तेनः पापात् प्रमुच्यते । राजा त्वशासन् पापस्य तदवाप्नोति किल्विषम् ॥ (किष्कि०१८।३१-३२)

(२) मनुस्मृति में 'किल्विषम्' 'दुष्कृतम्' 'एनः' 'पापम्' 'ग्रधमें' आदि शब्द स्थान-स्थान पर ग्राते हैं। वहां इनसे ऐसे 'पाप' का ग्रथं ग्रहण नहीं करना चाहिए जो किसी दूसरे के किये का दूसरे को लग जाये। जहां-जहां ६। १३, १३५, १६८, ६। ३१६-३१७ ग्रादि श्लोकों में इस शैली में वाक्यप्रयोग है या इस शब्द का प्रयोग है, वहां इसका ग्रथं 'तिन्दा' 'दोष' 'ग्रधमें' या 'बुराई' है। निष्कतकार ने इसी ग्रथं को व्युत्पत्ति से पुष्ट किया है—"किल्विषम् = किल्मिदम्, कींसिमस्य मिनतीति। ग्रथीत् जो कींति का नाश करे वह 'किल्विष' = बदनामी, बुराई या दोष है। 'किल श्वैत्ये' धातु से 'किलेवुंक् च' (उणादि० १। ५०) सूत्र से 'टिषच्' प्रत्यय के योग से 'किल्विप' शब्द सिद्ध होता है। ग्रन्य स्थानों पर इसके पर्यायवाची रूप में भी ऐसे शब्दों का प्रयोग हुआ है जो उपर्युक्त ग्रथों को पुष्ट करते हैं, जैसे—'मलहारकम्' [६। ३०६], एनस्' [२।२; ६। १६], 'ग्रधमें:' [६। १६] ग्रादि। ६। १६ में 'एनः' शब्द निन्दा अर्थ में प्रयुक्त है।

पापियों के संग से पाप-

अन्तादे भ्रू एतहा माष्टि पत्यौ भार्यापचारिएगी।

#### गुरौ शिष्यक्च याज्यक्च स्तेनो राजनि किल्विषम् ॥३१७॥ (१६२)

(भ्रूणहा ग्रन्नादे माहिट) भ्रूणहत्या करने वाला उसके यहां भोजन करने वाले को भी निन्दा का पात्र बना देता है ग्रर्थात् जैसे भ्रूणहत्यारे को बुराई मिलती है वैसे ही उसके यहां ग्रन्न खाने वाले को भी उसके कारण बुराई मिलती है (ग्रपचारिणी भार्या पत्यौ) व्यभिचारी स्त्री की बुराई उसके पति को मिलती है (शिष्य: गुरौ) बुरे शिष्य की बुराई उसके गुरु को मिलती है (च) ग्रौर (याज्य:) यजमान की बुराई उसके यज्ञ कराने वाले ऋत्विक् गुरु को मिलती है (स्तेन: किल्विष राजिन) इसी प्रकार दण्ड न देने पर चोर की बुराई चिनन्दा राजा को मिलती है।। ३१७।।

राजाग्रों से दण्ड प्राप्त करके निर्दोषता-

राजभिः कृतदण्दास्तु कृत्वा पापानि मानवाः । निर्मलाः स्वर्गमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथा ॥ ३१८ ॥ (१६३)

(मानवाः पापानि कृत्वा) मनुष्य पाप = ग्रपराघ करके (राजिभः कृतवण्डाः तु) पुनः राजाग्रों से दिण्डत होकर ग्रथीत् राजा द्वारा दिये गये दण्डल्प प्रायश्चित्त को करके (निर्मलाः) पितृत्र = दोषमुक्त होकर (स्वर्गम् + ग्रायान्ति) सुख को प्राप्त करते हैं (यथा सुकृतिनः सन्तः) जैसे ग्रच्छे कर्म करने वाले श्रेष्ठ लोग सुखी रहते हैं ग्रीभप्राय यह है कि प्रायश्चित्त करने पर उस पापरूप ग्रपराध के संस्कार क्षीएा हो जाते हैं ग्रीर दोषी होने की भावना नहीं रहती, उससे तथा पुनः श्रेष्ठ कर्मी में प्रवृत्ति होने से मनुष्य सन्तों की तरह मानसिक शान्ति-सुख को प्राप्त करते हैं।। ३१८।।

अर्नुर्शिट्डन: स्वर्ग शब्द का ग्रथं 'दुख' है। द्रष्टव्य ६ ।७६ पर ग्रनु-शीलन।

विभिन्न चोरियों की दण्डव्यवस्था-

यस्तु रज्जुं घटं कूपाद्धरेद्भिन्द्याच्च या प्रपाम् । स दण्डं प्राप्नुयान्माषं तच्च तिस्मन्समाहरेत् ॥३१६॥ (१६४)

(यः तु) जो व्यक्ति (कूपात्) कूए से (रज्जुं घटं हरेत्) रस्सी या घड़ा चुरा ले (च) श्रीर (यः) जो (प्रपां भिद्येत्) प्याऊ को तोड़े (सः) वह (माषं दण्डं प्राप्नुयात्) एक सोने का 'माषा' दण्ड का भागी होगा (च) तथा (तत् तस्मिन् समाहरेत्) वह सब सामान वहां लाकर दे ।। ३१६ ।।

धान्यं दशम्यः कुम्भेभ्यो हरतोऽभ्यधिकं वधः ।

शेषेऽप्येकादशगुरां दाप्यस्तस्य च तद्धनम् ॥ ३२०॥ (१६५)

(दशम्य: कुम्भेम्य: ग्रिधकं घान्यं हरतः) दश कुम्भ = बड़े घड़ों से ग्रिधक घान्य = ग्रन्नादि चुराने पर (वधः) चोर को शारीरिक दण्ड मिलना चाहिए (शेषे तु) दश कुम्भ तक घान्य चुराने पर (एकादशगुण दाप्यः) ग्यारह गुना जुर्माना करना चाहिए (तस्य तत् धनं च) श्रीर उस व्यक्ति का वह धन वापिस दिलवा दे।। ३२०।।

#### तथा धरिममेयानां शतादभ्यधिके वधः । सुवर्णरजतादीनामुत्तमानां च वाससाम् ॥ ३२१ ॥ (१६६)

(तथा) इसी प्रकार (घरिममेयानाम्) घरिम = काँटे से, मेय = तोले जाने वाले (सुवर्ण-रजत + ग्रादीनाम्) सोना, चाँदी ग्रादि पदार्थों के १०० पल से ग्रीधक चुराने पर (च) ग्रीर (उत्तमानां वाससाम्) उत्तम कोटि के कपड़े (शतात् + ग्रम्यधिके) सौ से ग्रीधक चुराने पर (वधः) शारीरिक दण्ड से दण्डित करे ॥ ३२१॥

#### पंचाशतस्वम्यधिके हस्तच्छेदनिष्यते । शेषे त्वेकादशगुरां मूल्यादृण्डं प्रकल्पयेत् ॥ ३२२ ॥ (१९७)

(पंचाशतः तु+स्रम्यधिके) [उपर्युक्त = । ३२१ वस्तुस्रों के] पचास से स्रिधिक सो तक चुराने पर (हस्तच्छेदनम् + इष्यते) हाथ काटने का दण्ड देना चाहिए (शेषे तु) पचास से कम चुराने पर राजा (मूल्यात् एका-दशगुणं दण्डं प्रकल्पयेत्) मूल्य से ग्यारह गुना दण्ड करे स्रोर वह वस्तु वापिस दिलवाये ।। ३२२ ।।

#### पुरुषाणां कुलीनानां नारीएगां च विशेषतः। मुख्यानां चेव रत्नानां हरएो वधमर्हति।। ३२३।।(१६८)

(कुलीनानां पुरुषाणाम्) कुलीन पुरुषों (च) ग्रौर (विशेषतः नारी-ग्गाम्) विशेषरूप से स्त्रियों का (हरणे) ग्रुपहरण करने पर (च) तथा (मुख्यानाम् एव रत्नानाम्) मुख्य हीरे ग्रादि रत्नों की चोरी करने पर (वधम् + ग्रहंति) शारीरिक दण्ड [ताड़ना से प्राणवध तक देना] चाहिए।। ३२३।।

#### महापश्चनां हरणे शस्त्राणामौषधस्य च। कालमासाद्य कार्यं च दण्डं राजा प्रकल्पयेत् ॥३२४॥ (१६६)

(महापशूनाम्) हाथो, घोड़े म्रादि बड़े पशुम्रों के (शस्त्राणाम्) शस्त्रास्त्रों के (च) म्रीर (म्रीषधस्य) म्रोषधियों के (हरणे) चुराने पर (कालं च कार्यम् प्रासाद्य) समय (=परिस्थिति) ग्रीर चोरी के कार्य की गम्भीरता को देखकर (राजा दण्डं प्रकल्पयेत्) राजा चोर को दण्ड दे॥३२४॥ साहस ग्रीर कोरी का लक्षण-

स्यात्साहसं त्वन्वयवत्त्रसभं कर्म यत्कृतम् । निरन्वयं भवेत्स्तेयं हृत्वाऽपय्ययते च यत् ॥ ३३२ ॥ (२००)

(ग्रन्वयवत्) वस्तु के स्वामी के सामने (प्रसभं यत् कर्म कृतम्) वलात्कारपूर्वक जो चोरो, डाका, बलात्कार ग्रादि कर्म किया जाता है ('साहसम्' स्यात्) वह साहस = डाका डालना या बलात्कार कार्य कहलाता है (निरन्वयम्) स्वामी के पीछे से छुपाकर किसी वस्तु को लेना (च) ग्रौर (यत् हत्वा + ग्रपव्ययते) जो किसी वस्तु को [सामने या परोक्ष में] लेकर मुकरना या चुराकर भाग जाना है (स्तेयं भवेत्) वह 'चोरी' कहलाती है।। ३३२।।

अप्रन्य ट्यारेट्डन्य: साहस और चोरी का लक्षण — कौटिल्य ने मनु के शब्दों को ग्रहण करके अपने अर्थशास्त्र में साहस ग्रीर चोरी का लक्षण किया है —

"साहसम् अन्वयवत् प्रसभकमं । निरन्वये स्तेयम् ग्रपव्ययने च।"

[प्र• ७४। য়৽ १७]

डाकू, चोरों के भ्रंगों का छेदन -

येन येन यथाङ्गेन स्तेनो नृषु विचेष्टते । तत्तदेव हरेत्तस्य प्रत्यादेशाय पाथिवः ॥ ३३४ ॥ (२०१)

(स्तेनः) चोर (यथा) जिस प्रकार (येन येन + प्रङ्गोन) जिस-जिस प्रङ्ग से (नृषु) मनुष्यों में (विचेष्टते) विरुद्ध चेष्टा करता है (ग्रस्य तत्-तत्+एव) उस-उस ग्रंग को (प्रत्यादेशाय) सब मनुष्यों को शिक्षा के लिए (पार्थिवः हरेत्) राजा हरण ग्रर्थात् छेदन करदे ॥ ३३४॥ (स॰ प्र० १७२)

माता-पिता, भ्राचार्य भ्रादि संभी राजा द्वारा दण्डनीय हैं---

पिताऽऽच।यः सुहृन्माता भार्या पुत्रः पुरोहितः। नादण्डचो नाम राज्ञोऽस्ति यः स्वधर्मे न तिष्ठति ।।३३५।। (२०२)

(पिता म्राचार्यः सुहृत् माता भार्या पुत्रः पुरोहितः) चाहे पिता, म्राचार्य, मित्र, माता, स्त्री, पुत्र म्रीर पुरोहित क्यों न हो (यः स्वधर्मे न तिष्ठति) जो स्वधर्म में स्थित नहीं रहता (राज्ञः म्रदण्डचः नाम न) बह राजाका म्रदण्डच नहीं होता म्रर्थात् जब राजा न्यायासन पर बैठ न्याय करे तब किसीका पक्षपात न करे किन्तु यथोचित दण्ड देवे ॥ ३३४ ॥ (स० प्र०१७)

म्रपराध करने पर राजा को साधारण जन से सहस्रगुणा दण्ड हो-

कार्षापएं भवेदृण्डचो यत्रान्यः प्राकृतो जनः। तत्र राजा भवेदृण्डचः सहस्रमिति धारणा।। ३३६।। (२०३)

(यत्र) जिस ग्रपराध में (ग्रन्यः प्राकृतः जनः) साधारण मनुष्य पर (कार्षापणं दण्डचः भवेत्) एक पैसा दण्ड हो (तत्र) उसी ग्रपराध में (राजा सहस्रं दण्डचः भवेत्) राजा को सहस्र पैसा दण्ड होवे श्रर्थात् साधारण मनुष्य से राजा को सहस्रगुणा दण्ड होना चाहिए क् ।

मंत्री अर्थात् राजा के दीवान को आठ सौ गुणा, उससे न्यून को सात सौ गुणा, और उससे भी न्यून को छः सौ गुणा, इसी प्रकार उत्तर-उत्तर अर्थात् जो एक छोटे से छोटा भृत्य अर्थात् चपरासी है उसको आठ गुणे दण्ड से कम न होना चाहिए। क्यों कि यदि प्रजापुरुषों से राजपुरुषों को अधिक दण्ड न होवे तो राजपुरुष प्रजापुरुषों का नाश कर देवें; जैसे सिंह अधिक और बकरी थोड़े दण्ड से ही वश में आ जाती है, इसलिए राजा से लेकर छोटे से छोटे भृत्यपर्यन्त राजपुरुषों को अपराध में प्रजापुरुषों से अधिक दण्ड होना चाहिए।। ३३६।। (स० प्र०१७२)

ॐ (इति घारणा) ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है। उच्चवर्ण के व्यक्तियों को ग्रधिक दण्ड दे—

> त्रष्टापाद्यं तु शूद्रस्य स्तेये भवति किल्विषम् । षोडशैव तु वैश्यस्य द्वात्रिशत्कात्रियस्य च ॥ ३३७॥ (२०४)

ब्राह्मणस्य चतुःषष्टिः पूर्णं वाऽपि शतं भवेत् । द्विगुरणा वा चतुःषष्टिस्तद्दोषगुरणविद्धि सः ।।३३८।। (२०४)

वैसे ही (तत् दोषगुरावित् हि सः) जो बुछ विवेकी होकर (स्तेये) चोरीकरे (शूद्रस्य तु अष्टापाद्यम्) उस शूद्रको चोरी से आठ गुराा (वैश्यस्य तु षोडश + एव) वैश्य को सोलह गुराा (क्षत्रियस्य द्वात्रिशत्) क्षत्रिय को बत्तीस गुराा (ब्राह्मणस्य चतुः षष्टिः) ब्राह्मए को चौंसठ गुराा (अपि वा शतम्) वा सौ गुणा (वा) अथवा (द्विगुरा चतुः षष्टिः) एक सौ अट्ठाईस गुराा (किस्विष भवति) दण्ड होना चाहिए अर्थात् जिसका जितना ज्ञान

ग्नौर जितनी प्रतिष्ठा ग्रधिक हो, उसको ग्रपराध में उतना ही ग्रधिक दण्ड होना चाहिए।। ३३७-३३८।। (स॰ प्र० १७३)

अर्जुरारित्जन्तः उच्चवर्णानुसार उच्चदण्ड — उच्चवर्णानुसार उच्चदण्ड की व्यवस्था कीटिल्य तक यथावत् प्रचलित रही है। कीटिल्य ने भी अन्य वर्णों की तुलना में अपराध करने पर ब्राह्मण को अधिक दण्ड देने का विधान किया है—

"ब्राह्मणतः चैषां ज्येष्ठचं नियम्येत ।" [प्र०६६ । प्र०१०] = मारना ग्रादि प्रपराधों में यदि कोई ब्राह्मण् सम्मिलित हो तो उसे अन्य वर्णस्थ जनों की ग्रपेक्षा ग्रधिक दण्डित किया जाये।

म्रनेन विधिना राजा कुर्वाणः स्तेननिग्रहम् । यञोऽस्मिन्प्राप्नुयाल्लोके प्रेत्य चानुत्तमं सुखम् ॥ ३४३ ॥(२०६)

(राजा) राजा (म्रनेन विधिना) इस उपर्युक्त [८। ३०२–३४२] विधि से (स्तेननिग्रहं कुर्वाणः) चोरों को नियन्त्रित एवं दण्डित करता हुम्रा (ग्रस्मिन् लोके यशः) इस जन्म में या लोक में यश को (च) ग्रौर (प्रेत्य) परजन्म में (ग्रनुत्तमं सुखम्) ग्रच्छे सुख को (प्राप्तुयात्) प्राप्त करता है।। ३४३।।

(१४) साहस = डाका, हत्या ग्रादि बलात्कारपूर्वक किये गये ग्रपराधों का निर्णय——[२०७ — २१२ ]

> ऐन्द्रं स्थानमभिप्रेप्सुर्यशस्याक्षयमव्ययम् । नोपेक्षेत क्षणमि राजा साहसिकं नरम् ॥ ३४४ ॥ (२०७)

(ऐन्द्रं स्थानम्) राज्य के ग्रधिकारी धर्म (च) ग्रीर श्रु (यशः) ऐश्वर्य की (ग्रभिप्रेप्सुः) इच्छा करने वाला (राजा) राजा (साहसिक नरम्) बला-त्कार काम करने वाले डाकुग्रों को (क्षणम् + ग्रपि न + उपेक्षेत) दण्ड देने में एक क्षण भी देर न करे।। ३४४।। (स॰ प्र०१७३)

🎇 (ग्रक्षयम् + ग्रव्ययम्) न नष्ट होने वाले तथा न कम होने वाले .....

साहसी व्यक्ति चोर से ग्रधिक पापी---

वाग्बुड्यात्तस्कराच्चैव दण्डेनैव च हिसतः। साहसस्य नरः कर्ता विज्ञेयः पापकृत्तमः।।३४४॥(२०८)

साहसिक पुरुष का लक्षण- (वाक्-दुष्टात्) जो दुष्ट वचन बोलने (तस्करात्) चोरी करने (दण्डेन एव हिंसतः) विना ग्रपराध से दण्ड देने

वाले से **भी (साहसस्य** कर्त्ता नरः) साहस, वलात्कार काम करने वाला है (पापक्वत्तमः विज्ञोयः) वह स्रतीव पापी, दुष्ट है ।। ३४५ ।। (स० प्र० १७३)

डाकू को दण्ड न देने वाला राजा विनाश को प्राप्त करता है-

## साहसे वर्तमानं तु यो मर्षयति पाथिवः। स विनाशं व्रजत्याशु विद्वेषं चाधिगच्छति ॥३४६॥ (२०६)

(यः पार्थिवः) जो राजा (साहसे वर्तमानं तु मर्षयित) साहस में वर्तमान पुरुष को न दण्ड देकर सहन करता है (सः ग्राशु विनाश व्रजित) वह राजा शोघ्र ही नाश को प्राप्त होता है (च) ग्रौर (विद्वेषम् + ग्रिधगच्छिति) राज्य में द्वेष उठता है।। ३४६।। (स॰ प्र० १७३)

मित्र या घन के कारण साहसी को क्षमा न करे-

#### न मित्रकारणाद्राजा विपुलाद्वा धनागमात्। समुत्सृजेत्साहसिकान्सर्वभूतभयावहान् ॥३४७॥(२१०)

(न मिल्लकारणात् वा विपुलात् धन + ग्रागमात्) न मिल्लता, न पुष्कल धन की प्राप्ति से भी (राजा) राजा (सर्वभूतभय + ग्रावहान् साहसिकान्) सब प्राणियों को दुःख देंने वाले साहसिक मनुष्य को (समुत्सृजेत्) बंधन-छेदन किये बिना कभी न छोड़े।। ३४७।। (स॰ प्र० १७३) आततायी को मारने में ग्रपराध नहीं—

#### गुरुं वा बालवृद्धौ वा ब्राह्मणं वा बहुश्रुतम् । स्राततायिनमायान्तं हन्यादेवाविचारयन् ॥३५०॥ (२११)

(गुरु वा वाल-वृद्धी वा) चाहे गुरु हो, चाहे पुत्र ग्रादिक बालक हों, चाहे पिता ग्रादि वृद्ध (ब्राह्मणं वा बहुश्रुतम्) चाहे ब्राह्मण ग्रीर चाहे बहुत शास्त्रों का श्रोता क्यों न हो (ग्राततायिनम् + ग्रायान्तम्) जो धर्म को छोड़ ग्रधमं में वर्तमान, दूसरे को बिना ग्रपराध मारने वाले हैं (ग्रविचारयन् + एव हन्यात्) उनको बिना विचारे मार डालना ग्रर्थात् मारके पश्चात् विचार करना चाहिए ॥ ३५०॥ (स० प्र० १७३)

#### नाततायिववे दोषो हन्तुर्भवति कश्चन। प्रकाशं वाऽप्रकाशं वा मन्युस्तं मन्युमृच्छति ॥३५१॥ (२१२)

(ग्राततायिवधे) दुष्ट-पुरुषों के मारने में (हन्तु: कश्चन: दोष: न भवति) हन्ता को पाप नहीं होता (प्रकाशं वा मग्रप्रकाशम्) चाहे प्रसिद्ध [=सबके सामने] मारे चाहे ग्रप्रसिद्ध [=एकान्त में] (मन्यु: तं मन्युं ऋ च्छति) क्योंकि क्रोधी को क्रोध से मारना जानो क्रोध से क्रोध की लड़ाई है।। ३५१।। (स॰ प्र॰ १७३)

## [१४] स्त्री-संग्रहरासम्बन्धी विवाद [२१३ ा–२२०] तथा उसका निर्ग्य—

परदाराभिमर्शेषु प्रवृत्तान्तृन्महीपतिः । उद्वेजनकरैर्दण्डैव्छिन्नयित्वा प्रवासयेत् ॥३५२॥ (२१३)

(परदारा + स्रिभमर्शेष प्रवृत्तान् नृन्) [बलात्कार स्रथवा सहमित-पूर्वक] परिस्त्रियों से व्यभिचार करने में संलग्न पुरुषों को (महीपितः) राजा (उद्धेजनकरै: दण्डै: खिन्नियत्वा) व्याकुलता पैदा करने वाले [नाक, कान, हाथ ग्रादि काटना, दागना ग्रादि] दण्डों से ग्रङ्ग-भंग करके (प्रवासयेत्) देश से निकाल दे ।। ३५२ ।।

> परस्व पत्न्या पुरुषः संभाषां योजयन् रहः। पूर्वमाक्षारितो दोषैः प्राप्नुयात्पूर्वसाहसम्।।३५४।। (२१४)

(पूर्वं दोषै: ग्राक्षारित: पुरुष:) जो व्यक्ति पहले परस्त्री-गमन-सम्बन्धी दोषों में श्रपराधी सिद्ध हो चुका है (रह: परस्य पत्न्या संभाषां योजयन) यदि वह एकान्त स्थान में पराई स्त्री के साथ कामुक बातचीत की योजना में लगा मिले तो (पूर्वसाहसं प्राप्नुयात्) उसको 'पूर्वसाहस' [६। १३६] का दण्ड देना चाहिए।। ३५४॥

> यस्त्वनाक्षारितः पूर्वमिभभाषेत कारणात्। न दोषं प्राप्नुयात् किचिन्न हि तस्य व्यतिक्रमः ॥३४४॥ (२१४)

(यः तु पूर्वम् + ग्रनाक्षारितः) किन्तु जो पहले ऐसे किसी ग्रपराध में ग्रपराधी सिद्ध नहीं हुग्रा है, यदि वह (कारणात् ग्रभिभाषेत) किसी उचित कारणवश बातचीत करे तो (किचित् दोषं न प्राप्नुयात्) किसी दोष का भागी नहीं होता (हि) क्यों कि (तस्य न व्यतिक्रमः) वह कोई मर्यादा-भंग नहीं करता ।। ३४५ ।।

स्त्रोसग्रहण की परिभाषा--

उपचारकिया केलिः स्पर्शो भूषणवाससाम् । सहखट्वासनम् चैव सर्वे संग्रहणं स्मृतम् ॥३५७॥ (२१६)

विषयगमन के लिए (उपचारक्रिया) एक-दूसरे को स्नाकंषित करने के लिए माला, स्गन्ध स्नादि श्रुंगारिक वस्तुस्रों का स्नादान-प्रदान करना (केलिः) विलासक्रीडाएं = छेड़ खानी ग्रादि (भूषणवाससां स्पर्शः) ग्राभूषण ग्रीर कपड़ों ग्रादि का स्पर्श [शरीर-स्पर्श तो इसमें स्वतः ही परिगिएति हो जाता है] (च) ग्रीर (सह खट्वा + ग्रासनम्) साथ मिलकर श्रर्थात् सट-कर खाट ग्रादि पर बैठना ग्रीर साथ सोना, सहवास करना (सर्वं संग्रहणं स्मृतम्) ये सब बार्ते 'संग्रहणं = विषयगमन में मानी गयी हैं।। ३५७।। दम्भपूर्वक व्यभिचार में प्रवृत्त होने पर स्त्री को दण्ड —

भर्तारं लङ्घयेद्या तु स्त्री ज्ञातिगुणदिषता। तां स्विभः खादयेद्राजा संस्थाने बहुसंस्थिते ॥ ३७१ ॥ (२१७)

(या तु स्त्री) जो स्त्री (ज्ञाति-गुरा-दिपता) श्रपनी जाति, गुरा के घमण्ड से (भर्तारं लङ्घयेत्) पति को छोड़ व्यभिचार करे (ताम्) उसको (बहुसंस्थिते संस्थाने श्विभः राजा खादयेत्) बहुत स्त्री श्रीर पुरुषों के सामने जीती हुई कुत्तों से राजा कटवाकर मरवाडाले ।। ३७१ ।। (स॰ प्र०१७४)

दम्भपूर्वक व्यभिचार में प्रवृत्त होने वाले पुरुष को दण्ड-

पुमांसं दाहयेत्पापं शयने तप्त श्रायसे। अम्यादध्युश्च काष्ठानि तत्र दह्येत पापकृत्॥ ३७२॥ (२१८)

(पाप पुमांसम्) उसी प्रकार श्रपनी स्त्री को छोड़के परस्त्री या वेश्यागमन कर उस पापी को (श्रायसे तप्त शयने) लोहे के पलंग को अग्नि से तपा लाल कर उस पर सुलाके अजीते को (तत्र पापकृत् दह्येत) बहुत पुरुषों के सम्मुख भस्म करदेवे।। ३७२।। (स॰ प्र०१७४)

क्ष (काष्ठानि ग्रम्यादघ्युः) लोग उस पर लकड़ियां रख दें (च) ग्रीर .....

अन्य श्रीत्जन : (१) ३७१-३७२ क्लोक 'प्रसंगिवरोघ' के ग्राधार पर प्रक्षेपान्तर्गत इसलिए नहीं कहला सकते क्योंकि इनमें 'स्त्रीसग्रहण' से सम्बन्धित विशेष स्थितियों की विशेष दण्ड-व्यवस्था है। अपने रूपसौन्दर्य एवं उच्चता के आधार पर अपने जीवनसंगी का तिरस्कार करते हुए दम्भपूर्वक जब कोई स्त्री या पुरुष पर-पुरुष-गमन या परस्त्रीगमन रहे तो उनके लिये यह दण्डव्यवस्था है।

(२) यह दण्डव्यवस्था अत्यन्त कठोर है। वह इसिलये कि दंभी व्यक्ति अपने दंभ में आकर बलात् सभी मर्यादाओं का श्रतिक्रमण करता है और अपने हठ पर अडिंग रहता है। ऐसे व्यक्ति व्यवस्थाओं को बड़ी लापरवाही से भङ्ग करते हैं और अन्य सम्बद्ध व्यक्तियों का तिरस्कार करते हैं, अतः इनके लिए यह सार्वजनिक रूप से कठोर दण्डव्यवस्था विहित की है। महिष दयानन्द ने इस सम्बन्ध में छठे समु॰ में प्रश्नोत्तर रूप में प्रकाश डाला है, जो विवेचन की हिष्ट से उद्धरणीय है—

"(प्रक्न) जो राजा वा रानी ग्रथवा न्यायाधीश वा उसकी स्त्री व्यभिचारादि कुकर्म करे तो उसको कौन दण्ड देवे ?

(उत्तर) सभा, ग्रथित् उनको तो प्रजापुरुषों से भी ग्रधिक दण्ड होना चाहिये। (प्रश्न) राजादि उन से दण्ड क्यों ग्रहण करेंगे ?

(उत्तर) राजा भी एक पुण्यात्मा भाग्यशाली मनुष्य है। जब उसी को दण्ड न दिया जाय और वह ग्रहण न करे तो दूसरे मनुष्य दण्ड को क्यों मानेंगे? श्रीर जब सब प्रजा श्रीर प्रधान-राज्याधिकारी श्रीर सभा धार्मिकता से दण्ड देना चाहें तो अकेला राजा क्या कर सकता है? जो ऐसी व्यवस्था न हो तो राजा प्रधान श्रीर सब समर्थ पुरुष श्रन्याय में डूबकर न्याय-धर्म को डुबाके सब प्रजा का नाश कर श्राप भी नष्ट हो जायें, श्रर्थात् उस क्लोक के श्रथं का स्मरण करो कि न्याययुक्त दण्ड ही का नाम राजा श्रीर धर्म है जो उसका लोप करता है उससे नीच पुरुष दूसरा कौन होगा?

(प्रश्न) यह कड़ा दण्ड होना उचित नहीं, क्योंकि मनुष्य किसी प्रङ्ग का बनाने हारा वा जिलानेवाला नहीं है, ऐसा दण्ड नहीं देना चाहिए।

(उत्तर) जो इसको कड़ा दण्ड जानते हैं वे राजनीति को नहीं समझते, क्योंकि एक पुरुष को इस प्रकार दण्ड होने से सब लोग बुरे काम करने से अलग रहेंगे और बुरे काम को छोड़कर घममार्ग में स्थित रहेंगे। सच पूछो तो यही है कि एक राई भर शी यह दण्ड सब के भाग में न आवेगा। और जो सुगम दण्ड दिया जाय तो दुष्ट काम बहुत बढ़कर होने लगें। वह जिसको तुम सुगम दण्ड कहते हो वह कोड़ों गुणा अधिक होने से कोड़ों गुणा कठिन होता है क्योंकि जब बहुत मनुष्य पुष्ट कम करेंगे तब थोड़ा-थोड़ा दण्ड भी देना पड़ेगा अर्थात् जैसे एक को मनभर दण्ड हुआ और दूसरे को पाव भर तो पाव भर अधिक एक मन दण्ड होता है तो प्रत्येक मनुष्य के भाग में आध पाव बीस सेर दण्ड पड़ा, तो ऐसे सुगम दण्ड को दुष्ट लोग क्या समक्षते हैं? जैसे एक को मन और सहस्र मनुष्यों को पाव-पाव दण्ड हुआ तो ६। सवा छः मन मनुष्य-जाति पर दण्ड होने से अधिक और यही कड़ा तथा वह एक मन दण्ड न्यून और सुगम होता है।" पांच महा-प्रपराधियों को वश में करने वाला-राजा इन्द्र के समान प्रभावी—

यस्य स्तेनः पुरे नास्ति नान्यस्त्रीगो न दृष्टवाक् ।

न साहसिकदण्डघ्नो स राजा शक्रलोकभाक् ॥३८६॥ (२१६)

(यस्य) जिस राजा के राज्य में (स्तेन: न + ग्रस्ति) न चोर (न + ग्रन्यस्त्रीगः) न परस्त्रीगामी (न दुष्टवाक्) न दुष्ट वचन का बोलने हारा (न साहसिकदण्डघ्नौ) न साहसिक डाकू ग्रौर न दण्डघ्न ग्रर्थात् राजा की ग्राज्ञा का मंग करने वाला है (सः राजा शक्तलोकभाक्) वह राजा ग्रतीव श्रष्ठ है।। ३८६॥ (स० प्र०१७३)

अयन्त टारिट्डन्ड: महर्षि ने यहां 'शकलोक माक्' पद का अभिप्रायार्थं ग्रहण किया है। जिन टीकाकारों ने 'शकलोक भाक्' का 'इन्द्रलोक में जाने वाला' या 'स्वर्ग में जाने वाला' अर्थ किया है वह उचित नहीं है। इस पद का अर्थ है कि वह राजा 'इन्द्र पद का अधिकारी' अर्थात् इन्द्र के समान श्रेष्ठ और शक्तिशाली राजा माना जाता है, वह इन्द्र के समान प्रसिद्ध एवं प्रभावशाली हो जाता है। अ्रगले क्लोक से भी इस अर्थ की पुष्टि हो जाती है।

एतेषां निग्रहो राज्ञः पञ्चानां विषये स्वके । साम्राज्यकृत्सजात्येषु लोके चैव यशस्करः ॥३८७॥ (२२०)

(स्वके विषये) अपने राज्य में (एतेषां पञ्चानां निग्रहः) इन पांचों प्रकार के व्यक्तियों पर काबू रखने वाला (राज्ञः) राजा (सजात्येषु साम्राज्यकृत्) सजातीय अन्य राजाओं में साम्राज्य करने वाला अर्थात् राजाओं में शिरोमणि बन जाता है (च एव) और (लोके यशस्करः) लोक में यश प्राप्त करता है।। ३८७।।

ऋत्विज श्रीर यजमान द्वारा एक-दूसरे को त्यागने पर दण्ड—

ऋत्विजं यस्त्यजेद्याज्यो याज्यं चित्विक्त्यजेद्यदि । शक्तं कर्मण्यदुष्टं च तयोर्वण्डः शतं शतम् ॥३८८॥(२२१)

(यः याज्यः) जो यजमान (कर्मीण शक्तं च अदुष्टम्) काम करने में समयं और श्रेष्ठ (ऋत्विजम्) पुरोहित को (त्यजेत्) छोड़ दे (च) और (याज्यं ऋत्विजः त्यजेत्) ऐसे ही यजमान को पुरोहित छोड़दे तो (तयोः) उन दोनों को (शतं-शतं दण्डः) सौ सौ पण दण्ड करना चाहिए।। ३८८।। माता-पिता-स्त्री-पुत्र को छोड़ने पर दण्ड—

न माता न पिता न स्त्री न पुत्रस्त्यागमहंति । त्यजन्नपतितानेतात्राज्ञा दण्डयः शतानि षट् ।।३८६॥ (२२२)

(न माता न पिता न स्त्री न पुत्रः त्यागम् + ग्रहंति) न माता, न पिता, न स्त्री ग्रीर न पुत्र त्यागने योग्य होते हैं (ग्रपिततान् एतान् त्यजन्) अपितत ग्रथीत् निर्दोष होते हुए जो इनको छोड़े तो (राज्ञा षट् शतानि दण्डचः) राजा के द्वारा उस पर छः सी पण दंड किया जाना चाहिए।।३८६।।

आनुर्धे किन्नः ३८८ श्रीर ३८६ श्लोक विषयविरोघ के अन्तर्गत आते हुए भी प्रक्षिप्त प्रतीत नहीं होते । इन्हें स्थानभ्रष्ट समभता चाहिए, क्योंकि (१) इनका मनु की किसी मान्यता से विरोध नहीं है श्रीर न ये किसी ग्रन्य ग्राधार पर प्रक्षिप्त मिद्ध होते हैं, (२) इस ग्रधाय में इनसे सम्बन्धित प्रसंग भी है । प्रतीत होता है कि ये ब्लोक चौथे विवाद 'मिलकर उन्नित या व्यापार करना' (८। २०६-२११) विषय से खण्डित होकर स्थानभ्रष्ट हुए हैं।

व्यापार में शुल्क एवं वस्तुग्रों के भावों का निर्धारण-

गुल्कस्थानेषु कुशलाः सर्वपण्यविचक्षणाः। कुर्युरर्घं यथापण्यं ततो विशं नृषो हरेत् ॥ ३६८ ॥ (२२३)

(शुल्कस्थानेषु कुशलाः) शुल्क लेने के स्थानों के शुल्कव्यवहार में चतुर (सर्वपण्यविचक्षणाः) सब बेनने योग्य वस्तुग्रों के मूल्य-निर्धारित करने में चतुर व्यक्ति (यथापण्यं ग्रर्धं कुर्युः) बाजार के ग्रनुसार जो मूल्य निश्चित करें (ततः) उसके लाभ में से (नृपः विशं हरेत्) राजा वीसवां भाग कर-रूप में प्राप्त करे।। ३६८।।

राज्ञः प्रख्यातभाण्डानि प्रतिषिद्धानि यानि च । तानि निर्हरतो लोभात्सर्वहारं हरेन्नुषः ॥ ३६६ ॥ (२२४)

(राज्ञः प्रख्यातभाण्डानि) राजा के प्रसिद्ध बरतन (च) ग्रीर (यानि प्रतिषिद्धानि) जिन वस्तुर्धों का देशान्तर में ले जाना निषिद्ध घोषित कर दिया है (लोभात् तानि निर्हरतः) लोभनग उन्हें देशान्तर में ले जाने वाले का (नृपः) राजा (सर्वहारं हरेत्) सर्वस्व हरण करने ।। ३६६ ।।

शुल्कस्थानं परिहरःनकाले क्रयविक्रयो। मिण्यावादी च संख्याने दाप्योऽष्टगुणमत्ययम्।। ४००।। (२२५)

(गुल्कस्थानं परिहरन्) चुंगी के स्थान को छोड़कर दूसरे रास्ते से सामान ले जाने वाला (ग्रकाले) ग्रसमय में श्रयात् रातादि में गुप्तरूप से (क्रयविक्रयी) सामान खरोदने घीर बेचने वाला (च) ग्रीर (संख्याने मिथ्या-वादी) माप-तौल में भूठ बतलाने वाला, इनको (ग्रष्टगुराम् + ग्रत्ययं दाष्यः) मूल्य के ग्राठ गुने दण्ड से दण्डित करे। १४००।

म्रागमं निर्गमं स्थानं तथा वृद्धिक्षयावुभौ । विचार्यं सर्वपण्यानां कारयेत्क्रयविक्रयौ ॥ ४०१ ॥ (२२६)

(ग्रागमं निर्गमं स्थानं तथा वृद्धिसयौ + उभौ) वस्तुग्रों के ग्राने, जाने, रखने का स्थान, लाभवृद्धि तथा हानि (सर्वपण्यानां विचार्य) खरीर-वेचने की वस्तुश्रों से सम्बन्धित सभी बातों पर विचार करके (क्रय-विक्रयौ कारयेत्) राजा मूल्य निश्चित करके वस्तुग्रों का क्रयविक्रय कराये।। ४०१।।

पञ्चरात्रे पञ्चरात्रे पक्ष पक्षेऽथवा गते । कुर्वीत चैवां प्रत्यक्षमर्घसंस्थापनं नृषः ॥ ४०२ ॥ (२२७)

(पञ्चरात्रे-पञ्चरात्रे) पांच-पांच दिन (ग्रथवा) या (पक्षे पक्षे गते) पन्द्रह-पन्द्रह दिन के पश्चात् (नृपः) राजा (एषां प्रत्यक्षम्) व्यापारियों के सामने (ग्रधंसंस्थापनं कुर्वीत) मूल्य का निर्घारण करे।। ४०२।। तला एवं मापकों की छह महीन में परीक्षा—

।पका का छह नहान म पराका— ————• ———• ——

तुलामानं प्रतीमानं सर्वं च स्यात्सुलक्षितम् । षट्सु षट्सु च मासेषु पुनरेव परीक्षयेत् ॥ ४०३ ॥ (२२८)।

(तुलामानम्) तराजू (च) ग्रौर (प्रतीमानम्) प्रतिमान = वाट (सर्वे सुलक्षितं स्यात्) सब ठीक-ठीक रखने चाहिएँ ग्रौर (षट्सु-षट्सु च मासेषु) छः-छः महीने में (पुनः + एव परीक्षयेत्) इनकी परीक्षा राजा करावे ।। ४०३ ।। (द० ल० सं० २०)

"मनुस्मृति में तो प्रतिमा शब्द करके रत्ती, छटांक, पाव, सेर श्रीर पंसेरी सादि तोल के साधनों का ग्रहण किया है क्यों कि तुलामान श्रयीत् तराजू श्रीर प्रतीमान वा प्रतिमा श्रयीत् बाट इनकी परीक्षा राजा लोग छठे-छठे मास श्रयात् छः छः महीने में एक बार किया करें कि जिससे उनमें कोई व्यवहारी किसी प्रकार की छल से घट-बढ़ न कर सकें शीर कदाचित् कोई करे तो उसको दण्ड देवें।" (ऋ० भा० भू० ३०३–३०४)

"पक्ष-पक्ष में वा मास-मास में श्रथवा छटवें छटवें मास तुला की राजा परीक्षा करें स्थान श्रितमान श्रथीत् प्रतिमा की परीक्षा श्रवश्य करे। राजा जिससे कि श्रधिक, न्यून प्रतिमा श्रथीत् दुकान के बाट जितने हैं, उन्हीं का नाम प्रतिमा है।"

(द० शा० सं० ५० एवं ऋ० प० वि० ११)

नौका-व्यवहार में किराया आदि की व्यवस्थाएं---

पणं यानं तरे दाप्यं पौरुषोऽर्धपणं तरे। पादं पशुक्च योषिच्च पादार्धं रिक्तकः पुमान् ॥ ४०४॥(२२६)

(यानं तरे पणम्) नाव से पार उतारने में खाली गाड़ी का एक पण किराया ले (पौरुषः तरे) एक पुरुष द्वारा ढोये जाने वाले भार पर (प्रध-पणं दाप्यः) स्राधा पण किराया ले (च) स्रीर (पशुः पादम्) पशु स्रादि को पार करने में चौथाई पणं (च) तथा (योषित् रिक्तकः पुमान् पाद+ अर्धम्) स्त्री स्रीर खाली मनुष्य से एक पण का आठवाँ भाग किरायाः लेवे।। ४०४।।

> भाण्डपूर्णानि यानानि तार्यं दाप्यानि सारतः । रिक्तभाण्डानि याँकिचित्पुमांसञ्चापरिच्छदाः ॥४०५॥ (२३०)

(भाण्डपूर्णानि यानानि तार्यं सारतः दाप्यानि) वस्तु आंसे भरी हुई गाड़ियों को पार उतारने का किराया उनके आरी और हल्केपन के अनुसार देवे (रिक्तभाण्डानि) खाली बर्तन (च अपरिच्छदाः पुमाँसः) और निर्धन व्यक्ति (यत् किचित्) इनका थोड़ा सा किराया ले लेवे ॥ ४०४॥

### दीर्घाघ्वनि यथादेशं यथाकालं तरो भवेत् । नदीतीरेषु तद्विद्यात्समुद्रेः नास्ति लक्षणम् ॥ ४०६ ॥ (२३१)

(दीर्घ + ग्रध्विन) नदी का लम्बा रास्ता पार करने के लिए (यथा देशम्) स्थान के ग्रनुसार [तेज बहाब, मन्द प्रवाह, दुर्गम स्थल ग्रादि] (यथाकालम्) समय के ग्रनुसार [सर्दी, गर्मी, रात्रि ग्रादि] (तरः भवेत्) किराया निश्चित होना चाहिए (तत् नदीतीरेषु विद्यात्) यह नियम नदी-तट के लिए समभना चाहिए (समुद्रे नास्ति लक्षणम्) समुद्र में यह नियम नहीं है ग्रर्थात् समुद्र में वहाँ की स्थित के ग्रनुसार किराया निश्चित करना चाहिए।। ४०६।।

"जो लम्बे मार्ग में समुद्र की खाड़ियां वा नदी तथा बड़े नदों में जितना लम्बा देश हो उतना कर स्थापन करे और महासमुद्र में निश्चित कर स्थापन नहीं हो सकता किन्तु जैसा अनुकूल देखे कि जिससे राजा और बड़े-बड़े नौकाओं के समुद्र में चलाने वाले दोनों लाभयुक्त हों वैसी व्यवस्था करे।" (स॰ प्र० १७५)

यन्नावि किचिद्दाशानां विशीर्येतापराधतः । तद्दाशैरेव दातव्यं समागम्य स्वतोंऽशतः ॥ ४०८ ॥ (२३२)

(दाशानाम् श्रपराधतः) मल्लाहों की गलती से (नावि यत् किंचित् विशीर्येत) नाव में जो कुछ यात्रियों को हानि हो जाये (तत् + दाशैः + एव) उसे मल्लाहों ने (समागम्य स्वतोंशतः दातव्यम्) मिलकर श्रपने-श्रपने हिस्से में से पूरा करना चाहिए।। ४०८।।

एष नौयायिनामुक्तो व्यवहारस्य निर्णयः। दाज्ञापराधतस्तोये देविके नास्ति निग्रहः ॥४०६॥(२३३) (एषः) यह [=।४०४-४०=] (नौयायिनां व्यवहारस्य निर्णयः उक्तः) नाविकों के व्यवहार का निर्णय कहा है (दाशापराधतः तोये) मल्लाहों के प्रपराध से जल में नष्ट हुए सामान के मल्लाह देनदार हैं (दैविके निग्रहः नास्ति) देवी विपत्ति के कारण [ग्रांधी, तूफान ग्रांदि से] हुई हानि के मल्लाह देनदार नहीं हैं ।। ४०६।।

अद्भुटारेट्ड : इलोक ३८६ से ४०६ इलोकों में से ३६०-३६५ विभिन्न पाधारों के अनुसार प्रक्षिप्त हैं। शेष इलोकों ३८६, ३६६, ३६६, ३६६, ४०६, ४०६, ४०६ में कोई प्रक्षेप की प्रवृत्ति नहीं है श्रीर ये सर्वसामान्य विधान हैं। इनका मनु की किसी मान्यता से विरोध नहीं है, शैली भी मनुसम्मत है। अतः प्रसंगानुकूल न होने पर भी हमने इन्हें प्रक्षिप्त घोषित नहीं किया। प्रतीत होता है कि ये स्थान अष्ट हो गये हैं। इन सभी इलोकों में जो विषय है वह 'मिलकर उन्नित या व्यापार करना' [६। २०६-२११] विषय से सम्बन्धित है, अतः ये उसी प्रसंग से खण्डित हुए ज्ञात होते हैं।

इति महर्षि-मनुत्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत हिन्दीमाषा-भाष्यसमन्वितायाम्
'अनुत्रीलन' समीक्षाविभूषितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ
राजधर्मात्मकोऽष्टमोऽष्यायः ॥

# ऋथ नवमोऽध्यायः

(हिन्दीभाष्य-'ग्रनुशोलन'समीक्षाम्यां सहितः)

(राजधर्मान्तर्गत व्यवहारनिर्णय)

[ ह। १ से ह। हह तक]

(१६) स्त्री-पुरुष-धर्मसम्बन्धी विवाद ग्रौर उसका निर्णय

(६।१से ३६ तक)

पुरुषस्य स्त्रियारचैव धर्मे वर्त्मनि तिष्ठतोः। संयोगे विप्रयोगे च धर्मान्वक्यामि शास्वतान् ॥ १ ॥ (१)

[ग्रब मैं] (धर्मे वर्त्मनि तिष्ठतोः) धर्ममार्ग पर चलने वाले (स्त्रियाः च पुरुषस्य एव) स्त्री-पुरुष के (संयोगे च वित्रयोगे) संयोगकालीन = साय रहने तथा वियोगकालीन = ग्रलग रहने के (शास्वतान् धर्मान् वक्ष्यामि) सदैव पालन करने योग्य धर्मों = कर्तिव्यों को कहंगा — ॥ १ ॥

(स्त्री-पुरुष के संयोगकालीन दैनिक कर्त्तव्य)

स्त्री के प्रति कर्त्तंव्यपालन न करने वाले पिता, पति, पुत्र निन्दा के पात्र-

कालेऽदाता पिता वाच्यो वाच्यक्चानुपयन्पतिः । मृते भर्तरि पुत्रस्तु वाच्यो मातुररक्षिता ॥ ४ ॥ (२)

(काले) विवाह की स्रवस्था में (स्रदाता) कन्या को न देने वाला स्रर्थात् विवाह न करने वाला (पिता वाच्यः) पिता निन्दनीय होता है (च) स्रीर (स्रनुपयन् पितः) [विवाह-पश्चात् ऋतुकाल के स्रनन्तर] संगम न करने वाला पित निन्दनीय होता है (भर्तर मृते) पित की मृत्यु होने के बाद (मातुः + स्ररक्षिता पुत्रः वाच्यः) माता की [भरण-पोषण स्रादि से] रक्षा न करने वाला पुत्र निन्दनीय होता है ॥ ४॥

थोड़े से कुसंग से भी स्त्रियों की रक्षा अवस्य करें —

सूक्ष्मेम्योऽपि प्रसङ्गेम्यः स्त्रियो रक्ष्या विशेषतः । द्वयोहि कुलयोः शोकमावहेयुररक्षिताः ॥ ५ ॥ (३) (सूक्ष्मेम्यः प्रसंगेम्यः ग्रिप) थोड़े कुसंग के ग्रवसरों से भी (स्त्रियः विशेषतः रक्ष्याः) स्त्रियों की विशेषरूप से रक्षा करनी चाहिए (हि) क्योंकि (ग्ररक्षिताः) ग्ररक्षित स्त्रियां (द्वयोः कुलयोः शोकम् + ग्रावहेयुः) दोनों कुलों चपित तथा पिता के कुलों को शोकसंतष्त कर देती हैं।। ५।।

इमं हि सर्ववर्णानां पश्यन्तो धर्ममुत्तमम्। यतन्ते रक्षितुं भार्यां भर्तारो दुर्बला अपि ॥ ६ ॥ (४)

(सर्ववर्णानाम् इमम् उत्तमं धर्मं पश्यन्तः) सव वर्णों के इस पूर्वोक्त श्लेष्ठ धर्म को देखते हुए (दुर्बलाः भर्तारः ग्रिप) दुर्बल पित भी (भार्यों रक्षित् यतन्ते) कुसंगों से ग्रपनी स्त्री की रक्षा करने के लिए यत्न करते हैं।। ६।। स्त्री पर ही परिवार की प्रतिष्ठा निर्भर—

> स्वां प्रसूर्ति चरित्रं च कुलमात्मानमेव च। स्वं च धर्म प्रयत्नेन जायां रक्षन्हि रक्षति ॥ ७॥ (४)

(प्रयत्नेन जायां रक्षन् हि) प्रयत्नपूर्वक ग्रपनी स्त्री की कुसंगत से रक्षा करता हुग्रा ग्रथित संरक्षण में रखता हुग्रा व्यक्ति ही (स्वां प्रसूतिम्) ग्रपनी सन्तान (चरित्रम्) ग्राचरण (कुलं च ग्रात्मानम् + एव) कुल ग्रीर ग्रपनी (च) तथा (स्वं घमम्) ग्रपने धमं की (रक्षति) रक्षा करता है ग्रथीत् स्त्री के कुसंग में पड़ जाने से सब ही कुछ बिगड़ जाता है, क्योंकि स्त्री ही सुख भीर धमं का ग्राघार है [६।२८] ।। ७।।

जाया का लक्षण-

पतिर्भार्यां संप्रविश्य गर्भो भूत्वेह जायते । जायायास्तद्धि जायात्वं यदस्यां जायते पुनः ॥ ६ ॥ (६)

(पितः भार्यां संप्रविश्य) पित वीर्यरूप में स्त्री में प्रवेश करके (गर्भः भूत्वा + इह जायते) गर्भ बनकर सन्तानरूप से ससार में उत्पन्न होता है (जायायाः तत् + हि जायात्वम) स्त्री का यही जायापन = स्त्रीपन है (यत्) जो (ग्रस्यां पुनः जायते) इस स्त्री में सन्तानरूप से पित पुनः उत्पन्न होता है।। द।।

अवन्य कारिटा न्यः जाया शब्द की सिद्धि श्रीर इसमें बाह्मण श्रादि के प्रमाण—'जाया' शब्द जनी प्रायुमित (दिवा०) धातु से 'जनेयंक्' (उणादि ४।१११) सूत्र से 'यक्' प्रत्यय, स्त्रीलिङ्ग में टाप् प्रत्यय होने से सिद्ध होता है। 'जायते यस्यां सा जायां श्रथवा 'जायन्ते यस्याम् श्रपत्यानि सा जाया—पतनी'—जिसमें सन्तान

उत्पन्न होती हैं वह 'जाया' कहलाती है। इस ब्लोक में जाया की परिभाषा दी हुई है। यह परिभाषा पर्याप्त प्रचलित रही है। यथावत् भाव ऐतरेय ब्राह्मण् ७।१३ की परिभाषा में द्रष्टव्य है—

- (क) "पितर्जायां प्रविश्वति, गर्मो भूत्वा स मातरं तस्यां पुनर्नवो मूत्वा दशमे मासि जायते, तञ्जाया जाया भवति यदस्यां जायते पुनः ।"
- (ल) ''ब्रामिर्वा अहिनदं सर्वे जनियज्यामि यदिदं किञ्चेति तस्माज्जाया अभवंस्तज्जायानां जायात्वं यच्चासु पुरुषो जायते।'' (गो० ब्रा० पू० १। २)
  - (ग) निरुक्त में भी पुत्र को पति का ब्रात्मारूप बताया है-

श्रङ्गादङ्गात् सम्मवित हृदयादिधजायते । आत्मा व पुत्रनामाति स जीव शरदः शतम् ॥ [निरु० ३।१।४]

जैसा पति वैसी सन्तान-

यादृशं भजते हि स्त्री सुतं सूते तथाविधम् । तस्मात्प्रजाविशुद्धचर्यं स्त्रियं रक्षत्प्रयत्नतः ॥ ६ ॥ (७)

(स्त्री याद्यां हि भजते) स्त्री जैसे पित का सेवन करती है (तथाविधं सुतं सूते) उसी प्रकार की सन्तान को उत्पन्न करती है (तस्मात्) इसिलए (प्रजाविशुद्धचर्थम्) सन्तान की शुद्धि के लिए (प्रयत्नतः स्त्रियं रक्षेत्) प्रयत्नपूर्वक स्त्री की कुसंग से रक्षा करे।। १।।

स्त्रियों की रक्षा बलपूर्वक नहीं हो सकती-

न कश्चिद्योषितः शक्तः प्रसह्य परिरक्षितुम् । एतेष्पाययोगेस्त् शक्यास्ताः परिरक्षितुम् ॥ १०॥ (८)

(किश्चित्) कोई भी व्यक्ति (प्रसह्य) जबरदस्ती या दबाव के साथ (योषितः परिरक्षितुं न शक्तः) स्त्रियों की कुसगों से रक्षा नहीं कर सकता (तु) किन्तु (एतः + उपाययोगैः) इन ग्रागे कहे उपायों में लगाने से (ताः परिरक्षितुं शक्याः) उनकी रक्षा की जा सकती है—।। १०।।

स्त्रियों को गृह एवं धर्मकार्मों में व्यस्त रखें-

म्रर्थस्य संप्रहे चैनां व्यये चैव नियोजयेत्। शौचे धर्मेऽन्नपक्त्यां च परिणाह्यस्य वेक्षणे॥ ११॥(६)

(एनाम्) अपनी स्त्री को (अर्थस्य संग्रहे च व्यये) धन को संभाल श्रीर उसके व्यय की जिम्मेदारी में, (शौचे) घर एवं घर के पदार्थों की शुद्धि में, (धर्मे) धर्मसम्बन्धी [६। ६३] अनुष्ठान = अग्निहोत्र, संघ्या, स्वाध्याय श्रादि में, (अन्नपक्त्याम्) भोजन पकाने में, (च) श्रीर (परि- णाह्यस्य वेक्षरा) घर की सभी वस्तुग्रों की देखभाल में (नियोजयेत्) लगायें।। ११।।

स्त्रियां श्रात्मनियन्त्रण से ही बुराइयों से बच सकती हैं-

भ्ररक्षिता गृहे रुद्धाः पुरुषैराप्तकारिभिः । भ्रात्मानमात्मना यास्तु रक्षेयुस्ताः सुरक्षिताः ॥१२॥ (१०)

क्योंकि (ग्राप्तकारिभिः पुरुषैः) विश्वसनीय पिता, माता पित ग्रादि पुरुषों द्वारा (गृहे रुद्धाः) घर में रोककर रखी हुई ग्रर्थात् निगरानी में रखी जाती हुई स्त्रियां भी (ग्रसुरक्षिताः) ग्रसुरक्षित हैं = बुराइयों से बच नहीं पातीं (याः तु) जो तो (ग्रात्मानम् ग्रात्मना रक्षेयुः) ग्रपनी रक्षा स्वयं करती हैं (ताः सुरक्षिताः) वस्तुतः वही [बुराई से] सुरक्षित रहती हैं ॥ १२ ॥ स्त्रियों के दूषण में छः कारण—

पानं दुर्जनसंसर्गः पत्या च विरहोऽटनम् । स्व्यनोऽन्यगेहवासश्च नारीसंदूषर्णानि षट् ॥ १३ ॥ (११)

(पानम्) मद्य, भांग म्रादि मादक द्रव्यों का पीना, (दुर्जनसंसर्गः) दुष्टपुरुषों का सग, (पत्या च विरहः) पित-वियोग, (म्रटनम्) म्रकेली जहां-तहां व्यर्थ पाखंडो म्रादि के दर्शन-मिस से फिरती रहना, (च) म्रोर (स्वप्न: + म्रन्यगेहवासः) पराये घर में जाके शयन करना वा वास (षट्नारीसन्दूषणानि) ये छः स्त्री को दूषित करने वाले दुर्गुण हैं।। १३।। (स० प्र० ११२)

सन्तानोत्पत्ति-सबन्धी धर्म---

एषोदिता लोकयात्रा नित्यं स्त्रीर्वुसयोः शुभा । प्रत्येह च सुलोदर्कान्त्रजाधर्मान्तिबोधत ॥ २४ ॥ (१२)

(एषा) यह [१।१-२४] (स्त्रीपुसयोः नित्यं शुभा) स्त्री-पुरुषों के लिये सदा शुभ = कल्याणकारी (लोकयात्रा उदिता) लोकव्यवहार कहा, श्रब (प्रेत्य च इह सुखोदर्कान्) परजन्म ग्रीर इस जन्म में परिणाम में सुखदायक (प्रजाधर्मान् निबोधत) सन्तानोत्पत्ति सम्बन्धी धर्मों को सुनो

।। २४ ॥

स्त्रयां घर की लक्ष्मी हैं---

प्रजनार्थं महाभागाः पूजार्हा गृहदीप्तयः। स्त्रियः श्रियश्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्चन ॥ २६ ॥ (१३) हे पुरुषो ! (प्रजनार्थं महाभागाः) सन्तानोत्पत्ति के लिए महा-भाग्योदय करने हारी (पूजार्हाः) पूजा के योग्य (गृहदीप्तयः) गृहाश्रम को प्रकाशित करती, सन्तानोत्पत्ति करने-कराने हारी (गेहेषु स्त्रियः) घरों में स्त्रियाँ हैं वे (श्रियः) श्री ग्रर्थात् लक्ष्मीस्त्ररूप होती हैं (विशेषः कश्चन न ग्रस्ति) क्योंकि लक्ष्मी, शोभा, घन ग्रीर स्त्रियों में कुछ भेद नहीं है।। २६।। (सं० वि० १४६)

आर्युटारेट्डन्ड: स्त्रियां लक्ष्मी रूप हैं—मनु ने जो स्थान तथा महत्त्व स्त्रियों को दिया है वही समस्त प्राचीन साहित्य में है। इन मावों की तुलना की दृष्टि से निम्न प्रमाण दृष्टव्य हैं—

- (क) "श्रियं वा एतद्रूषं यत्पत्न्यः" (शत० १३।२।६।७)
- (ख) "गृहा वै पत्न्ये प्रतिष्ठा" (शतः शशशाः)

स्त्रियां लोकयात्रा का ग्राधार हैं-

उत्पादनमपत्यस्य जातस्य परिपालनम् । प्रत्यहं लोकयात्रायाः प्रत्यक्षं स्त्रीनिबन्धनम् ॥ २७ ॥ (१४)

हे पुरुषो ! (ग्रपत्यस्य उत्पादनम्) ग्रपत्यों की उत्पत्ति (जातस्य परिपालनम्) उत्पन्न का पालन करने ग्रादि (लोकयात्रायाः प्रत्यहम्) लोक-व्यवहार को नित्यप्रति जो कि गृहाश्रम का कार्य होता है (स्त्री निबन्धनं प्रत्यक्षम्) उसका निबन्ध करने वाली प्रत्यक्ष स्त्री है।। २७।। (सं वि० १४६)

घर का सुख स्त्री पर निर्भर है-

म्रपत्यं धर्मकार्याणि शुश्रूषा रतिरुत्तमा। दाराधीनस्तथा स्वर्गः पितृणामात्मनञ्च ह ॥ २८ ॥ (१४)

(ग्रपत्यम्) सन्तानोत्पत्ति (धर्मकार्याणि) धर्म-कार्य (उत्तमा शुश्रूषा रितः) उत्तम सेवा श्रीर रित (तथा ग्रात्मनः च पितृणां ह स्वर्गः) तथा ग्रपना ग्रीर पितरों का जितना सुख है वह सब (दाराधीनः) स्त्री ही के ग्राधीन होता है।। २८।। (सं० वि० १४६)

अर्जु रारिटानाः 'पितृणाम्' का यहां 'पिता-पितामह-प्रपितामह ग्रादि वयोवृद्ध ग्रादि व्यक्ति' यह श्रथं है। इस विषय पर विस्तृत समीक्षा २।१५१[२।१७६] श्रीर ३।५२ पर देखिए।

पुत्र पर ग्रधिकार के सम्बन्ध में आख्यान-

पुत्रं प्रत्युदितं सद्भिः पूर्वजैश्च महर्षिभिः। विश्वजन्यमिमं पुण्यमुपन्यासं निबोधतः ॥ ३१ ॥ (१६) (सद्भिः च पूर्वजैः महर्षिभिः) श्रेष्ठ व्यक्तियों तथा प्राचीन महर्षियों ने (पुत्रं प्रति) पुत्र के विषय में जो (विश्वजन्यं पुण्यम् उदितम्) सर्वजनहितकारी श्रीर पुण्यदायक विचार कहा (इमम् उपन्यासं निबोधत) इस 'शिक्षाप्रद विचार' को सुनो—।। ३१।।

पुत्र पर श्रधिकार-सम्बन्धी मतान्तर---

भर्तुः पुत्रं विजानन्ति श्रुतिद्वैधं तु भर्तरि । श्राहुरुत्पादकं केचिदपरे क्षेत्रिणं विदुः ॥ ३२ ॥ (१७)

('भर्तुः पुत्रम्' विजानित्त) 'स्त्री के पित का ही पुत्र होता है' ऐसा माना जाता है (भर्तिर तु श्रुतिद्धेषम्) किन्तु पित के विषय में दो विचार हैं—(केचित् उत्पादकम् श्राहः) कुछ लोगपुत्र उत्पन्न करने वाले को ही पुत्र का हकदार कहते हैं (ग्रपरे क्षेत्रिण विदुः) दूसरे कुछ लोग क्षेत्र अर्थात् स्त्री के स्त्रामी को पुत्र का हकदार मानते हैं [चाहे उत्पादक कोई भी हो] ।। ३२।।

स्त्री-पुरुष की क्षेत्र और बीज रूप में तुलना-

क्षेत्रभूता स्मृता नारी बीजभूतः स्मृतः पुमान् । क्षेत्रशीजसमायोगात्सम्भवः सर्वदेहिनाम् ॥३३॥ (१८)

(नारी क्षेत्रभूता स्मृता) स्त्री को खेत के तुल्य माना है श्रीर (पुमान् बीजभूतः स्मृतः) पुरुष को बीज के तुल्य माना है (क्षेत्र-बीज-समायोगात्) खेत श्रीर बीज श्रर्थात् स्त्री श्रीर पुरुष के मिलने से (सर्वदेहिनां सम्भवः) सब प्राणियों की उत्पत्ति होती है ॥ ३३॥

परस्त्री में पुत्रोत्पत्ति करने पर पुत्र पर स्त्री का या स्त्री-स्वामी का ग्रधिकार-

येऽञ्जेत्रिणो वीजवन्तः परक्षेत्रप्रवापिणः। ते वं सस्यस्य जातस्य न लभन्ते फलं क्वचित्।। ४६ ।। (१६)

[६।३३ की व्यवस्था में] (ये + अक्षेत्रिणः बीजवन्तः) जो क्षेत्र-रहित हैं और बीज वाले हैं (परक्षेत्रप्रवापिणः) तथा दूसरे के क्षेत्र में अर्थात् परस्त्री में बीज को बोते हैं = सन्तान उत्पन्न करते हैं (ते वे) निश्चय से (क्वचित्) कहीं भी (जातस्य सस्यस्य फलं न लभन्ते) उत्पन्न हुये अन्न, सन्तान श्रादि के फलं को नहीं प्राप्त करते अर्थात् उस सन्तान पर स्त्री के पति का अधिकार होता है, बीज बोने वाले का नहीं ।। ४६।।

#### फलं त्वनभिसंधाय क्षेत्रिणां बीजिनां तथा। प्रत्यक्षं क्षेत्रिणामर्थो बोजाद्योनिर्गरीयसी।। ५२।। (२०)

क्योंकि (क्षेत्रिणां तथा बोजिनाम्) खेतवालों ग्रर्थात् परपुरुष से सन्तान उत्पन्न करने वालो स्त्रियों में ग्रीर बीजवालों ग्रर्थात् परक्षेत्र ग्रर्थात् परस्त्री में संतान उत्पन्न करने वालों में (फलं तु ग्रनिसंघाय) फल के लेने के विषय में बिना निश्चय हुए 'कि इस क्षेत्र में उत्पन्न होने वाला ग्रन्न, सन्तान ग्रादि फल किसका होगा' बीज-वपन करने पर (प्रत्यक्ष क्षेत्रिणाम् + ग्रर्थः) वह स्पष्टरूप से क्षेत्रस्वामी का फल या उपलब्धि होती है; ग्रर्थात् वह सन्तान स्त्री की ही होती है, क्योंकि (बीजात् योनिः गरीयसी) ऐसी स्थिति में बीज से योनि बलवती होती है।। ५२।।

समभौतापूर्वक पुत्रोत्पत्ति में पुत्र पर स्त्री-पुरुष दोनों का समानाधिकार-

क्रियाऽभ्युपगमात्त्वेतद्बीजार्थं यत्प्रदीयते । तस्येह भागिनौ हुद्दौ बीजी क्षेत्रिक एव च ।। ५३ ।। (२१)

(यत्) परन्तु यदि (क्रिया + ग्रम्युपगमात्) परस्पर मिलकर यह निश्चय करके कि इससे प्राप्त फल 'ग्रमुक का' या दोनों का होगा [जैसे कि विवाह या नियोग में किया जाता है], इस समभौते के साथ (एतत् बीजार्थं प्रदीयते) जो खेत बीज बोने के लिये दिया जाता है ग्रर्थात् स्त्री यदि समभौते के साथ किसी के लिए सन्तान उत्पन्न करती है तो उस ग्रवस्था में (इह तस्य) इस लोक में उसके (बीजी च क्षेत्रिक: + एव भागिनो हुटी) बीजवाला ग्रीर खेतवाला दोनों ही फल के ग्रधिकारी देखे गये हैं।। १३।।

> एतद्वः सारफल्गुत्वं बीजयोन्योः प्रकीर्तितम् । श्रतः परं प्रवक्ष्यामि योषितां धर्ममापदि ॥५६॥ (२२)

(एतत्) [यह ६।३१-५५] (बीजयोन्योः सारफल्गुत्वम्) बीज श्रीर योनि की प्रधानता श्रीर श्रप्रधानता (वेः प्रकीर्तितम्) तुमसे मैंने कही ।

(ग्रतः परम्) इसके बाद ग्रब मैं (ग्रापिट योषितां धर्मम्) ग्रापत्काल में [सन्तानाभाव में] स्त्रियों के घर्म की प्रवक्ष्यामि कहूँगा—।। ५६॥

बड़ी भाभी को गुरु-पत्नी के समान, छोटी को पुत्रवधू के समान माने---

भ्रातुर्ज्येष्ठस्य भार्या वा गुरुपत्त्यनुजस्य सा। यवीयसस्तु या भार्या स्नुषा रुपेष्ठस्य सा स्मृता ॥५७॥ (२३) (ज्येष्ठस्य भ्रातुः या भार्या) वहें भाई की जो पत्नी होती है (सा अनुजस्य गुरुपत्नी) वह छोटे भाई के लिए गुरुपत्नी के समान होती है (तु या यवीयसः भार्या) और जो छोटे भाई की पत्नी है (सा ज्येब्ठस्य स्नुषा) वह वड़े भाई के लिए पुत्रवच्च के समान (स्मृता) कही गयी है, अर्थात् भाइयों को भाई की पत्नी में उक्त प्रकार की पवित्र भावना रखनी चाहिए ।। ५७ ।।

उनके साथ गमन में पाप-

ज्येष्ठो यवीयसो भार्यां यवीयान्वाग्रजस्त्रियम् । पतितौ भवतो गत्वा नियुक्तावप्यनापदि ॥५८॥ (२४)

(ज्येष्ठ: यवीयस: भार्याम्) बड़ा भाई छोटे भाई की स्त्री के साथ ग्रीर (यवीयान् + ग्रग्रज-स्त्रियम्) छोटा भाई बड़े भाई की स्त्री के साथ (ग्रनापदि) ग्रापत्तिकाल [=सन्तानाभाव] के बिना (नियुक्तौ + ग्रपि गत्वा) नियोग-विधिपूर्वक भी यदि संभोग करें तो वे (पतितौ भवतः) पतित माने जाते हैं।। ४८।।

सन्तानाभाव में नियोग से सन्तानप्राप्ति-

देवराद्वा सपिण्डाद्वा स्त्रिया सम्यङ्नियुदतया । प्रजेप्सिताघिगन्तव्या सन्तानस्य परिक्षये ॥५६॥ (२५)

(सन्तानस्य परिक्षये) पित से सन्तान न होने पर अथवा किसी भी प्रकार से सन्तान का अभाव होने पर (सम्यक् नियुक्तया स्त्रिया) ठीक-ढंग से [परिवार और समाज में विवाहवत् प्रसिद्धिपूर्वक] नियोग के लिए नियुक्त स्त्री की (देवरात् वा सिपडात् वा) देवर—स्वजातीय या अपने से उत्तम वर्णस्थ पुरुष से अथवा पित की छः पीढ़ियों में पित के छोटे या बड़े भाई से (ईप्सिता प्रजा अधिगन्तव्या) इच्छित सन्तान प्राप्त कर लेनी चाहिए अर्थात् जितनी सन्तान अभीष्ट हो उतनी प्राप्त करले।। ५६।।

"सिपड ग्रथीत् पित की छः पीढ़ियों में पित का छोटा वा बड़ा भाई, ग्रथता स्वजातीय तथा ग्राने से उत्तम जातिस्थ पुरुष से विधवा स्त्री का नियोग होना चाहिए। परन्तु जो वह मृतस्त्री-पुरुष ग्रीर विधवा स्त्री सन्तानोत्पत्ति की इच्छा करती हो तो नियोग होना उचित है ग्रीर जब सन्तान का सर्वया क्षय हो तब नियोग होवे।" (स० प्र० चतुर्थ समु०)

"मनुजी ने लिखा है कि (सपिण्ड) ग्रर्थात् पति की छः पीढ़ियों में पति का छोटा वा वड़ा भाई ग्रयवा स्वजातीय तथा ग्रपने से उत्तम जातिस्थ पुरुष से विधवा स्त्री का नियोग होना चाहिए। परन्तु जो वह मृतस्त्री पुरुष ग्रौर विधवा स्त्री सन्तानोत्पत्ति की इच्छा करती हो तो नियोग होना उचित है। ग्रौर जब सन्तान का सर्वथा क्षय हो तब नियोग होवे। जो ग्रापत्काल ग्रर्थात् सन्तानों की होने की इच्छा न होने में बड़े भाई की स्त्री से छोटे का ग्रौर छोटे की स्त्री से बड़े भाई का नियोग होकर सन्तानो-त्पत्ति हो जाने पर भी पुनः वे नियुक्त ग्रापस में समागम करें तो पतित हो जायें। ग्रर्थात् एक नियोग में दूसरे पुत्र के गर्भ रहने तक नियोग की ग्रवधि है, इसके पश्चात् समागम न करें।" (स० प्र० चतुर्थ समु०)

अप्रन्तु श्री त्उन्तः (१) नियोग की विधि—नियोग के लिए 'नियुक्त करना' या 'नियोग की विधि' से अभिप्राय यह है कि जैसे समाज और परिवार में प्रसिद्धिपूर्वक विवाह होता है, उसी प्रकार नियोग भी होता है। इन्हीं के समक्ष पुत्र आदि प्राप्त करने के सम्बन्ध में निश्चय होते हैं। उस निश्चय के अनुसार चलना 'विधि' है और अन्यया चलना 'विधि का त्याग' है। ऋषि दयानन्द ने इसी बात को प्रश्नोत्तररूप में स्पष्ट किया है—

#### "(प्रश्न) नियोग में क्या-क्या बात होनी चाहिए?

(उत्तर) जैसे प्रसिद्धि से विवाह, वैसे ही प्रसिद्धि से नियोग। जिस प्रकार विवाह में भद्रपुरुषों की अनुमित और कन्या-वर की प्रसन्नता होती है वैसे नियोग में भी। प्रथित् जब स्त्री-पुरुष का नियोग होना हो तब अपने कुटुम्ब में पुरुष-स्त्रियों के सामने 'हम दोनों नियोग सन्तानोत्पत्ति के लिए करते हैं। जब नियोग का नियम पूरा होगा तब हम संयोग न करेंगे। जो अन्यथा करें तो पापी और जाति वा राज्य के दण्डनीय हों। महीने में एक बार गर्भाधान का काम करेंगे, गर्भ रहे पश्चात् एक वर्ष पर्य्यन्त पृथक् रहेंगे।" (स० प्र० चतुर्थ समु०)

#### (२) देवर शब्द का ग्रर्थ-

मनुस्मृति या वैदिक साहित्य में देवर शब्द का प्रचलित — 'पित का छोटा भाई' अर्थ न होकर विस्तृत अर्थ है। निरुक्त में 'देवर' शब्द की निरुक्ति निम्न दी है —

## "वैवरः कस्मात् द्वितीयो वर उच्यते ॥" (३। १४)

अर्थात्—''देवर उसको कहते हैं कि जो विधवा का दूसरा पित होता है, चाहे छोटा भाई वा बड़ा भाई अथवा अपने वर्ण वा अपने से उत्तम वर्ण वाला हो। जिससे नियोग करे उसी का नाम देवर है।" (म॰ दयानन्द, स॰ प्र॰ ११६)

ग्राजकल यह केवल पित के छोटे भाई के ग्रथं में रूढ़ हो गया है। इस रूढ़ि का कारण कदाचित् यह है कि स्त्री के विधवा हो जाने पर अधिकतर मृत-पित के छोटे भाई से ही उसका सम्बन्ध कर दिया जाता है। यह नियोगविधि का ही एक परिवर्तित रूप है। इस परम्परा से प्राचीन काल में नियोगप्रथा के ग्रस्तित्व के संकेत मिलते हैं।

(३) वेदों में नियोग का विधान—

# (क) उदीष्वे नार्यभिजीवलोकं गृतास्त्रेमेतमुपं शेष एहि । हस्तुग्राभस्यं दिधिषोस्तवेदं पत्युर्जिनित्वमुभि सं बैभूथ ॥

ऋः। मं० १०। सू० १८। मं०८॥

श्रयं—''(नारि) विधवे तू (एतं गतासुम्) इस मरे हुए पित की ग्राशा छोड़ के बाकी पुरुषों में से (ग्रिभ जीवलोकम्) जीते हुए दूसरे पित को (उपैहि) प्राप्त हो, ग्रौर (उदीष्वं) इस बात का विचार ग्रौर निश्चय रख िक जो (हस्तग्राभस्य विधिषोः) तुम विधवा के पुनः पागिग्रहण करने वाले नियुक्त पित के सम्बन्ध के लिए नियोग होगा तो (इदम्) यह (जिनत्वम्) जना हुग्रा बालक उसी नियुक्त (पत्युः) पित का होगा ग्रौर जो तू अपने लिये नियोग करेगी तो यह सन्तान (तव) तेरी होगी। ऐसे निश्चययुक्त (ग्रिभ सम्बभूथ) हो ग्रौर नियुक्त पुरुष भी इसी नियम का पालन करे।"

(स॰ प्र॰ चतुर्थं समु॰)

(ख) (श्रद्म) नियोग मरे पीछे ही होता है वा जीते पित के भी? (उत्तर) जीते भी होता है—

भ्रन्यमिच्छस्य सुमगे पति मत्।। ऋ० मं० १०। सू० १०॥

जब पित सन्तानोत्पत्ति में ग्रसमर्थं होवे तब ग्रपनी स्त्री को ग्राज्ञा देवे कि हे सुभगे ! सौभाग्य की इच्छा करनेहारी स्त्री तू (मत्) मुक्त से (ग्रन्यम्) दूसरे पित की (इच्छस्व) इच्छा कर क्योंकि ग्रब मुक्त से सन्तानोत्पत्ति की ग्राज्ञा मत कर। तब स्त्री दूसरे से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति करे परन्तु उस विवाहित महाशय पित की सेवा में तत्पर रहे। वैसे ही स्त्री भी जब रोगादि दोषों से ग्रस्त होकर सन्तानोत्पत्ति में न्म्रसमर्थं होवे तब ग्रपने पित को ग्राज्ञा देवे कि हे स्वामी! ग्राप सन्तानोत्पत्ति की इच्छा मुक्तसे छोड़ के किसी दूसरी विघवा स्त्री से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति की जिए।

जैसा कि पाण्डु राजा की स्त्री कुन्ती और माद्री ने किया और जैसा व्यास जी ने चित्राङ्गद और विचित्रवीर्य के मरजाने के पश्चात् उन ग्रपने भाइयों की स्त्रियों से नियोग करके ग्रम्बिका में धृतराष्ट्र ग्रौर ग्रम्बालिका में पाण्डु ग्रौर दासी में विदुर की उत्पत्ति की। इत्यादि इतिहास भी इस बात में प्रमासाहै।" (स० प्र० चतुर्यं० समु०)

नियोग से पुत्र-प्राप्ति के बाद शरीर-सम्बन्ध नहीं-

विधवायां नियोगार्थे निर्वृत्ते तु यथाविधि । गुरुवच्च स्नुषावच्च वर्तेयातां परस्परम् ॥ ६२ ॥(२६)

(यथाविधि) विधि अनुसार (विधवायां नियोगार्थे निर्वृत्ते तु) विधवा में नियोग के उद्देशपूर्ण हो जाने पर फिर (गुरुवत च स्नुषावत च

परस्परं वर्तेयाताम्) बड़े भाई तथा छोटे भाई की स्त्री से क्रमशः गुरुपत्नी तथा पुत्रवधू के समान [१। ५७] परस्पर बर्ताव करें।। ६२।।

> नियुक्तौ यौ विधि हित्वा वर्तेयातां तु कामतः । ताबुभौ पतितौ स्यातां स्नुषाग-गुरुतत्पगौ ॥ ६३ ॥(२७)

(नियुक्तो यो) नियोग के लिए नियुक्त बड़ा या छोटा भाई यदि (विधि हित्वा) नियोग की विधि = व्यवस्था [समाज या परिवार में किये गये पूर्व निश्चयों] की छोड़कर (कामतः वर्तेयाताम्) काम के वशीभूत होकर संभोगादि करें (तु) तो (तो + उभी) वे दोनों (स्तुषाग-गुरुतल्पगों पतितो स्माताम्) पुत्रवयूगमन ग्रौर गुरुपत्नीगमन के अपराधी माने जायेंगे [१। ४६]।। ६३।।

सगाई के बाद पति की मृत्यु होने पर ग्रन्य विवाह का विधान-

यस्या स्त्रियेत कन्याया वाचा सत्ये कृते पतिः । तामनेन विधानेन निजो विन्देत देवरः ॥ ६६ ॥ (२८)

(वाचा सत्ये कृते) वाग्दान = सगाई करने के बाद [ग्रीर विवाह से पूर्व] (यस्याः कन्यायाः पतिः म्रियेत) जिस कन्या का पति मर जाये (ताम्) उस कन्या को (निजः देवरः) पति का छोटा भाई (ग्रनेन विधानेन विन्देत) विवाह-विधान से प्राप्त कर ले ।। ६६ ।।

"जो ग्रक्षतयोनि स्त्री विधवा हो जाये तो पित का निज छोटा भाई भी उससे विवाह कर सकता है।" (श्लोक की दूसरी पैक्ति उद्धृत करके यह उल्लेख है (स॰ प्र॰ ११७)

आर्येट्येट्यः श्लोक की मोलिकता का ग्राघार—यह श्लोक संकेतित [६।५६, १०३] विषय से सम्बद्ध है। विषयानुसार इसमें ग्रापत्कालीन स्थिति में स्त्री का कत्तंव्य विहित किया है।

स्त्री को जीविका देकर पुरुष प्रवास में जाये-

विधाय वृत्ति भार्यायाः प्रवसेत्कार्यवान्नरः। अवृत्तिकाषिता हि स्त्री प्रदुष्येत्स्थितमत्यपि॥ ७४॥ (२६)

(कार्यवान् नरः) किसी भ्रावश्यक कार्य के लिए परदेश में जाने वाला मनुष्य (भार्यायाः वृत्ति विधाय प्रवसेत्) अपनी पत्नी की भरण-पोषण की जीविका देकर परदेश में जाये (हि) क्योंकि (भ्रवृत्तिकिषता स्थितिमती + भ्रपि स्त्री) जीविका के भ्रभाव से पीड़ित हो शुद्ध श्राचरण वाली स्त्री भी (प्रदुष्येत) दूषित हो सकती है ॥ ७४ ॥ ग्रथवा ग्रनिन्दित कलाग्रों से स्त्री जीविका कमाये-

विधाय प्रोषिते वृत्ति जीवेन्नियममास्थिता। प्रोषिते त्वविधायेव जीवेन्छिल्पैरगहितैः।। ७५ ॥ (३०)

(वृत्ति विषाय प्रोषिते) जीविका का प्रबन्ध करके पित के परदेश जाने पर (नियमम् + ग्रास्थिता जीवेत्) स्त्री ग्रपने पातित्रत्य नियमों का पालन करती हुई जीवनयात्रा चलाये (ग्रविधाय + एव तु प्रोषिते) यदि पित बिना जीविका का प्रबन्ध किये परदेश चला जाये तो (ग्रगीहर्तै: शिल्पै: जीवेत्) ग्रनिन्दित शिल्पकार्यों [सिलाई करना, बुनना, कातना ग्रादि] को करके ग्रपनी जीवनयात्रा चलाये ॥ ७५॥

पति की प्रतीक्षा की अविध और उसके पश्चात् नियोग-

त्रोषितो धर्मकार्यार्थं प्रतीक्ष्योऽष्टो नरः समाः । विद्यार्थं षट् यञोऽर्थं वा कामार्थं त्रींस्तु वत्सरान् ।।७६।।(३१)

विवाहित स्त्री (नरः धर्मकायार्थं प्रोषितः) जो विवाहित पति धर्म के लिए परदेश गया हो तो (ग्रब्टो समाः) ग्राठ वर्षं (विदार्थं वा यशः + ग्रथं षट्) विद्या ग्रीर कीर्ति के लिए गया हो तो छः (कामार्थं त्रीन् तु वत्सरान्) धनादि कामना के लिए गया हो तो तीन वर्ष तक (प्रतीक्यः) बाट देखके पश्चात् नियोग करके सन्तोत्पत्ति कर ले। जब विवाहित पति ग्रावे तब नियुक्त पति ख्रुटजावे।। ७६।। (स० प्र०११६)

अर्जुटर्री ट्यन्तः : नियोगव्यवस्था शासीनपरम्परागत एवं कौटिल्य द्वारा उसका समर्थन — श्राचायं कौटिल्य तक नियोग व्यवस्था प्रचलित एवं मान्यता प्राप्त रही है। उन्होंने प्र० ६०। प्र० ४ में कारण प्रदर्शनपूर्वक विभिन्त नियोगों का विधान किया है [विस्तृत विवेचन भूमिका में 'नियोग-मान्यता' पर द्रष्टव्य है]।

पुष्प दूसरी स्त्री से सन्तानप्राप्ति कब करे-

वन्ध्याष्टमेऽधिवेद्याब्दे दशमे तु मृतप्रजा। एकादशे स्त्रीजननी सद्यस्त्वप्रियवादिनी॥ ८१॥ (३२)

(वन्व्या + प्रष्टमे) वंद्या हो तो ग्राठवें [विवाह से ग्राठ वर्ष तक स्त्रो का गर्भ न रहे] (मृतप्रजाः तु दशमे) सन्तान होकर मरजायें तो दशमें (स्त्रीजननी एकादशे ग्रब्दे) जब-जब हो तब-तब कन्या ही होवें, पुत्र न हो तो ग्यारहवें वर्ष तक (तु) ग्रोर (ग्रप्रियवादिनी) जो ग्रप्रिय बोलने वाली हो तो (सद्यः) सद्यः उस स्त्री को छोड़कर (ग्रधिवेद्या) दूसरी स्त्री से नियोग करके सन्तानोत्पत्ति करलेवे ॥ ८१ ॥ (स॰ प्र॰ चतुर्थं समु॰)

उत्तम वर मिलने पर कन्या का विवाह शीध्र करदें---

## उत्कृष्टायाभिक्पाय वराय सवृशाय च । स्रप्राप्तामपि तां तस्मे कन्यां वद्याद्यचाविधि ॥ वट ॥ (३३)

यदि माता-पिता कन्या का विवाह करना चाहें तो (अत्कृष्टाय + अभिरूपाय सदशाय वराय) अति उत्कृष्ट, शुभगुण, कर्म, स्वभाव वाले कन्या के सदश रूप-लावण्य आदि गुण्युक्त वर ही को चाहें (ताम् अप्राप्तां कन्याम् + अपि) वह कन्या माता की छह पीढ़ी के भीतर भी हो तथापि (तस्मै दद्यात्) उसी को कन्या देना, अन्य को न देना कि जिससे दोनों अति प्रसन्न होकर गृहाश्रम की उन्नति और उत्तम सन्तानों की उत्पत्ति करें।। ८८।। (सं० वि० १०२)

गुणहीन पुरुष से विवाह न करें-

## काममामरणातिष्ठेद् गृहे कन्यतुं मत्यपि । न चैवैनां प्रयच्छेतु गुणहीनाय कहिँचित्॥ ८६ ।। (३४)

(कामम्) चाहे (म्रामरणात्) मरणपर्यन्त (कन्या) कन्या (गृहे) पिता के घर में (तिष्ठेत्) बिना विवाह के बैठी भी रहे (तु) परन्तु (गुणहीनाय) गुणहीन म्रसदश दुष्टपुष्प के साथ (एनां कहिचित् न प्रयच्छेत्) कन्या का विवाह कभी न करे।। ८६।। (सं० वि० १०२)

पूना-प्रवचन में इस श्लोक को उद्भृत करते हुए महर्षि दयानन्द ने लिखा है—"इसी प्रकार मनु जी कहते हैं कि कन्या को मरने तक चाहे वैसी ही कुमारी रखी, परन्तु बुरे मनुष्य के साथ विवाह न करो।" (पृ०२१)

"चाहे लड़का-लड़की मरएएपयंन्त कुमार रहें परन्तु श्रसदश श्रर्थात् परस्पर विरुद्ध-गुरा-कर्म स्वभाव वालों का विवाह कभी न होना चाहिए।"
(स॰ प्र॰ ८३)

कन्या स्वयंवर विवाह करे-

## त्रीणि वर्षाण्युदी सेत कुमार्यु तुमती सती। ऊर्ध्व तु कालादेतस्माहिम्देत सदृशं पतिम्।। ६०।। (३४)

(कुमारी) कन्या (ऋतुमती सती) रजस्वला हो जाने पर (एतस्मात् कालात् + ऊध्वंम्) इस समय के बाद (त्रीणि वर्षाणि + उदीक्षेत) तीन वर्षे तक विवाह की प्रतीक्षा करे, तदनन्तर (सदृशं पति विन्देत) अपने योग्य पति का वरण करे।।६०।

' जब कन्या विवाह करने की इच्छा करे तब रजस्वला होते के दिन

से तीन वर्ष छोड़के चौथे वर्ष में विवाह करे।" (सं विव १०२,स॰ प्र• ६३) स्वयंवर विवाह में पाप नहीं—

श्रदीयमाना भर्तारमधिगच्छेद्र् यदि स्वयम्। नैनः किञ्चिदवाप्नोति न च यं साऽधिगच्छति ॥६१॥ (३६)

(श्रदीयमाना) पिता स्रादि स्रिभभावक के द्वारा विवाह न करने पर (यदि स्वयं भर्तारम् + स्रिघगच्छेत्) जो कन्या यदि स्वयं पित का वरण करले तो (किंचित् एनः न स्रवाप्नोति) वह कन्या किसी पाप की भागी नहीं होती (च) स्रौर (न सा यम् स्रिघगच्छिति) न उसे कोई पाप होता है जिस पित को यह वरण करती है।। ६१।।

स्त्री पुरुष की अद्धांशिनी-

प्रजनार्थं स्त्रियः सुष्टाः सन्तानार्धं च मानवाः । तस्मात्साघारणो वर्मः शृतौ पत्न्या सहोवितः ॥६६॥ (३७)

(प्रजनार्थं स्त्रियः सृष्टाः) गर्मेषारण करके सन्तानों की उत्पत्ति करने के लिए स्त्रियों की रचना हुई है (च) घीर (सन्तानार्थं मानवाः) सन्तानार्थं गर्भाधान करने के लिए पुरुषों की रचना हुई है [दोनों एक दूसरे के पूरक होने के कारण] (तस्मात्) इसलिए (श्रुतौ) वेदों में (साधारणः धर्मः) साधारण से साधारण धर्मकार्यं का अनुष्ठान भी (पत्न्या सह + उदितः) पत्नी के साथ करने का विधान किया है।। ६६।।

श्रान्त शारित्य : प्रत्येक वर्मकार्य पत्नी को सहमागिनी बनाकर करें— मनु ने इस श्लोक में पत्नी को पुरुष की पूरक और अर्थींगनी का रूप माना है, और प्रत्येक धर्मकार्य उसके साथ हुए बिना पूर्ण नहीं माना गया है। समस्त प्राचीन साहित्य में पत्नी की यही मान्य स्थित रही है। जब पत्नी को पुरुष का अर्थमांग रूप ही मान लिया तो दोनों की स्थित समान है। उसमें कोई पक्षपात की भावना नहीं है—

- (क) "अर्घो बाह् वा एव प्रात्मको यज्जाया, तस्माद् यावज्जायां न विन्दते नैव तावत् प्रजायते ध्रसर्वो हि तावद् अवति, ग्रय यदैव जायां विन्दतेऽय प्रजायते, तहि हि सर्वो मवति।" (शत० ४।२।१।१०)
- (स) 'श्रयो श्रघों वा एव श्रात्मनः यत्पत्नी" (तैत्ति०३।३।५) पति-पत्नी ग्रामरण साथ रहें

अन्योन्यस्याव्यभिचारो भवेदामरणान्तिकः । एष घर्मः समासेन ज्ञेयः स्त्रीपुंसयोः परः ॥ १०१ ॥ (३८) (ग्रामरेणान्तिकः) मरणपर्यन्त (ग्रन्योन्यस्य + ग्रव्यभिचारः भवेत्) पित-पत्नी में परस्पर किसी भी प्रकार के धर्म का उल्लंघन ग्रौर विच्छेद न हो पाये (समासेन) संक्षेप में (स्त्रीपुंसयोः) स्त्रो-पुरुष का (एषः परः घर्मः ज्ञेयः) यही साररूप मुख्य घर्म है ।। १०१।।

बिछुड़ने के ग्रवसर न ग्राने दें --

तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसौ तु कृतक्रियौ। यथा नाभिचरेतां तौ बियुक्तावितरेतरम्।। १०२।। (३६)

(कृतक्रियो स्त्रीपुंसौ) विवाहित स्त्री-पुरुष (नित्यं तथा यतेयाताम्) सदा ऐसा यत्न करें कि (यथा तौ) जिस किसी भी प्रकार से (तौ) वे (इतरेतरम्) एक-दूसरे से (वियुक्तौ न+ग्रभिचरेताम्) ग्रलग न होवें = सम्बन्धविच्छेद न हो पाये।। १०२।।

[१७] दायभाग विवाद-वर्णन [६। ४० -- ५४]

एष स्त्रीपु सयोरुक्तो धर्मी वो रतिसंहितः । स्रापद्यपत्यप्राप्तिश्च दायभागं निबोधतः ॥ १०३ ॥ (४०)

(एषः) यह [१।१ से १०२ पर्यन्त] (स्त्रीपुंसयोः) स्त्री-पुरुष के (रित-संहितः धर्मः) रित=स्तेह या संयोग सहित [वियोगकाल के भी] धर्म (च) ग्रौर (ग्रापदि + ग्रपत्यप्राप्तिः) ग्रापत्काल में नियोगविधि से सन्तान-प्राप्ति [१।४६-६३] की बात (वः उक्तः) तुमसे कही । (दायभागं निबोधत) दायभाग का विधान सुनो—।। १०३।।

ध्रलग होते सम्रय दायभाग का बराबर विभाजन-

अध्वं पितुरच मातुरच समेत्य भ्रातरः समम् । भजेरन्पेतृकं रिक्थमनीशास्ते हि जीवतोः ॥ १०४॥ (४१)

(पितुः च मातुः ऊर्ध्वम्) पिता ग्रौर माता के मरने के पश्चात् (भ्रातरः समेत्य) सब भाई एकत्रित होकर (पैतृक रिक्थं समं भजेरन्) पैतृक सम्पत्ति को बराबर-बराबर बांट लें (जोवतोः ते हि ग्रनीशाः) माता-पिता के जीवित रहते हुए वे उस धन के ग्रधिकारी नहीं हो सकते हैं।।। १०४।।

सम्मिलित रहने पर विभाजन का दूसरा विकल्प-

ज्येष्ठ एव तु गृह्णीयात्पित्र्यं धनमशेषतः । शेषास्तमुपजीवेयुययेव पितरं तथा ॥ १०४ ॥ (४२) [अथवा सम्मिलित रूप में रहना हो तो] (पित्र्यं धनम् + प्रशेषतः ज्येष्ठः एव तु गृह्णीयात्) पिता के सारे घन को बड़ा पुत्र ही ग्रहण करले (शेषाः) ग्रीर वाकी सब भाई (यथा + एव पितरम्) जैसे पिता के साथ रहते थे (तथा तम् + उपजीवेयुः) उसी प्रकार बड़े भाई के साथ रहकर जीवन चलावें ।। १०५ ।।

आनुर्धी टान्सः यहां पहले पिता के धन का विभाजन वर्णित किया है। मातृधन का विधान १६२ से है।

बड़े भाई का छोटों के प्रति कर्त्तव्य-

वितेव पालयेत्पुत्राञ्ज्येष्ठो भ्रातृन्यवीयसः । पुत्रवच्चापि वर्तेरञ्ज्येष्ठे भ्रातिर धर्मतः ॥ १०८ ॥ (४३)

[सम्मिलित रहते हुए] (ज्येष्ठः) बड़ा भाई (यवीयसः भ्रातृन्) ग्रपने छोटे भाइयों को (पिता + इव पुत्रान्) जैसे पिता ग्रपने पुत्रों का पालन पोषण करता है ऐसे (पालयेत्) पाले (च) ग्रौर (ज्येष्ठे भ्रातिर) छोटे भाई बड़े भाई में (धर्मतः) धर्म से (पुत्रवत् + ग्रिप वर्तेरन्) पुत्र के समान वर्ताव करें ग्रथीत् उसे पिता के समान मानें।। १०८।।

छोटों का बड़े भाई के प्रति कर्त्तव्य —

यो ज्येष्ठो ज्येष्ठवृत्तिः स्यान्मातेव स पितेव सः । ग्रज्येष्ठवृत्त्रिर्यस्तु स्यास्सः संपूज्यस्तु बन्धुवत् ॥११०॥(४४)

किन्तु (यः ज्येष्ठः) जी बड़ा भाई (ज्येष्ठवृत्तिः स्यात्) बड़ों ग्रर्थात् पिता ग्रादि के समान बर्ताव करने वाला हो तो (सः पिता + इव, सः माता + इव सपूज्यः) वह पिता ग्रीर माता के समान माननीय है (यः तु) ग्रीर जो (ग्रज्येष्ठवृत्तिः स्यात्) बड़ों ग्रर्थात् पिता ग्रादि के समान बर्ताव करने वाला न हो तो (सः तु बन्धुवत्) वह केवल भाई या मित्र की तरह ही मानने योग्य होता है ॥ ११०॥

एवं सह वसेयुर्वा पृथग्वा धर्मकाम्यया। पृथग्विवधेते धर्मस्तस्माद्धम्या पृथक् क्रिया।। १११।। (४५)

(एवम्) इस प्रकार (सह वसेयुः) सब भाई साथ जिलकर [६।१०४-११०] रहें (वा) अथवा (धर्मकाम्यया) धर्म की कामना से (पृथक्) अलग-अलग [६।१०४] रहें। (पृथक् धर्मः विवर्धते) पृथक्-पृथक् रहने से धर्म का [सबके द्वारा अलग-प्रलग पञ्चमहायज्ञ आदि करने के कारण] विस्तार होता है (तस्मात्) इस कारण (पृथक् क्रिया धर्म्या) पृथक् रहना भी धर्मानुकूल है।। १११।। इकट्ठे रहकर श्रलग होने पर 'उद्धार' श्रंश का विभाजन-

ज्येष्ठस्य विश उद्धारः सर्वद्रथ्याच्च यद्वरम् । ततोऽर्धं मध्यमस्य स्यातुरीयं तु यवीयसः ॥ ११२ ॥ (४६)

[सिम्मिलित रहते हुए ग्रगर बड़े भाई छोटों का पालन-पोषएा करें तो उसके बाद ग्रलग होते हुए] (ज्येष्ठस्य विशः उद्धारः) पिता के घन में से बड़े भाई का बीसवां भाग 'उद्धार' [=ग्रितिरक्त भागविशेष]होता है (च) ग्रीर (सर्वद्रव्यात् यत् वरम्) सब पदार्थों में से जो सनसे श्रेष्ठ पदार्थ हो वह भी (ततः +ग्रर्धम्) बड़े के 'उद्धार' से ग्राधा उद्धार (मध्यमस्य) मफले भाई का ग्रर्थात् चालीसवां भाग (तुरीयं तु यवीयसः स्यात्) चौथाई भाग ग्रर्थात् ग्रस्सीवां भाग सबसे छोटे भाई का 'उद्धार' होना चाहिए ॥ ११२॥

अप्रन्तु श्री त्य : (१) उद्वार-माग का विभाजन — 'उद्वार' पैतृक सम्पत्ति में से पृथक् किये गये उस भाग को कहते हैं जिसका लाभ बड़े भाई को मिलता है, १०५ — १११ श्लोकों की अनुवृत्ति के अनुसार यह 'उद्घार' तभी मिल सकता है जब बड़ा छोटों को पितृवत् पालन - पोषण करके बड़ा करे।

समभने के लिए एक उदाहरण प्रस्तुत है—मान लिया कि पैतृक सम्पत्ति ६६० रुपये है। उसमें बड़े भाई का बीसवां भाग (६६०  $\div$  २० = ४८ रु० 'उद्धार' निकलेगा, मभले भाई का चालीसवां भाग (६६०  $\div$  ४० = २४) २४ रु० होगा, छोटे भाई का प्रस्सी वां भाग (६६०  $\div$  ५० = १२) १२ रु० 'उद्धार' होगा। 'उद्धार' का 'घन' बंटने के बाद शेष धन को सभी भाई बराबर बांट लेंगे, यथा - ४८ + २४ + १२ = ६४, ६६० - ८४ + ८६० द० प्रत्येक के हिस्से में आये। इस विधि से बड़े भाई को २६२ + ४८ = ३०४ रु० प्राप्त हुए।

(२) उद्घार-भाग का विधान क्यों ?— १ । १०४ में पैतृक सम्पत्ति का समान विभाजन बतलाया है। इस ब्लोक में उद्घार ग्रंश के विभाजन के बाद समान - भाग का विभाजन है। यह विरोध प्रतीत होता है, किन्तु विरोध है नहीं। यह वर्णन विभाजन के द्वितीय विकल्प [१०५] के प्रसंगान्तर्गत है। यह तभी प्राप्त होता है जब बड़े भाई अपने से छोटों का पालन-पोषण करें। सम्मिलित रहते हुए पिता के समान छोटों के निर्माण में श्रम करें। इसी श्रम के परिणामस्वरूप बड़े को ग्रंलग होते समय यह ग्रधिक भाग मिलता है क्योंकि उसने छोटों की अपेक्षा ग्रधिक कष्ट उठाये होते हैं।

एवं समुद्धृतोद्धारे समानंशान्त्रकल्पयेत्। उद्धारेऽनुद्धृते त्वेषामिमं स्यादंशकल्पना ॥ ११६ ॥ (४७)

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

(एवम् समुद्धृत + उद्धारे) इस प्रकार [६। १२-११३] 'उद्धार' [== स्रतिरिक्त धनिवशेष] के निकालने के बाद (समान्-ग्रंशान् प्रकल्पयेत्) शेष धन को सनान भागों में बांट लें (तु उद्धारे + ग्रनुद्धृते) यदि 'उद्धार' पृथक् से नहीं निकालें तो (एषाम् ग्रंशकल्पना इमं स्यात्) उन भाइयों के भाग का बंटवारा इस प्रकार करे।। ११६॥

सम्मिलित रहकर अलग होते हुए विभाजन की अन्य विधि-

एकाधिकं हरेज्ज्येब्टः पुत्रोऽध्यधी ततोऽनुजः । स्रंशमंशं यवीयांस इति धर्मो व्यवस्थितः ॥११७॥ (४८)

(ज्येष्ठः एक-मधिकं हरेत्) बड़ा भाई 'एक म्रधिक' स्रर्थात् दो भाग धन ग्रहण करे (तत् + ग्रनुजः पुत्रः ग्रह्यर्धम्) उससे छोटा भाई डेढ़ भाग ले (यवीयांसः ग्रंशम् + ग्रंशम्) छोटे भाई एक-एक भाग सम्पत्ति का ग्रहण करें (इति धर्मः व्यवस्थितः) यही धर्म को व्यवस्था है।। १९७ ।।

> स्वेम्योंऽशेम्यस्तु कन्याम्यः प्रदद्युर्भातरः पृथक् । स्वात्स्वादंशाच्चतुर्मागं पतिताः स्युरदित्सवः ॥११८॥(४६)

(भ्रातरः) सब भाई (कन्याभ्यः) अविवाहित बहनों के लिए पृथक् (चतुर्भागम्) पृथक्-पृथक् चतुर्थांग भाग (स्वेभ्यः प्रदद्यः) अपने भागों से देवें (स्वात् स्वात् + अंशात् अदित्सवः) अपने अपने भाग से चतुर्थांग भाग न देने वाले भाई (पतिताः स्युः) पतित = दोषो और निन्दनीय माने जायेंगे।। ११८।।

अजाविकं संकशफं न जातु विषमं भजेत्। म्रजाविकं तु विषमं ज्येष्ठस्यैव विधोयते ॥ ११६ ॥ (५०)

(ग्रजा + ग्रविक्रम स + एकशफं विषमम्) वकरो, भेड़, एक खुरवाली घोड़ो ग्रादि के विषम होने पर (न जातु भजेत्) उन्हें विवक्तर धनराशि के रूप में] विभाजित न करें (विषमम् ग्रजाविकं तु) विषम रूप में वचे बकरी-भेड़ प्रादि पशु (ज्येष्ठस्य + एव विधीयते) बड़े भाई को हो प्राप्त होते हैं।। ११६।।

पुत्रिका करने का उद्देश्य---

श्रपुत्रोऽनेन विधिना सुतां कुर्वीत पुत्रिकाम् । यदपत्यं भवेदस्यां तन्मम स्यात्स्वधाकरम् ॥ १२७ ॥ (५१)

(ग्रपुत्रः) पुत्रहीन पिता (ग्रस्या यत् +ग्रपत्यं भवेत् तत् मम स्वधाकरं स्यात्') इस कन्या से जो पुत्र उत्पन्न होगा वह मुक्के वृद्धावस्था में ग्रन्त-भोजन ग्रादि से पालन-पोषण करने वाला होगा ग्रीर इस प्रकार सुख देने वाला होगा' (ग्रनेन विधिना सुतां पुत्रिकां कुर्वीत) ऐसा दामाद से कहकर कन्या को 'पुत्रिका' करे ।। १२७।।

अवन्तु श्रीत्जन्तः (१) 'स्वधा' का मनुसम्मत सर्य— इस क्लोक में टीकाकार 'स्वधा' शब्द का श्राद्ध प्रसंग में पिण्डदान ग्रादि श्रयं करते हैं, यह ग्रयं मनुसम्मत नहीं है। इस भाष्य में दिया गया ग्रयं मनुसम्मत एवं प्रामाणिक है। उसमें निम्न प्रमाण एवं युक्तियां हैं—(क) मनु मृतकश्राद्ध नहीं मानते, ग्रतः उस प्रसंग का ग्रयं करना ही मनुविरुद्ध है [इसके लिए देखिए विस्तृत व्याख्यान ३। ८१, ८२ ग्रौर २८४ पर]। (ख) निरुक्तकार ने स्वधा शब्द का ग्रयं करते हुए लिखा है— 'स्वधा ग्रन्तनाम'' [१।७] ''स्वधा उदकनाम'' [१।१२], इनसे सिद्ध होता है कि 'स्वधाकार' का ग्रयं हुग्रा 'ग्रन्त-जलादि से पालन पोषण करने वाला इस ग्रयं की पुष्टि ३। ८२ से भी हो जाती है। (ग) 'स्व' स्वजनों को भी कहते हैं, स्वान् — पितृन् दिधाति यया कियया सा स्वधा' इस व्युत्पत्ति के ग्राधार पर वृद्धावस्था में ग्रन्त, जल, सेवा-सुश्रूषा ग्रादि से सुख देना ही 'स्वधा' क्रिया कहलायेगी। (घ) पुत्रोत्पत्ति का भी व्यक्ति का यही उद्देश्य होता है कि वह कष्टों से बचाये, सुख दे, वृद्धावस्था में ग्रन्त, जल, सेवा-सुश्रूषा ग्रादि से सुख उस पर समीक्षा]। (ङ) व्यक्ति को सबसे पहले यही इच्छा होती है कि उसकी सन्तान उसके लिए सुखदायी वने। इसीलिए पुत्रहीन व्यक्ति 'पुत्रिका' को विधि ग्रपनाता है। इस प्रकार 'स्वधाकर' का उपर्युक्त ग्रयं ही उपयुक्त है।

(२) पुत्रिका धर्म- पुत्रिका करने का स्रिभिप्राय यह है कि जिस व्यक्ति का कोई पुत्र न हो किन्तु पुत्री हो, तो वह पुत्री का विवाह करते समय दामाद पक्ष वालों से यह निश्चय कर लेता है कि इससे जो प्रथंम पुत्र होगा उसे मैं गोद लूंगा। स्रर्थात् वह नाना की सम्पत्ति का उत्तराधिकारी होगा। ऐसे निश्चय को 'पुत्रिकाधर्म' कहते हैं। पुत्र के स्रभाव में सारे धन की पुत्री स्रधिकारिएगी—

यथैवात्मा तथा पुत्रः पुत्रेगा दुहिता समा। तस्यामात्मनि तिष्ठन्त्यां कथमन्यो धनं हरेत्।। १३०।। (५२)

(यथा + एव म्रात्मा तथा पुत्रः) जैसी म्रपनी म्रात्मा है वैसा ही पुत्र होता है, भौर (पुत्रेण दुहिता समा) पुत्र जैसी हो पुत्री होती है (तस्थाम् + म्रात्मिन तिष्ठन्त्याम्) उस म्रात्मारूप पुत्री के रहते हुये (म्रन्यः घनं कथं हरेत्) कोई दूसरा घन को कैसे ले सकता है? म्रर्थात् पुत्र के म्रभाव में पुत्री हो धन की म्रधिकारिएगी होती है।। १३०।।

अन्तुर्धोटानाः पुत्र-पुत्री म्नात्मारूप-निरुक्तकार ने दायभाग का विश्लेषण करते हुए मनु की मान्यता के म्रनुरूप पुत्र मौर पुत्री दोनों को दायभाग का मिनिकारी माना है। किसी प्राचीन ग्रन्थ के श्लोकों को उद्धृत करके यास्क ने मनु की इस मान्यता को निम्न श्लोकों द्वारा स्पष्ट किया है —

श्रङ्गावङ्गात्सम्मवसि हृदयादधि जायसे। श्रात्मा वे पुत्र नामासि स जीव शरदः शतम्।। श्रविशेषेण पुत्राणां दायो मवति धर्मतः। मियुनानां विसर्गादौ मनुः स्वायम्भुवोऽक्रवीत्॥ [निरु० ३।१।४]

अर्थात्—हे पुत्र ! तू मेरे अंग-अंग से उत्पन्न हुआ है और मेरी आत्मा से प्रकट हुआ है अतः तू पुत्र मेरी आत्मा का ही रूप है। तू सैकड़ों वर्षों तक जीये।। धर्मानुसार पुत्र और पुत्री दोनों का समानभाव से दायभाग में अधिकार होता है— यह मान्यता सृष्टि के आदि में स्वायम्भुव मनु ने व्यक्त की है।

माता का धन पुत्रियों का ही होता है --

मातुत्तु यौतकं यत् स्यात्कुमारीभाग एव सः। दौहित्र एव च हरेदपुत्रस्याखिलं धनम्॥ १३१॥(५३)

(मातुः तुयत् यौतकं स्यात्) माता का जो [विवाह ग्रादि के ग्रवसर पर निजी धन के रूप में पिता-भाई मे प्राप्त] धन होता है (सः कुमारी-भागः एव) वह कन्या का ही भाग होता है (च) तथा (ग्रपुत्रस्य अखिलं धनं दौहित्रः एव हरेत्) पुत्रहीन नाना के सम्पूर्ण धन को धेवता ही प्राप्त कर लेवे।। १२१।।

पुत्रिका करने पर पुत्र होने की ग्रवस्था में दायव्यवस्था -

पुत्रिकायां कृतायां तु यदि पुत्रोऽनुजायते । समस्तत्र विभागः स्याज्ज्येष्ठता नास्ति हि स्त्रियाः ॥१३४॥(५४)

(पुत्रिकायां कृतायां तु) 'पुत्रिका' कर लेने के वाद (यदि पुत्र: + अनुजायते) यदि किसी को पुत्र उत्पन्न हो जाये तो (तत्र समः विभागः स्यात्) उस स्थिति में उन दोनों को [धेवता ग्रीर निजपुत्र को] धन का समान भाग मिलेगा (हि) क्योंकि (स्त्रियाः ज्येष्ठता न + ग्रस्ति) स्त्री को ज्येष्ठत्व = बड़े पुत्र की भांति 'उद्धार' भाग नहीं प्राप्त होता। ग्रतः धेवते को भी वह 'उद्धार' भाग नहीं प्राप्त होगा।। १३४।। पुत्र का लक्षण—

## पुंनाग्नो नरकाद्यस्मात्त्रायते पितरं सुतः । तस्मात्पुत्र इति प्रोक्तः स्वयमेव स्वयंभुवा ॥ १३८ ॥ (५५)

(यः) जो (सुतः) पुत्र (पितरम्) माता-पिता को (पुम्नाम्नः नर-कात्) 'पुम् = वृद्धावस्था ग्रादि से उत्पन्न होने वाले दुःखों से (त्रायते) रक्षा करता है' (तस्मात्) इस कारण से (स्वयंभुवा स्वयमेव 'पुत्रः' इति प्रोक्तः) स्वयंभू ईश्वर ने वेदों में बेटे को 'पुत्र' संज्ञा से ग्रमिहित किया है [द्रष्टव्य .है—'सर्वेषांतुस नामानि········वेदशब्देम्य एवादौ ······ निर्ममे''१।२३] ।।१३⊏।।∜४

अबिन्य क्रिंगिट क्या : पुत्र का अर्थ और उद्देश्य—इस इलोक में मनु ने पुत्र शब्द की परिभाषा दी है। उस पर यहां विस्तार से विचार किया जाता है। इस परिभाषा से यह सिद्ध हो जाता है कि सांसारिक व्यक्तियों का पुत्रप्राप्ति का उद्देश्य यह होता है कि पुत्र, जीवन में, वृद्धावस्था में कष्ट से रक्षा करें और धन-अन्त-जल आदि से पालन-पोषण करें। इस परिभाषा से इस अध्याय में विणित उन सभी मान्यताओं का खण्डन हो जाता है जिनमें पिण्डदान श्राद्ध आदि के लिए पुत्रप्राप्ति मानी है। यहां प्रमाणों के साथ पुत्र शब्द का विवेचन प्रस्तुत किया जाता है —

'पूत्र पत्रने' (क्रघादि) घातु से 'पुत्रो ह्रस्वक्व' (उणादि ४।१६५) सूत्र से कत प्रत्यय के योग से पुत्र शन्द सिद्ध होता है। इसकी निरुक्ति करते हुए ऋषि यास्क लिखते हैं— पुरु त्रायते' पिपरणाद्वा, पुन् = नरकं ततस्त्रायत द्वित वा" (२।११) अर्थात् सभी प्रकार से सुरक्षा करता है, पालन-पोषण करता है अथवा पुन् नरक = कष्ट को कहते हैं, उस वृद्धावस्था आदि के कष्ट से रक्षा करता है, इसलिए बेटे का 'पुत्र' नाम है। नरक किसे कहते हैं, इसका भी निरुक्त कार ने स्पष्टीकरण किया है कहीं किसी को नरक नामक लोकविशेष की आन्ति न हो जाये— "नरकं न्यरकं नीचंगंमनम्, नास्मिन् रमणं स्थानमस्पमयस्तीति वा" (१।१०) अर्थात् नरक कष्टपूर्ण गित, अधः-पतन को कहते हैं, इस कष्ट गित में थोड़ा-सा भी सुख-आराम का स्थान नहीं है। इस प्रकार कष्टपूर्ण स्थिति को नरक कहते हैं। पुत्र अपने पिता-माता आदि को उससे बचाता है ४। दद-६० (प्रक्षिप्तिखिद्ध) श्लोकों में इक्कीस नरकों की गणना है। बहां 'पुन्' नामक कोई नरक परिगणित नहीं है। अतः कहा जा सकता है कि 'पुन्' का नरक विशेष अर्थ न होकर 'कष्टपूर्ण' अर्थ ही मनुसम्मत है। तुलनार्थ गोपथन्ना—ह्मण की परिभाषा भी उल्लेखनीय है—

"पुत्रः पुन्नाम नरकमनेकशतघारं तस्मात् त्राति पुत्रः, तत्पुत्रस्य पुत्रत्वम्"

नरक कोई पृथक् लोक नहीं होता। इस विषयक विस्तृत अनुशीलन ४।६१ पर द्रष्टव्य है। [महर्षि दयानन्द ने इस श्लोक को यजु० ८।५ के मन्त्रार्थ के पुत्रार्थप्रसंग में उद्धृत किया है।]

दत्तकपुत्र के दायभाग का विधान---

उपपन्नो गुणैः सर्वैः पुत्रो यस्य तु दित्त्रमः । स हरेतेव तद्विषयं सम्प्राप्तोऽप्यन्यगोत्रतः ॥१४१॥ (५६)

(यस्य तु दित्त्रमः पुत्रः) जिसका दत्तक' = गोद लिया हुम्रा पुत्र (सर्वे: गुर्सो: उपपन्नः) सभी श्रेष्ठ या वर्णीचित पुत्रगुणों से [६। १३८]

<sup>% [</sup>प्रचलित श्रयं — जिस कारण पुत्र 'पुम्' नामक नरक से पितरों की रक्षा करता है। उस कारण से स्वयं ब्रह्मा ने उसे पुत्र कहा है।। १३८।।]

सम्पन्न हो, (प्रन्यगोत्रत: सम्प्राप्त: + प्रारि) चाहे वह दूसरे वंश का ही क्यों न हो (स: तत् रिक्यं हरेत + एव) वह उस गोद लेने वाले विता के धन को निश्चित रूप से प्राप्त करता है।। १४१।।

तियोग से उथ्यन्त क्षेत्रज पुत्र के दायभाग का विधान --

हरेसत्र नियुक्तायां जातः पुत्रो यथौरसः। स्रोतिकस्य तु तद्बीजं धर्मतः प्रसंबश्च सः॥ १४५॥ (५७)

(तत्र नियुक्तायाम्) नियोग के लिए नियुक्त स्त्रो में (यथा + ग्रीरसः जातः पुत्रः) 'ग्रीरसं = वंध पुत्र के समान उत्पन्न हुआ क्षेत्रज पुत्र (हरेत्) पितृधन का भागी होता है; क्योंकि (यत् क्षेत्रिकस्य बीजम्) वह क्षेत्रिक = क्षेत्र स्वामी का ही बीज माना जाता है, यतोहि (सः धर्मतः प्रसवः) वह वर्मानुसार नियोग से [६। ५६] उत्पन्न होता है ॥ १४५॥

धनं यो विभृषाव् भातुर्मृतस्य स्त्रियमेव च । सोऽपत्यं भातुरत्याच वद्यासस्यैव तद्धनम् ॥१४६॥ (५८)

(मृतस्य भ्रातुः) मरे हुए भाई के (धनं च स्त्रियम् + एव यः बिभू-यात्) धन भ्रौर स्त्री की जो भाई रक्षा करे (सः + अपस्यम् + उत्पाद्य) बह भाई की स्त्री में सन्तान उत्पन्न करके (भ्रातुः तत् धनं तस्यैव दद्यात्) भाई का वह प्राप्त सब धन उस पुत्र को ही दे देवे ।। १४६ ।। नियोगविधि के बिना उत्पन्न पुत्र दायभाग का सनिषकारी—

याऽनियुक्ताऽन्यतः पुत्रं वैवराद्वाऽप्यवाप्नुयात् । तं कामजमरिक्थीयं वृथीत्पन्नं प्रचक्षते ॥१४७॥ (५६)

(या ग्रनियुक्ता) जो स्त्री नियोगिविधि [६। ५६] के बिना (ग्रन्यतः वा देवरात् ग्रापि) ग्रन्य सजातीय पुरुष से या देवर से भी (पुत्रम् ग्रायानु-यात्) पुत्र प्राप्त करे (तम्) उस पुत्र को (कामजं वृथोत्पन्नम् ग्रारिक्थीयम्) 'कामज' = कामवासना के वशीभूत होकर [६। ५८, ६३] उत्पन्न किया गया, 'वृथोत्पन्न' = व्यथं में उत्पन्न ग्रीर पितृधन का ग्रनिधकारी (प्रचक्षते) कहते हैं।। १४७।।

अबन्य कारिता : १४७ वलोक की प्रसंगसम्बद्धता पर विचार—१४७ वें वलोक में नियोगविधि को त्यागकर प्राप्त किये गये पुत्र को 'वृथा-उत्पन्न' पुत्र की संज्ञा दी है। यह विधान विवाहित वा विधवास्त्री के लिए है, ग्रक्षतयोनि के लिए नहीं। ग्रक्षतयोनि स्त्री के लिए इसमें ग्रपवाद है। वह पुनर्विवाह कर सकती है भीर उससे उत्पन्न होने वाला पुत्र 'वैध' तथा पैतिक धन का ग्रधिकारी माना जायेगा। इस भाव के ग्रनुसार इस क्लोक का प्रसंग हार्थ ६ से जुड़ता है।

प्रक्षतयोनि के पुनर्विवाह का विधान-

सा चेवक्षतयोनिः स्याद्गतप्रत्यागताऽपि वा। पौनभंदेन भन्नी सा पुनः संस्कारमहैति॥१७६॥ (६०)

(सा चेत्+ प्रक्षतयोतिः स्यात्) वह स्त्री यदि 'प्रक्षतयोति = जिसका संभोगसम्बन्ध न हुम्रा हो, ऐसी हो (वा) चाहे वह (गत-प्रत्यागता + प्रिप) पति के घर गई-म्राई हुई भी हो, (सा) वह (पौन मंवेन भर्त्रा) दूसरे पति के साथ (पुनः संस्कारम् + म्रहंति) पुनः विवाह कर सकती है।। १७६।।

"जिस स्त्री वा पुरुष का पाणिग्रहण मात्र संस्कार हुमा हो भीर संयोग मर्यात् स्रक्षतयोनि स्त्री ग्रीर ग्रक्षतवीयं पुरुष हो, उनका मन्य स्त्री वा पुरुष के साथ पुनर्विवाह होना चाहिए।" (स॰ प्र०११२)

श्चित्यां—(१) १७६ इलोक मौलिक है और इसका प्रसंग है। १४७ से जुड़ता है। १४७ में प्रतियोगज पुत्र को 'वृथोत्यन' कहकर उसे दायभाग का अनिषकारी घोषित किया है किन्तु प्रक्षतयोनि स्त्री के लिए वह नियम नहीं है, यह दणिन के लिए १७६ वां वलोक प्रपवादरूप में विहित है। प्रक्षतयोनि स्त्री पुनर्विवाह कर सकती है और उससे जो सन्तान उत्तन्न होगी वह 'वैष' एवं दायभाग की अविकारिएी होगी। यही इस वलोक का प्रभिप्राय है। (२) यह इलोक मौलिक है, प्रक्षिप्त इसलिए नहीं कहला सकता—(क) क्योंकि इसका पूर्वापर प्रक्षिप्त प्रसंग से भिन्न अपवादात्मक विधान है जिसका १४७ से सम्बन्ध है (ख) पूर्वापर प्रसंग विविध प्रकार के पुत्रों की परिभाषा का है। १७५ वें में 'पौनर्भव' पुत्र की परिभाषा और १७७ में 'स्वयंदल' की है। इस वलोक में पुत्र-परिभाषा-प्रसंग न होकर प्रपवादा त्मक विधान है (ग) इसका १७५ के 'पौनर्भव' शब्द के साथ भी कोई सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि उसमें पौनर्भव' पुत्र के लिए कहा गया है और इसमें दितीय पित के लिए। इस प्रकार यह मौलिक विधान है।

## [मातृधन का विभाग]

मातृषन को भाई-बहन बराबर बांट लें-

जनन्यां संस्थितायां तु समं सर्वे सहोबराः । भजेरन्मातृकं रिक्यं भगिन्यक्च सनाभयः ॥१६२॥ (६१)

(जनन्यां संस्थितायां तु) माता के मर जाने पर (सर्वे सहोदराः च सनाभयः भगिन्यः) सब सगे भाई ग्रौर सब सगी बृहनें (मातृकं रिक्थं समं भजेरन्) माता के धन को बरावर-बराबर बांट लें।। १६२।।

> यास्तासां स्युर्टुहितरस्तासामिष यथाहृतः । मातामह्या धनात्किचित्प्रदेयं प्रीतिपूर्वकम् ॥ १६३ ॥ (६२)

(तासां याः दुहितरः स्युः) उन सगी बहनों की जो पुत्रियां हों (तासां न्त्रिप यथार्हतः) उनको भी यथायोग्य (प्रीतिपूर्वकं माता-मह्याः धनात् किंचित् प्रदेयम्) प्रेमपूर्वक नानी के धन में से कुछ देना चाहिए ॥ १६३ ॥ स्त्रीधन छः प्रकार का—

> म्राट्यान्यध्यावाहनिकं दत्तं च प्रीतिकर्मणि। स्रात्मातृपितृप्राप्तं षड्विघं स्त्रीधनं स्मृतम् ॥१६४॥(६३)

(स्त्रीधनं षड्विधं स्मृतम्) स्त्रीधन छः प्रकार का माना गया है—१ (म्रिधि – म्रिग्नि) विवाहसंस्कार के समय दिया गया धन, २. (म्रिधि + म्रावाः हिनकम्) पति के घर लायी जाती हुई कन्या को प्राप्त हुम्रा पिता के घर का धन, ३. (प्रीति कर्मिएा च दत्तम्) प्रसन्नता के किसी अवसर पर पति म्रादि के द्वारा दिया गया धन, ४. (भ्रातृ-मातृ-पितृ-प्राप्तम्) भाई से प्राप्त धन, ५. माता से प्राप्त धन, ६. पिता से प्राप्त धन।। १६४।।

> ब्रन्वाधेयं च यव्वत्तं पत्या प्रीतेन चैव यत् । पत्यौजीविति वृत्तायाः प्रजायास्तद्धनं भवेत् ॥१६५॥(६४)

(यत् अन्वाधेयम्) जो अन्वाधेय अर्थात् विवाह के पश्चात् पिता या पित द्वारा दिया गया है, वह धन (च) और (यत् प्रीतेन पत्या दत्तम्) जो प्रीतिपूर्वक पित के द्वारा दिया गया धन है (वृत्तायाः) स्त्री के मरने पर (पत्यी जीवित) श्रीर पित के जीवित रहते भी (तत्धनं प्रजायाः भवेत्) वह धन सन्तानों का ही होता है ।। १९५ ।।

ब्राह्मादि विवाहों में स्त्रीधन का ग्रधिकारी पति---

बाह्यदेवार्षगान्धर्वप्राजापत्येषु यद्वसु । स्रप्रजायामतीतायां भर्तु रेव तदिष्यते ॥ १६६ ॥ (६५)

(ब्राह्म-दैव-म्रार्ष-गान्धर्व-प्राजापत्येषु यत् वसु) ब्राह्म, म्रार्ष, गान्धर्व, प्राजापत्य विवाहों में जो स्त्री को धन प्राप्त हुम्रा है (म्रप्रजायाम् + म्राती-तायाम्) स्त्री के सन्तानहीन मर जाने पर (तत् भर्तु: + एव इष्यते) उस धन पर पति का ही म्रधिकार माना गया है ।। १६६ ।।

म्रासुरादि विवाहों में स्त्रीधन के उत्तराधिकारी-

यत्त्वस्याः स्याद्धनं वत्तं विवाहेष्वासुराविषु । भ्रष्ठजायामतीतायां मातापित्रोस्तविष्यते ॥१६७:। (६६)

(यत् तु ग्रस्याः) ग्रीर जो इस (ग्रासुरादिषु विवाहेषु दत्तं धनं स्यात्) 'ग्रासुर' ग्रादि विवाहों में दिया गया धन हो (ग्रप्रजायाम् + श्रतीतायाम्)

स्त्री के निःसन्तान मर जाने पर (तत् मातापित्रोः इष्यते) वह धन स्त्री के माता-पिता का हो जाता है ॥ १६७ ॥

स्त्रियाँ कुटुम्ब से छिपाकर धन न जोड़ें---

न निर्हारं स्त्रियः कुर्युः कुटुम्बाद् बहुमध्यगात् । स्वकादिप च वित्ताद्धि स्वस्य भर्तुरनाज्ञया ॥१६६॥(६७)

(स्त्रियः) स्त्रियाँ (कुटुम्बात् बहुम्ध्यगात्) बहुत सदस्यों के कुटुम्ब से चुपके से धन ले-लेकर (निर्हारं न कुर्युः) श्रपने लिए धनसंग्रह श्रीर व्यय न करें (च) श्रीर (स्वकात् वित्तात् श्रिपि हि) श्रपने धन में से भी (स्वस्य भर्तुः +श्रनाज्ञया) श्रपने पति की ग्राज्ञा के बिना व्यय न करें ।। १६६ ॥

> पत्यौ जीवति यः स्त्रीभिरलकारो धृतो भवेत् । न तं भजेरन्दायादा भजमानाः पतन्ति ते ॥२००॥(६८)

(पत्यो जीवित) पित के जोते हुए (स्त्रीभिः यः ग्रलंकारः धृतः भवेत्) स्त्रियों ने जो धाभूषण धारण किये हैं, [पित के मर जाने पर] (दायदाः तं न भजेरन्) माता-पिता के धन के ग्रधिकारी पुत्र ग्रादि [माता के जीवित रहते] उसको न बांटें (भजमानाः ते पतन्ति) यदि वे उन्हें लेते हैं तो 'पितत' कहलाते हैं ॥ २०० ॥

धन के भ्रनधिकारी विकलांग---

श्रनंशौ क्लीबपतितौ जात्यन्धबिघरौ तथा। उन्मत्तजडमूकाइच ये च केचिन्निरिन्द्रियाः ॥ २०१ ॥ (६६)

(क्लीब-पितती) नप्सक, (जाति + ग्रन्ध-बिघरी) जन्म से ग्रन्धे ग्रीर बहरे (उन्मत्त-जड़-मूकाः च) पागल, वज्रमूर्खं ग्रीर गूंगे (च) ग्रीर (ये केचित् निरिन्द्रियाः) जो कोई किसी इन्द्रिय से पूर्ण विकलांग हैं ग्रीर ग्रस-मर्थ हैं (ग्रनंशी) ये लूले लंगड़े ग्रादि सब धन के हिस्सेदार नहीं होते क्यों-कि ये धन की सुरक्षा ग्रीर उपयोग के ग्रयोग्य होते हैं।। २०१।।

इन्हें भोजन छादन देते रहें-

सर्वेषामि तु न्याय्यं दातुं शक्त्या मनीषिणा । ग्रासाच्छादनमत्यन्तं पतितो ह्यदद्भ्वेत् ॥२०२॥(७०)

किन्तु (मनीषिणा) बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिए कि (सर्वेषाम् + ग्रिप शक्त्या) इन सबको ययाशिक्त (ग्रास + ग्राच्छादनम्) भोजन, वस्त्र ग्रादि (ग्रत्यन्तम्) ग्रनिवार्य रूप से (दातुम्) देना ही (न्याय्यम्) न्यायो-

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

चित है, (ग्रददत् हि पतितः भवेत्) इस प्रकार न देने वाला 'पतित' माना जायेगा ।। २०२ ।।

> यद्यर्थिता तु दारैः स्यात्क्लीबादीनां कथंचन । तेषामुत्पन्नतन्तूनामपत्यं दायमर्हति ॥२०३॥ (७१)

(यदि क्लीबादीनां कथंचन दारै: ग्रिथिता स्यात्) यदि नपुँसक ग्रादि इन पूर्वोक्तों को भी विवाह करने की इच्छा हो तो (तेषाम् + उत्पन्नतन्तू-नाम्) इनके उत्पन्न 'क्षेत्रज = नियोगज पुत्र ग्रादि (ग्रपत्यम्) सन्तान (दायम् + ग्रहंति) इनके घन की भागी होती है ॥ २०३॥

सम्मिलित रहते बड़े भाई के कमाये धन की व्यवस्था-

विद्याधनं तु यद्यस्य तत्तस्येव धनं भवेत्। मैत्र्यमौद्वाहिकं चेव माधुपिककमेव च ॥ २०६॥ (७२)

(विद्याधनम् मैत्र्यम् च ग्रौद्वाहिकं च माधुपिककम् + एव) विद्या के कारण प्राप्त, मित्र से प्राप्त, विवाह में प्राप्त ग्रौर पूज्यता के कारण प्रादर सत्कार में प्राप्त (यत् यस्य धनम्) जो जिसका धन है (तत् तस्य + एत भवेत्) वह उसी का ही होता है।। २०६।।

भ्रातृणां यस्तु नेहेत धनं शक्तः स्वकर्मणा । स निर्भाज्यः स्वकादंशान्तिंचिहत्त्वोपजीवनम् ॥२०७॥(७३)

(भ्रातृणां यः तु स्वकर्मणा शक्तः) भाइयों में जो भाई ग्रपने उद्योग से समृद्ध हो ग्रोर (धनं न ईहेत) पितृधन का भाग न लेना चाहे तो (सः) उसकी भो (स्वकात्+ग्रंशात् किंचित् उपजीवनं दत्त्वा) ग्रपने-ग्रपने पितृ-धन के हिस्सों से कुछ धन देकर (निर्भाज्यः) ग्रलग करना चाहिए, बिल्कुल बिना दिये नहीं ॥ २०७॥

#### श्रनुपघ्नन्पितृद्रव्यं श्रमेण यदुपाजितम् । स्वयमीहितलब्धं तन्नाकामो दातुमर्हति ॥ २०८॥ (७४)

(पितृधनम् अनुपष्टनन्) पितृ-धन को बिल्कुल भी उपयोग में न लाता हुआ यदि कोई पुत्र (श्रमेण यत्+उपाजितम्) केवल अपने परिश्रम से धन उपाजित करे तो (स्वयम्+ईहित-लब्धं तम्) अपने परिश्रम से संचित उस धन में से (दातुम् अकामः) किसी भाई को कुछ न देना चाहे तो (न अहंति) न देवे अर्थात् देने के लिए वह बाध्य नहीं है।। २०६।।

> पैतृकं तु पिता द्रव्यमनवाप्तं यदाप्नुयात् । न तत्त्रुत्रैभंजेत्सार्धमकामः स्वयमजितम् ॥ २०६ ॥ (७४)

(पितातु) यदि कोई पिता (अन् + अवाप्तं पैतृकं द्रव्यम्) दायरूप में अप्राप्त पैतृक धन अर्थात् ऐसा धन जो है तो परम्परा से पैतृक, किन्तु किसी कारण से वह उसके पिता के अधिकार में नहीं रहा, इस कारण उसे पैतृक दायभाग के रूप में भी नहीं मिला, उसको (तत् + आप्नुयात्) यदि वह स्वयं अपने परिश्रम या उपाय से प्राप्त करले तो (तत् स्वयम् + अजितम् धनम्) उस स्वयं के परिश्रम से प्राप्त किये धन को [जैसे गिरवी रखा हुआ धन] (अकामः) यदि वह न चाहे तो (पुत्रैः सार्धम् न भजेत्) अपने पुत्रों में न बांटे अर्थात् ऐसा धन पिता के द्वारा स्वयं किये हुए धन जैसा है। उसका देना, न देना या विभाजन करना पिता की इच्छा पर निर्भर है। वह जैसा चाहे कर सकता है।। २०६।।

पुनः एकत्र होकर पृथक् होने पर उद्घार भाग नहीं-

विभवताः सह जीवन्तो विभजेरन्युनर्यदि । समस्तत्र विभागः स्याज्ज्येष्ठघः तत्र न विद्यते ॥२१०॥(७६)

सब भाई (विभवताः) एक बार विभाग का बंटवारा करके (सह-जीवन्तः) फिर सम्मिलित होकर (यदि पुनः विभजेरन्) यदि फिर ग्रलग होना चाहें तो (तत्र समः विभागः स्यात्) उस स्थित में सबको समान भाग प्राप्त होगा (तत्र ज्येष्ठचं न विद्यते) तब उसमें ज्येष्ठ भाई का 'उद्धार' भाग [१। ११२-११४] नहीं होता।। २१०।।

भाई के मरने पर उसके घन का विभाग---

येषां ज्येष्ठः कनिष्ठो वा हीयेतांशप्रदानतः। स्रियेतान्यतरो वाऽपि तस्य भागो न लुप्यते ॥२११॥(७७)

(येषां ज्येष्ठः वा किनष्ठः) जिन भाइयों में से बड़ा या छोटा भाई ग्रंशप्रदानतः हीयेत) ग्रपने भाग से वंचित रह जाये, (ग्नियेत वा ग्रन्यतरः ग्रिप) मर जाये ग्रथवा ग्रन्य किसी गृहत्याग ग्रादि कारण से भाग न लेवे तो (तस्य भागः न लुप्यते) उसका भाग नष्ट नहीं होता ग्रर्थात् उसके पुत्र पत्नी ग्रादि को प्राप्त होता है।। २११।।

सोदर्या विभन्नेरंस्तं समेत्य सहिताः समम् । भ्रातरो ये च संसृब्टा भगिन्यदच सनाभयः ॥२१२॥ (७८)

[यदि पुत्र, स्त्री आदि न हों तो] (सहिताः सोदर्याः) सभी सगे भाई (च) और (ये संसृष्टाः भ्रातरः) जो सम्मिलित भाई (च) तथा (सनाभयः भगिन्यः) सब सगी बहने हैं, वे (समेश्य) एकत्रित होकर (तं समं विभजेरन्) उस धन को समान-समान बांट लेवें।। २१२।। कर्त्तव्यपालन न करने पर बड़े भाई को उद्घार भाग नहीं-

यो ज्येष्ठो विनिकुर्वीत लोभाद् भ्रातृन् यवीयसः।

सोऽज्येष्ठः स्यादभागवच नियन्तव्यवच राजभिः ॥ २१३॥ (७६)

(यः ज्येष्ठः) जो बड़ा भाई (यवीयसः भ्रातृन् लोभात् विनिकुर्बीत) छोटे भाइयों को लोभ में प्राकर ठगे, पूरा भाग न दे तो (सः + ग्रज्येष्ठः) उसे बड़े के रूप में नहीं मानना चाहिए (च) ग्रीर (ग्रभागः स्यात्) उसे बड़े भाई के नाम का 'उद्धार भाग' [६। ११२-११४] भी नहीं देना चाहिए (च) ग्रीर (राजभिः नियन्तव्यः) वह राजा के द्वारा दण्डनीय होता है।। २१३।।

दायधन से वंचित लोग---

सर्व एव विकर्मस्या नार्हन्ति भ्रातरो धनम्। न चाबस्या क्रनिष्ठेम्यो ज्येष्ठः कुर्वीत यौतकम्।। २१४।। (८०)

(विकर्मस्थाः सर्वे + एव भ्रातरः) [जुम्रा खेलना, चोरी करना, डाका छालना म्रादि] बुरे कामों में संलग्न रहने वाले सभी भाई (घनं न + भ्रहंन्ति) घनभाग को प्राप्त करने के म्रधिकारी नहीं होते (च) भ्रौर (किनिष्ठेम्यः भ्रदत्ता) छोटे भाइयों को बिना दिये = बिना बांटे (ज्येष्ठः यौतकं न कुर्वीत) बड़ा भाई म्रपने लिए पितृघन में से म्रलग से घन न ले। ११४॥

पितृ-धन का विषम विभाजन न करे-

भ्रातृणामविभक्तानां यद्युत्थानं भवेत्सह । न पुत्रभागं विषमं पिता वद्यात्मयञ्चन ॥ २१४ ॥ (८१)

(ग्रविभक्तानां भ्रातृणां यदि सह उत्थानं भवेत्) सम्मिलित रूप में रहते हुए सब भाइयों ने यदि साथ मिलकर घन इकट्ठा किया हा तो (पिता) पिता (कथञ्चन पुत्रभागं विषमं न दद्यात्) किसी भी प्रकार पुत्रों के भाग को विषम ग्रर्थात् किसी को ग्रिधिक किसी को कम रूप में न बांटे, सभी को बराबर दे।। २१५।।

अर्ध्व विभागाज्जातस्तु पित्र्यमेव हरेद्धनम् । संमुख्टास्तेन वा स्युविभजेत स तः सह ॥ २१६ ॥ (८२)

(विभागात् ऊर्घ्वं जातः तु) धन का बंटवारा करके [पिता की जीवित ग्रवस्था में ही] पुत्रों के ग्रलग हो जाने पर यदि कोई पुत्र उत्पन्न हो जाये तो (पित्र्यम् + एव धनं हरेत्) वह पिता के धन को ले (वा) अथवा (ये तेन संमृष्टाः स्युः) जो कोई पुत्र पिता के साथ सम्मिलित रूप में रह रहे हों तो (सः तः सह विभजेत) वह उन सबके समान भाग प्राप्त करे।। २१६।।

इकलौते सन्तानहीन पुत्र के धन का उत्तराधिकार-

## श्रनपयत्स्य पुत्रस्य माता दायमवाष्नुयात् । मातर्यपि च वृत्तायां पितुर्माता हरेद्धनम् ।। २१७ ।। (८३)

(ग्रनपत्यस्य पुत्रस्य दायम्) सन्तानहीन ग्रौर पत्नीहीन पुत्र के धन को (माता + ग्रवाप्नुयात्) माता प्राप्त करे (च) ग्रौर (मातरि + ग्रिप वृत्तायाम्) माता मर गई हो तो (पितुः माता धन हरेत्) पिता की माता श्रयात् दादी उसके धन को ले ले।। २१७।।

## ऋणे धने च सर्वस्मिन्प्रविभवते यथाविधि । पद्मवाद् दृद्धयेत यहिकचित्तत्सर्वं समतां नयेत् ॥ २१८ ॥ (८४)

(सर्वस्मिन् ऋगो च धने) पिता के सारे ऋण और घन का (यथा-विधि प्रविभक्ते) विधिपूर्वक बटवारा हो जाने पर (यत् किंचित् परचात् दृश्येत) यदि बाद में कुछ ऋगा और धन के शेष रहने का पता लगे तो (तत् सर्वं समता नयेत्) उस सबको भी समान रूप में बाट लें।। २१८।।

## [१८] द्यूत-सम्बन्धी विवाद का निर्णय [ ८४ — ६६ ]

भ्रयमुक्तो विभागो वः पुत्राणां च क्रियाविधिः । क्रमशः क्षेत्रजादीनां द्यूतधर्मं निबोधत ॥ २२०॥ (८४)

(स्रयम्) यह [६।१०३-२१६] (वः) तुमको (विभागः) दायभाग का विधान (च) स्रोर (क्षेत्रज + स्रादीनां पुत्राणां क्रियाविधिः) 'क्षेत्रज' स्रादि पुत्रों को [६।१४५ - १४७] धन का भाग देने की विधि (क्रमशः उक्तः) कमशः कही।

ग्रव (द्वत्धर्मं निबोधत) ज्रुग्रा-सम्बन्धी विधान सुनो—।। २२०।। राष्ट्रघातक ज्रुग्रा आदि का पूर्णं निवारण—

द्यूतं समाह्वयं चैव राजा राष्ट्रान्निवारयेत् । राजान्तकरणावेतौ द्वौ दोषौ पृथिवीक्षितःम् ॥ २२१ ॥ (८६) (राजा) राजा (द्यूतम्) जड़ वस्तुग्रों से बाजी लगाकर खेले जाने वाले 'ज्या' को (च) श्रीर (समाह्वयम् + एव) चेतन प्राणियों को दाव पर लगाकर खेले जाने वाले 'समाह्वय' नामक 'ज्या' को [२२३] (राष्ट्रात् निवारयेत्) ग्रपने देश से समाप्त कर दे, क्योंकि (एती द्वी दोषी) ये दोनों बुराइयाँ (पृथिवीक्षितां राजान्तकरणी) राजाश्रों के राज्य को नष्ट कर देने वाली हैं ॥ २२१ ॥

आर्ये श्री टिंडन्ड: (१) खूत से हानि—इस श्लोक के भाव को समभने के लिए परवर्ती उदाहरण महाभारत के समय का दिया जा सकता है। खूत श्रीर समाह्नय के व्यसन के कारण पाण्डवों को अपनी इज्जत श्रीर राज्य सब कुछ लुटाना पड़ा था। परिणाम-स्वरूप कौरवों-पाण्डवों में भयंकर महाभारत-युद्ध हुमा, जिसमें कौरवों का विनाश हुमा श्रीर पाण्डवों को विभिन्न प्रकार के कष्ट उठाने पड़े।

(२) विदों में जूए का निषेध—वेदों में जूए की तीन्न शब्दों में निन्दा की है श्रीर निषेध किया है। ऋक् १०। ३४ सूक्त में जुशारी की दुदंशा का दयनीय वर्णन है। इस सूक्त के १३ वें मन्त्र में श्रादेश है—

मनीमा दीव्यः - जुमा मत खेलो।

जूमा एक तस्करी है-

प्रकाशमेतत्तास्कर्यं यद् देवनसमाह्नयौ । तयोनित्यं प्रतीघाते नृपतिर्यत्नवान्भवेत् ॥ २२२ ॥ (८७)

(यत् देवन-समाह्मयो) ये जो 'जूमा' श्रोर 'समाह्मय' हैं (एतत् प्रकाशं तास्कर्यम्) ये प्रत्यक्ष में होने वाली तस्करी चोरी हैं (नृपितः) राजा (तयोः प्रतीघाते) इनको समाप्त करने के लिये (नित्यं यत्नवान् भवेत्) सदा प्रयत्नशील रहे ।। २२२ ।।

चूत ग्रीर समाह्वय में भेद-

त्रप्राणिभियंत्क्रियते तल्लोके द्यूतमुच्यते । प्राणिभिः क्रियते यस्तु स विज्ञेयः समाह्वयः ॥ २२३ ॥ (८८)

(स्रप्राणिभिः यत् क्रियते) बिना प्राणियों स्रर्थात् जड़ [ताश, पासा, कौड़ी, गोटी स्रादि] वस्तुस्रों के द्वारा बाजी लगाकर जो खेल खेला जाता है (लोके तत् 'यूतम्' उच्यते) लोक में उसे 'यूत' = जूस्रा कहा जाता है सौर (यः तु) जो (प्राणिभिः क्रियते) चेतन प्राणियों [मनुष्य, मुर्गा, तीतर, बटेर, घोड़ा स्रादि] के द्वारा बाजी लगाकर खेला जाता है (सः 'समाह्वयः' विजेयः) उसे 'समाह्वय' कहा जाता है ॥ २२३॥

## द्यूतं समाह्वयं चैव यः कुर्यात्कारयेत वा। तान्सर्वान्धातयेद्वाजा शूद्रांश्च द्विजलिङ्गिनः ॥ २२४ ॥ (६६)

(यः) जो मनुष्य (द्यूतं च समाह्वयम् + एव) 'ज्रुग्ना' ग्रीर 'समाह्वय' (कुर्यात् वा कारयेत) स्वयं खेले या दूसरों से खिलायें (राजा) राजा (तान् सर्वान्) उन सबको (च) ग्रीर (द्विजलिङ्गिनः शूद्रान्) कपटपूर्वक द्विजों के वेश धारण करने वाले शूद्रों को (घातयेत्) शारीरिक दण्ड [ताङ्ना, ग्रंगच्छेदन] ग्रादि दे ॥ २२४॥

## कितवान्कुशीलवान्क्रूरान् पालण्डस्यांश्च मानवान् । विकर्मस्याञ्छौण्डिकांश्च क्षित्रं निर्वासयेत्पुरात् ॥२२४॥(६०)

ग्रीर (कितवान्) जुग्नारियों, (कुशीलवान्) ग्रसम्य नाच-गानों से जीविका करने वाले, (कूरान्) कूर च्यत्याचारी ग्राचरण वाले, (पाखण्ड-स्थान्) ढोंग ग्रादि रचकर रहने वाले, (विकर्मस्थान्) शास्त्रविष्ठ बुरे कर्म करने वाले, (शौण्डिकान्) शराब बनाने-बेचने वाले (मानवान्) इन मनुष्यों को (पुरात् क्षिप्रं निर्वासयेत्) राजा ग्रपने राज्य से जल्दी से जल्दी वाहर निकाल दे।। २२५।।

अर न्य र्राहिट्य : 'कुशीलव' का प्रयं—'कुशीलव' का विग्रह है 'कुत्सितं शीलम् 'कुशीलम्' कुशीलम् प्रसः श्रित्त तः कुशीलवः'' [मत्वर्थीय 'व' प्रत्यय] श्रयात् जिनका निन्दनीय स्वभाव श्रीर चेष्टाएं हैं, श्रसम्य या भौंडे ढंग के नाच गानों से जीविका करने वाले या राज्य में इस बहाने से कोई श्रहितकर बात फैलाने वाले व्यक्तियों को 'कुशीलव' कहा जाता है।

> एते राष्ट्रे वर्तमाना राज्ञः प्रच्छन्ततस्कराः। विकर्मक्रियया नित्यं बाधन्ते भद्रिकाः प्रजाः ॥ २२६ ॥ (६१)

(एते प्रच्छन्न तस्कराः) ये [६।२२४] छुपे हुए तस्कर=चोर (राष्ट्रे वर्तमानाः) राज्य में रहकर (विकर्मिक्रियया) गलत ग्रोर बुरे कामों को कर-करके (नित्यम्) सदा (राज्ञः) राजाग्रों ग्रोर (भद्रिकाः प्रजाः) सज्जन प्रजाग्रों को (बाधन्ते) हानि ग्रोर दुःख पहुंचाते रहते हैं ॥ २२६॥

## द्यूतमेतत्पुरा कल्पे हष्टं वैरकरं महत्। तस्माद् द्यूतं न सेवेत हास्यार्थमपि बुद्धिमान्।। २२७।। (६२)

(एतत् च्तम्) यह 'ज्रुमा' (पुराकल्पे महृत् वैरकरं दृष्टम्) स्रब से पहले समय में भी महान् कष्ट एवं शत्रुता पैदा करने वाला देखा गया है (तस्मात्) इसलिए (बुद्धिमान्) बुद्धिमान् मनुष्य (हास्यार्थम् + ग्रिप चूतं न सेवेत) हंसी-मजाक में भी 'जूगा' न खेले ।। २२७ ।।

प्रच्छन्नं वा प्रकाशं वा तन्निषेवेत यो नरः।

तस्य दण्डविकल्पः स्याद्ययेष्टं नृपतेस्तथा।। २२८।। (६३)

(प्रच्छन्न वा प्रकाशं वा) छुपकर वा सबके सामने (यः नरः तत् निषेवेत) जो मनुष्य 'जूप्रा' खेले (तस्य दण्डविकल्पः) उसका दण्ड-विधान निश्चित नहीं है (नृपतेः यथेष्टं स्यात्) राजा की इच्छानुसार उसका दण्ड होता है प्रर्थात् जूप्रा ग्रसह्य दुष्कर्म है [२ १, २२४] उससे होने वाली हानि को देखकर राजा जो भो चाहे ग्रधिक दण्ड दे दे ॥ २२८॥

## मुकद्दमों के अन्त में उपसंहार

रिश्वत लेकर अन्याय करने वालों को दण्ड-

ये नियुक्तास्तु कार्येण हन्युः कार्याणि कार्यिणाम् ।

धनोष्मणा पच्यमानास्तान्तिःस्वान्कारयेन्तृपः ॥ २३१ ॥ (६४) (कार्येषु नियुक्ताः तुये) मुक्दमों के कार्यों में राजा द्वारा लगाये गये जो श्रधिकारी-कर्मचारी (धन + उष्मणा पच्यमानाः) धन की गर्मी श्रर्थात् रिश्वत ग्रादि के लालच में ग्रासक्त होकर (कार्यिणां कार्याणि हन्युः) वादी-प्रतिवादियों के मुक्द्मों को बिगाड़ें (नृपः) राजा (तान् निस्वान् कारयेत्) उनकी सारी संपत्ति छीन ले ॥ २३१॥

अब्द्यु श्री त्उन् : मुहावरे का प्रयोग धौर उसका ध्रथं—धनोष्मणा पच्यमानाः यह एक मुहावरा है, जिसका ध्रथं है 'धन के लालच में पड़ने वाले लोग' या 'रिश्वत हड़पने वाले'। ऐसे रिश्वतखोर व्यक्तियों की राजा सम्पत्ति छीन ले।

निर्णयों में कपट करने वालों को दण्ड-

कूटशासनकत् रच प्रकृतीनां च दूषकान् । स्त्रीबालबाह्मणघ्नांश्च हन्याद् द्विट्सेविनस्तथा ॥ २३२ ॥ (६४)

(च) ग्रीर (कूटशासनकर्न्) राजा के निर्णयों को कपटपूर्वक लिखने बाले, (प्रकृतीमां दूधकान्) प्रकृति = प्रजा, मन्त्री, सेनापित ग्रादि को [१।२१४] रिश्वत ग्रादि बुरे कार्यों में फंसाकर बिगाड़ने वाले, (स्त्री-बाल-बाह्मणघ्नान् च) स्त्रियों, बच्चों ग्रीर विद्वानों की हत्या करने वाले, (तथा) तथा (द्विट्-सेविनः) शत्रु से मिलकर उसका भला करने वाले, इनको (हन्यात्) वध से दण्डित करे ग्रर्थात् इनको कठोर से कठीर ग्रीर कष्टप्रद दण्ड देना चाहिए।। २३२।।

ठीक निर्णय को किसी दबाव या लालच में ग्राकर न बदले -

तीरितं चानुशिष्टं च यत्र क्वचन यद्भवेत्। कृतं तद्धर्मतो विद्यान्न तद्भूयो निवर्तयेत्।। २३३।। (६६)

(यत्र क्वचन) जहां किसी मुकह्मे में (तीरितम्) ठीक निर्णय किया जा चुका हो (च) श्रीर (श्रनुशिष्टं भवेत्) किसी दण्ड का ग्रादेश भी दिया जा चुका हो (घमंतः तत् कृतं विद्यात्) धमंपूर्वंक किये उस निर्णय को पूरा हुग्रा जानना चाहिए (तत् भूयः न निर्वर्तयत्) उस मुकह्मे का पुनः निर्णय न करे [यह लोभ या ममत्व ग्रादि के कारण ग्रथवा ग्रकारण निर्णय न बदलने का कथन है, कारण विशेष होने पर तो पुनः निर्णय का कथन किया गया है (८। ११७; ६। २३४)]।। २३३।।

श्रमात्यों श्रीर न्यायाघीशों को ग्रन्याय करने पर दण्ड--

म्रमात्याः प्राङ्विवाको वा यत्कुर्युः कार्यमन्यथा । तत्स्वयं नृपतिः कुर्यातान्सहस्रं च दण्डयेत् ॥ २३४ ॥ (६७)

(ग्रमात्याः वा प्राड्विवाकः) मन्त्री ग्रथवा न्यायाधीश (यत् कार्यम् + ग्रन्यथा कुर्युः) जिस मुकह्मे के निर्णय को गलत या ग्रन्यायपूर्वक कर दें तो (तत्) उस मुकह्मे के निर्णय को (नृपितः) राजा (स्वयं कुर्यात्) स्वयं करे (च) ग्रीर (तान्) ग्रन्यायपूर्वक निर्णय करने वाले उन ग्रधि-कारियों को (सहस्रं दण्डयेत्) एक हजार पर्ण [६। १३६] दण्ड से दण्डित करे ॥ २३४॥

> यावानवध्यस्य वधे तावान्वध्यस्य मोक्षणे । म्रघर्मो नृपतेर्ह्हा धर्मस्तु विनियच्छतः ॥ २४६ ॥ (६८)

(ग्रवध्यस्य वधे) ग्रदण्डनीय को दण्ड देने पर (नृपतेः) राजा को (यावान् + ग्रधमं: रूटः) जितना ग्रधमं होना शास्त्र में माना गया है। (तावान् वध्यस्य मोक्षणे) उतना ही दण्डनीय को छोड़ने में ग्रधम होता है (विनियच्छतः तु धमंः) न्यायानुसार दण्ड देना ही धमं है।। २४६।।

> उदितोऽयं विस्तरशो मिथो विवदमानयोः । अष्टादशसु मार्गेषु व्यवहारस्य निर्णयः ॥ २५० ॥ (६६)

(ग्रयम्) यह [८।१से ६।२४६ तक] (निथः विवदमानयोः) परस्पर विवाद = भगड़ा करने वाले वादी-प्रतिवादियों के (ग्रष्टादशसु मार्गेषु) ग्रठारह प्रकार के (व्यवहारस्य निर्णयः) मुकद्दमों का निर्णय (विस्तरशः उदितः) विस्तारपूर्वक कहा ॥ २५०॥ एवं धर्म्याणि कार्याणि सम्यक्कुर्वन्महीपतिः। देशानलब्धांत्लिप्सेत लब्धांश्च परिपालयेत्॥ २५१॥ (१००)

(एतम्) इस पूर्वोक्त कही विधि के स्रनुसार (धर्म्याणि कार्याणि कुर्वन्) धर्मेयुक्त कार्यों को करता हुस्रा (महीपितः) राजा (स्रलब्धान् देशान् लिप्सेत) स्रप्राप्त देशों को प्राप्त करने की इच्छा करे (च) स्रोर (लब्धान् परिपालयेत्) प्राप्त किये देशों का भलीभांति पालन करे।।२५१।। राजा द्वारा लोककण्टकों का निवारण—(१।१०१ से१५७ तक)

सम्यङ् निविष्टदेशस्तु कृतदुर्गश्च शास्त्रतः । कण्टकोद्धरणे नित्यमातिष्ठेद्यत्नमुत्तमम् ॥ २५२ ॥ (१०१)

राजा (सम्यक् निविष्टदेशः) ग्रन्छे सस्यादिसम्पन्न देश का ग्राश्रय करके (च) ग्रीर वहां (शास्त्रतः कृतदुर्गः) शास्त्रानुसार विधि [७। ६६] से किला बनाकर (कण्टकोढरणे) ग्रपने राज्य से कंटकों = प्रजा या शासन को पीड़ित करने वाले लोगों को [२४६-२६०] दूर करने में (नित्यम् उत्तमं यत्नम् + ग्रातिष्टेत्) सदा ग्रधिकाधिक यत्न करे ॥ २५२ ॥

आनु शिटानाः लोककण्टक से श्रिमिश्राय—समाज की व्यवस्था, सुख, शान्ति में अपराध और नियमविरुद्ध कार्य करके पीड़ा = बाधा पहुंचाने वाले लोग 'लोककण्टक' कहलाते हैं। लोककण्टक शब्द का अर्थ भी यही है—'लोगों को कांटे की तरह चुभकर पीड़ा देने वाले'। इनकी गणना ६।२५६—२६० में की है।

रक्षणादार्यवृत्तानां कण्टकानां च शोधनात् । नरेन्द्रास्त्रिदिवं यान्ति प्रजापालनतत्पराः ॥ २५३ ॥ (१०२)

(ग्रार्यवृत्तानां रक्षणात्) श्रेष्ठ ग्राचरण वाले व्यक्तियों की रक्षा करने से (च) ग्रौर (कण्टकानां शोधनात्) कण्टकों =कण्टदायक दुष्ट व्यक्तियों को दूर करने से (प्रजापालनतत्पराः नरेन्द्राः) प्रजाश्रों के पालन करने में तत्पर रहने वाले राजा (त्रिदिवं यान्ति) विस्तृत राज्य के उत्तम सुख को भोगते हैं।। २५३॥

अत्यु शिल्डन् : 'त्रिदिवं यान्ति' मुहावरा—'तिदिवं यान्ति' यह भी एक मुहावरा है जिसका अर्थ है 'त्रिदिवं प्राप्नुवन्ति'—तीनों लोकों के राज्य को प्राप्त करते हैं अर्थात् उनका राज्य दिन-प्रतिदिन बढ़ता जाता है। यह मुहावरा आजकल भी हिन्दी में इसी अर्थ में प्रचलित है।

अशासंस्तस्करान्यस्तु बील गृह्णाति पार्थिवः । तस्य प्रक्षुम्यते राष्ट्रं स्वर्गाच्च परिहोयते ।। २५४॥ (१०३) (यः तु पार्थिवः) जो राजा (तस्करान् ग्रशासन्) चोर [६।२५७] म्रादि को नियन्त्रित-दिण्डित न करता हुम्रा (बिल गृह्धाति) प्रजाम्रों से कर म्रादि ग्रहण करता है (तस्य राष्ट्रं प्रक्षुम्यते) उसके राष्ट्रं में निवास करने वाली प्रजाएं क्षुब्ध होकर विद्रोह कर देती हैं (च) म्रौर वह (स्वर्गात् परि-हीयते) राज्यसुख से क्षीण हो जाता है।। २४४।।

अर न्यू क्यी टंडन् : तस्कर का धर्य थ्रीर व्युत्पत्ति—'तस्कर' विशेष रूप से उस चोर को कहतें हैं जो प्रकट और गुप्त प्रत्येक प्रकार की चोरी प्रत्यक्ष ठगी, जाल-साजी अथवा लूट के रूप में करता है। जो धन को लूटने के लिए हर गलत उपाय को प्रयोग में लाने में विश्वास रखता है। निघंदु ३।२४ में कहा है—"तस्करः स्तेननाम" = चोर का नाम तस्कर है, कैसा चोर होता है वह ? "तस्करः तत्करो भवति। करोति यत् पापकमिति नैश्वताः। तनोतेर्वा स्यात् सन्तकर्मा भवति अहोराश्रकर्मा वा" [निरु० ३।१४] श्रय्यत् जो पापकर्मों में लगा रहता है वह तस्कर कहलाता है। चोरी के कार्य का विस्तार करता है श्रयवा दिन में भी रात में भी समय श्रीर परिस्थित के श्रमुरूप हर समय किसी न किसी चोरी करने के काम में लगा रहता है।

निर्भयं तु भवेद्यस्य राष्ट्रं बाहुबलाश्रितम् । तस्य तद्वर्धते नित्यं सिच्यमान इव द्रुमः ॥२४४॥ (१०४)

(यस्य बाहुबलाश्रितम्) जिस राजा के बाहुबल = दण्डशिवत के सहारे (राष्ट्रं निर्भयं तु भवेत्) राष्ट्रं प्रर्थात् प्रजाएं [चोर ग्रादि से] निर्भय रहती हैं (तस्य तत्) उसका वह राज्य (सिच्यमानः द्रुमः इव) सीचे गये वृक्ष की भाँति (नित्यं वर्धते) सदा बढ़ता रहता है ॥ २४५ ॥

दों प्रकार के तस्कर-

द्विविधांस्तस्करान्विद्यात्परद्रव्यापहारकान् । प्रकाशांश्चाप्रकाशांश्च चारचक्षुमहीपतिः ॥२५६॥ (१०५)

(चारचक्षुः महीपितः) गुप्तचर ही हैं नेत्र जिसके ग्रर्थात् गुप्तचरों के द्वारा सब प्रजा का काम देखने वाला राजा (प्रकाशान् च + ग्रप्रकाशान् परद्रव्य + ग्रपहारकान्) प्रकट ग्रीर गुप्त रूप से दूसरों के द्रव्यों को चुराने वाले (द्विविधान् तस्करान् विद्यात्) दोनों प्रकार के चोरों की जानकारी रखे।। २५६।।

प्रकाशवञ्चकास्तेषां नानापण्योपजीविनः । प्रच्छन्नवञ्चकास्त्वेते ये स्तेनाटविकादयः ॥२५७॥ (१०६)

(तेषाम्) उन दोनों प्रकार के चोरों में (नानापण्य-उपजीविनः

प्रकाशवञ्चकाः) नाना प्रकार के व्यापारी जी देखते-देखते माप,तोल या मूल्य में हेराफेरी करके ठगते हैं वे 'प्रकट-चोर' हैं (ये) ग्रीर जो (स्तेन-ग्राटिवकादयः) जंगल ग्रादि में छिपे रहकर चोरी करने वाले हैं (ते) वे (प्रच्छन्नवञ्चकाः) 'गुप्तचोर' हैं ॥ २५७॥

लोककण्टकों की गणना---

उत्कोचकावचौपधिका वञ्चकाः कितवास्तथा ।
मङ्गलादेशवृत्तावच मद्रावचेक्षिणिकैः सह ॥ २४८ ॥ (१०७)
असम्यक्कारिणावचेव महामात्राविचिकित्सकाः ।
शिल्पोपचारयुक्तावच निपुणाः पण्ययोषितः ॥ २४६ ॥ (१०८)

एवमादीन्विजानीयात्प्रकाशांत्लोककण्टकान् ।

निगूढचारिणश्चान्याननार्यानार्यलिङ्गिनः ॥ २६० ॥ (१०६)

(उत्कोचकाः) रिश्वतखोर, (ग्रौपिधकाः) भय दिखाकर धन लेने वाले (वञ्चकाः) ठग, (कितवाः) 'जूग्रा' से धन लेने वाले, (मंगलादेश-वृत्ताः) 'तुम्हें पुत्र या धन प्राप्ति होगी' इत्यादि मांगलिक वातों को कहकर धन लूटने वाले, (भद्राः) साधु-संन्यासी ग्रादि भद्ररूप धारण करके धन ठगने वाले, (ईक्षणिकैः सह) हाथ ग्रादि देखकर भविष्य बताकर धन ठगने वाले, (ग्रसम्यक् कारिगः महामात्राः) धन, वस्तु ग्रादि लेकरे गलत तरीकों से काम करने वाले उच्च राजकर्मचारी [मन्त्री ग्रादि]. (चिकित्सकाः) ग्रनु-चित मात्रा में धन लेने वाले या ग्रयोग्य चिकित्सक (शिल्पोपचारयुक्ताः) ग्रनुचित मात्रा में धन लेने वाले शिल्पो [चित्रकार ग्रादि], (निपुणाः पण्ययोषितः) धन ठगने में चतुर वेश्याएं (एवम् म्ग्रादीन्) इत्यादियों को (च) ग्रीर (ग्रन्यान्) दूसरे जो (ग्रायंलिङ्गिनः निगूढचारिणः ग्रनार्यान्) श्रेष्ठों का वेश या चिह्न धारण करके गुप्तरूप से विचरण करने वाले दुष्ट या बुरे व्यक्ति हैं, उनको (प्रकाशान् लोककण्टकान् विजानीयात्) प्रकट लोककण्टक = प्रजाग्रों को पीड़ित करने वाले चोर समके ॥ २५८ - २६०॥

अर न्यू श्री त्उन्य: श्रोपधिक का अर्थ — 'ग्रोपिधक' का ग्रर्थ 'किसी प्रयोजन से कोई जालसाजी रचकर भय दिखाकर धन लूटने वाला व्यक्ति' होता है। श्राजकल की भाषा में इन्हें ब्लैकमेल (भयादोहन) करने वाले कहते हैं।

तान्विदित्वा सुचरितेर्गू दैस्तत्कर्मकारिभिः। चारैक्चानेकसंस्थानैः प्रोत्साद्य वशमानयेत्।। २६१।। (११०) (तत् कर्मकारिभिः) जिस विषय में जानकारी प्राप्त करनी है वैसा ही कर्म करने में चतुर, (गूढं:) गुप्त रहने वाले (सुचिरतैं:) स्रच्छे स्राचरण वाले (स्रनेक संस्थाने:) स्रनेक स्थानों में नियुक्त (चारैं:) गुप्तचरों के द्वारा (तान् विदित्वा) उन ठगों या लोककण्टकों को मालूम करके (च) स्रौर फिर (प्रोत्साद्य) उन्हें पकड़कर (वशम् स्त्रानयेत्) स्रपने वश में करे, कारागृह में रखे स्रर्थात् उन पर ऐसा नियन्त्रण रखे कि वे ये काम न कर पायें।। २६१।।

तेषां दोषानभिख्याप्य स्वे स्वे कर्मणि तत्वतः।

कुर्वीत शासनं राजा सम्यक्सारापराधतः ॥ २६२ ॥ (१११)

(राजा) राजा (स्वे स्वे कर्मिण तत्त्वतः तेषां दोषान् + ग्रिभिख्याच्य) जो-जो उन्होंने बुरा काम किया है भलीभांति उनके दोषों को घोषणा करके (सार+ग्रपराधतः) उनके बल ग्रीर ग्रपराध के ग्रनुसार (सम्यक् शासनं कुर्वीत) न्यायोचित दण्ड से दण्डित करे।। २६२।।

निह दण्डाहते शक्यः कर्तुं पापविनिग्रहः। स्तेनानां पापबुद्धीनां निभृतं चरतां क्षितौ॥ २६३॥ (११२)

(स्तेनानाम) प्रकट चोरों, (क्षितौ निभृतं चरताम्) पृथ्वो पर गुष्त-रूप से विचरण करने वाले चोरों या अन्य अपराधियों तथा (पापबुद्धीनाम्) पाप कमं में बुद्धि रखने वालों के (पापविनिग्रहः) पापों पर रोक (दण्डात् +ऋते नहि कर्तुं शक्यः) दण्ड के बिना नहीं हो सकती, स्रतः दण्ड देने में कभी प्रमाद या शिथिलता न करे।। २६३।।

गुप्तचरों द्वारा किन स्थानों से अपराधियों का पता लगाये-

सभाप्रपाप्पशालावेशमद्यान्नविक्रयाः । चतुष्पथाश्चेत्यवृक्षाः समाजाः प्रेक्षणानि च ॥ २६४ ॥ (११३) जीर्णोद्यानान्यरण्यानि कारुकावेशनानि च ॥ शून्यानि चाप्यगाराणि वनान्युपवनानि च ॥ २६४ ॥ (११४) एवंविधान्तृपो देशान्गुल्मैः स्थावरजङ्गमैः । तस्करप्रतिषेधार्थं चारैश्चाप्यनुचारयेत् ॥ २६६ ॥ (११४)

(सभा-प्रपा + प्रपूपशाला) सभाग्रों के ग्रायोजन स्थल, प्याऊ, माल-पूग्रा ग्रादि बेचने का स्थान [भोजनालय, हलवाइयों की दुकान ग्रादि], वेश-मद्य-ग्रन्त-विक्रयाः) बहुरूपी वेशभूषा, मद्य तथा ग्रनाज बेचने का स्थान [मण्डो ग्रादि], (चतुष्पथाः) चौराहे, (चैत्यवृक्षाः) प्रसिद्धवृक्ष जहां लोग इकट्ठे होकर बैठते हैं, (समाजाः) सार्वजनिक स्थान, (प्रेक्षणानि) मनोरंजन के स्थान, (जीर्ण + उद्यान + ग्ररण्यानि) पुराने बगोचे ग्रीर जंगल, (कारुक + प्रावेशनानि) शिल्पगृह = सग्रहालय ग्रादि (शून्यानि ग्रगाराणि) सूने पड़े हुए घर, (वनानि च उपवनानि) वन ग्रीर उपवन, (राजा) राजा (एवं विधान् देशान्) ऐसे स्थानों में (तस्करप्रतिषेधार्थम्) चोरों के निवारण के लिए (स्थावर-जङ्गमै: गुल्मै:) एक स्थान पर (पुलिस चौको बनाकर) रहने वाले ग्रीर गश्त लगाने वाले सिपाहियों के दलों को (च) ग्रीर (चारै:) गुप्तचरों को (ग्रनुचारयेन्) विचरण कराये या नियुक्त करे।। २६४-२६६।।

तत्सहायैरनुगतेर्नानाकर्मप्रवेदिभिः । विद्यादुत्सादयेच्चैव निपुर्गः पूर्वतस्करेः ॥ २६७ ॥ (११६)

(तत् सहायै: + अनुगतैः) उन चोर आदि के सहायकों और अनुगामियों से (नानाकर्मप्रवेदिभिः निपुणैः पूर्वतस्करैः) अनेक प्रकार के कर्मीं को जानने वाले चतुर भूतपूर्व चोरों से भी (विद्यात्) चोरों का पता लगावे (च) और पता लगने पर उन्हें (उत्सादयेत्) दण्डित करे।। २६७।।

भक्ष्यभोज्योपदेशेक्च ब्राह्मणानां च दर्शनैः । शौर्यकर्मापदेशेक्च कुर्युस्तेषां समागमम् ॥ २६= ॥ (११७)

वे सहयोगी या गुप्तचर लोग (भक्ष्य-भोज्य-प्रपदेशैः) खाने के पदार्थों का लालच देकर (च) ग्रौर (ब्राह्मणाना दर्शनैः) ब्रह्मवेता विद्वानों के दर्शनों के वहाने (च) तथा (शौर्यकर्म-प्रपदेशैः) कोई शौर्यकर्म दिखाने के बहाने से (तेषां समागमं कुर्युः) उन चोर ग्रादि को सिपाहियों से मिला दें, गिरफ्तार करादें ॥ २६८ ॥

ये तत्र नोपसर्वेषुर्मू लप्रणिहिताश्च ये। तान्प्रसह्य नृपो हन्यात्समित्रज्ञातिबान्धवान् ॥ २६९ ॥ (११८)

(ये) जो चोर श्रौर उनके सहयोगी (तत्र न + उपसर्पेयुः) उपर्युक्त स्थानों [२६८] पर न श्रावें (च) श्रौर (ये) जो चोर (मूलप्रिशिहिताः) पकड़े जाने की शंका से सावधान होकर बचते रहें श्रर्थात् पकड़ में न श्रावें तो (नृपः) राजा (सिमत्र-ज्ञाति-बान्धवान् तान्) मित्र, रिश्तेदार श्रौर वान्धवों सिहत उन चोरों को (प्रसद्ध) बलपूर्वक पकड़कर (हन्यात्) दिण्डत करे।। २६६।।

प्रमाण मिलने पर ही दण्ड दे-

न होढेन विना चौरं घातयेद्धार्मिको नृपः। सहोढं सोपकरणं घातयेदविचारयन्।। २७०॥ (११६) (धार्मिकः नृपः) धार्मिक राजा (होढेन विना) चोरी का माल म्रादि प्रमाणों के बिना (चौरं न घातयेत्) चोर को न मारे, किन्तु (सहोढं स+ उपकरणम्) चोरी का माल, भ्रोर सेंध मारने म्रादि के भ्रोजार म्रादि प्रमाण उपलब्ध होने पर (म्रविचारयन् घातयेत्) म्रवश्य दिव्हत करे।। २७०।।

चोरों के सहयोगियों को भी दण्ड दे -

#### ग्रामेष्विप च ये केचिच्चौराएगं भक्तदायकाः । भाण्डावकाशदाञ्चैव सर्वास्तानिप घातयेत् ॥ २७१ ॥ (१२०)

(च) ग्रीर (ग्रामेषु +ग्रिप ये केचित्) गांवों में भी जो कोई (चौराणां भक्तदायकाः भाण्ड-ग्रवकाशदाः) चोरों को भोजन देने वाले, बर्तन ग्रीर स्थान-शरण देने वाले हों (तान् सर्वान् ग्रिप घातयेत्) राजा उन सबको भी दण्डित करे।। २७१।।

#### राष्ट्रेषु रक्षाधिकृतान्सामन्तांद्रचैव चोदितान्। स्रम्याघातेषु मध्यस्थाञ्छिष्याच्चौरानिव द्रुतम् ॥ २७२ ॥ (१२१)

राजा (राष्ट्रेषु रक्षाधिकृतान्) राज्य में रक्षा के लिए नियुक्त (च) ग्रीर (सामन्तान् चोदितान्) सीमाग्रों पर नियुक्त राजपुरुषों को (ग्रम्या-घातेषु मध्यस्थान्) यदि चोरी ग्रादि के मामले में मिला हुन्ना पाये तो उनको भी (चौरान् + इव द्रुतं शिष्यात्) चोर के समान ही शीघ्रतापूर्वक दण्ड दे, शीघ्रतापूर्वक इसलिए जिससे प्रजान्त्रों के मन में राजपुरुष होने के कारण छूट जाने का संदेह न पनपे।। २७२।।

सामूहिक हानि होने पर सहयोग न करने वाले को दण्ड—

## ग्रामघाते हिताभङ्गे पथि मोषाभिदर्शने । शक्तितो नाभिधावन्तो निर्वास्याः सपरिच्छदाः ॥ २७४॥ (१२२)

(ग्रामघाते) चोर ग्रादि के द्वारा गांत को लूटने के मौके पर (हिता-भङ्गे) निदयों के तोड़ने पर (पिथ मोष-ग्रिभिदर्शने) रास्ते में चोर ग्रादि से मुकाबला होने पर (शिक्तितः न + ग्रिभिधावन्तः) यथाशिक्त दौड़कर रक्षा न करने वालों को (सपरिच्छदाः निर्वास्याः) गृहसामग्री सिहत उस देश से निकाल देवे ।। २७४ ॥

अत्र क्यो कि का मर्थ मीर ब्युत्पत्ति — 'हिता' का मर्थ नदी है। 'हि-गती वृद्धी च' धातु से नत प्रत्यय, स्त्रीलिङ्ग में टाप् से 'हिता' शब्द की सिद्धि होती है। 'हिन्वन्ति गच्छन्ति याः ताः नद्यः' इस विश्वह से बहने वाली-गति करने वाली

हिता अर्थात् नदी होती है। नदियां सामूहिक उपकार करने के लिए होती हैं। इसलिए उनको तोड़ने वालों का सामूहिक रूप से ही विरोध करना चाहिए।

> राज्ञः कोषापहत् इच प्रतिकूलेषु च स्थितान् । घातयेद्विविधेर्दण्डेररीगां चोपजापकान् ॥ २७५ ॥ (१२३)

(राज्ञः कोषहर्त् न्) राजा के खजाने को चुराने वाले (च) स्रोर (प्रति-कूलेषु स्थितान्) राज्य के विरोधी कार्यों में संलग्न (च) तथा (स्ररीगाम् उपजापकान्) शत्रुधों को भेद देने वाले, इन्हें राजा स्रोर (विविधेः दण्डेः घातयेत्) विविध प्रकार के दण्डों से दण्डित करे।। २७५।।

विभिन्न ग्रपराधियों को दण्ड-

संधि छित्त्वा तु ये चौर्यं रात्रौ कुर्वन्ति तस्कराः । तेषां छित्त्वा नृपो हस्तौ तीक्ष्णे ज्ञूले निवेद्ययेत् ॥ २७६ ॥ (१२४)

(ये तस्कराः) जो चोर (रात्रौ सिन्ध छित्त्वा) रात को सेंध मारकर (चीर्य कुर्वन्ति) चोरी करते हैं (नृपः) राजा (तेषां हस्तौ छित्त्वा) उनके हाथ काटकर (तीक्ष्णे शूले निवेशयेत्) तेज शूलो पर चढ़ादे ॥ २७६ ॥

म्रङ्गुलीर्ग्र न्थिभेदरव छेदयेत्प्रथमे ग्रहे । द्वितीये हस्तचरगा तृतीये वधमहीत ॥ २७७ ॥ (१२५)

राजा (ग्रन्थिभेदस्य) जेबकतरे चोर की (प्रथम ग्रहे) पहली बार पकड़े जाने पर (ग्रङ्गु ली: छेदयेत्) ग्रंगुलियां कटवादे (द्वितीये हस्तचरणी) दूसरी बार पकड़े जाने पर हाथ-पैर कटवादे (तृतीये वधम् + ग्रहेति) तीसरी बार पकड़े जाने पर वथ करने योग्य है।। २७७।।

> ग्रग्निदान्भक्तदाँश्चेव तथा शस्त्रावकाशदान् । संनिधातृश्च मोषस्य हत्याच्चौरमिवेश्वरः ॥ २७८ ॥ (१२६)

(ईश्वरः) राजा (मोषस्य ग्रग्निदान् भक्तदान् शस्त्र-ग्रवकाशदान् च संनिधातृन्) चोरों को ग्रग्नि, भोजन, शस्त्र, स्थान देने वाले ग्रौर चोरी के माल को रखने वाले लोगों को भी (चौरम् + इव हत्यात्) चोर की तरह ही [ह। २७७ जैसे] दण्डित करे।। २७८।।

> तडागभेदकं हन्यादप्तु शुद्धवधेन वा। यद्वाऽपि प्रतिसंस्कुर्याद् दाप्यस्तूत्तमसाहसम् ॥ २७६ ॥ (१२७)

राजा (तडागभेदक हन्यात्) प्रजा के लिए बने तालाब ग्रादि को तोड़ने वालों का वध करे (वा) ग्रथवा (ग्रप्सु शुद्धवधेन) जल में डुबोकर या साधारण तरीके से मारे (यद् वा + ग्रिप) यदि (प्रतिसंस्कुर्यात्) तोड़े हुए को पुनः ठीक करवा दे तो (उत्तमसाहसं दाप्यः) 'उत्तमसाहस' का दण्ड [६ । १३६] करे ।। २७६ ।।

### यस्तु पूर्वनिविष्टस्य तडागस्योवकं हरेत्। स्रागमं वाऽप्यपी भिद्यात्स वाप्यः पूर्वताहसम् ॥ २८१ ॥ (१२८)

(यः तु) जो व्यक्ति (पूर्वनिविष्टस्य तडागस्य) किसी के द्वारा पहले बनाये गये तालाव का (उदकं हरेत्) पानी चुराले (वा) श्रयवा (श्रपाम् म् ग्रागमं भिद्यात्) जल ग्राने का रास्ता तोड़दे (सः पूर्वसाहसं दाप्यः) उमे 'पूर्वसाहस' [८। १३८] का दण्ड दे ॥ २८१॥

#### समुत्सूजेद्वाजमार्गे यस्त्वमेध्यमनापितः । स द्वौ कार्षापणौ दद्यादमेध्यं चाशु शोधयेत् ॥ २८२ ॥ (१२६)

(यः तु) जो व्यक्ति (ग्रनापित) आपत्काल के बिना अर्थात् स्वस्थ ग्रवस्था में (राजमार्गे) सड़क पर मुख्य रास्ते या गली पर (ग्रमेड्यं समुत्सू-जेत्) मल, मूत्र ग्रादि डाले तो (सः द्वौ कार्षापणी दद्यात्) उस पर दो 'कार्षापण' [८। १३६] दण्ड करे (च) ग्रौर (ग्राशु ग्रमेड्यं शोधयेत्) तुरन्त उस गन्दगी को साफ करवाये।। २८२।।

#### म्रापद्गतोऽथवा वृद्धा गर्भिणी बाल एव वा . परिभाषग्मर्हन्ति तच्च शोध्यमिति स्थितिः ॥ २८३ ॥ (१३०)

(ग्रापद्गतः) कोई रोगी या श्रापतिग्रस्त व्यक्ति (वृद्धा गर्भिणी वा वालः) वृद्ध, गर्भवती या बालक राजमार्ग को गन्दा करें तो (परिभाषणम् +श्रहेंन्ति) उनको उसके त करने के लिए कहैं या फटकार दे (च) श्रीर (तत् शोध्यम्) उसकी सफाई कराले (इति स्थितिः) ऐसी शास्त्रमर्यादा है ॥ २८३॥

#### चिकित्सकानां सर्वेषां मिथ्या प्रचरतां दमः । श्रमानुषेषु प्रथमो मानुषेषु तु मध्यमः ॥ २८४ ॥ (१३१)

(सर्वेषां चिकित्सकानाम्) सभी चिकित्सकों में (ग्रमानुषेषु मिथ्या प्रचरताम्) पशुग्रों की गलत चिकित्सा करने वालों को (प्रथम: दम:) प्रथम-साहस' [द। १३द] का दण्ड करे ग्रीर (मानुषेषु मध्यम:) मनुष्यों की गलत चिकित्सा करने पर 'मध्यम साहस' का दण्ड करे।। २८४।।

#### संक्रमध्वजयष्टीनां प्रतीमानां च मेदकः।

#### प्रतिक्यांच्च तत्सर्वं पञ्च दद्याच्छतानि च ॥ २८५ ॥ (१३२)

(संक्रम-ध्वज-यष्टीनाम्) संक्रम ग्रर्थात् रथ, उस रथ के ध्वजा की यष्टि जिसके ऊपर ध्वजा वांची जाती है (च) ग्रीर (प्रतिमानां भेदकः) प्रतिमा=छटांक ग्रादिक बटखरे, जो इन तीनों को तोड़ डाले वा ग्रधिक न्यून करदेवे (तत् सर्व प्रतिकुर्यात्) उनको उससे राजा बनवा लेवे (च) ग्रीर (पञ्चशतानि दद्यात्) जिसका जैसा ऐश्वर्य है, उसके योग्य दण्ड करे—जो दरिद्र होवे तो उससे पांच सौ पैसा राजा दण्ड लेवे; ग्रीर जो कुछ धनाढ्य होवे तो पांच सौ रुपया उससे दण्ड लेवे; ग्रीर जो बहुत धनाढ्य होवे उससे पांच सौ ग्रशर्की दण्ड लेवे। रथादिकों को उसी के हाथ से बनवा लेवे। २८४।। (द० शा० ४१, प० वि० १२)

श्रदूषितानां द्रव्यागां दूषणे भेदने तथा। मणीनामपवेषे च दण्डः प्रथमताहसः।। २८६॥ (१३३)

(स्रदूषितानां द्रव्याणां दूषणे) स्रच्छी वस्तुस्रों में खराब वस्तुस्रों की मिलावट करके उन्हें दूषित करने पर (तथा) तथा (भेदने) स्रच्छी वस्तुस्रों को विगाड़ने पर (च) स्रोर (मणीनाम् + स्रपवेधे) मिण स्रादि रत्नों को तोड़ने-फोड़ने के स्रपराध में (प्रथमसाहसः दण्डः) 'प्रथमसाहस' [८। १३८] का दण्ड दे।। २८६।।

समैहि च विषमं यस्तु चरेद्वा मूल्यतोऽपि वा । समाप्नुयाद्दमं पूर्वं नरो मध्यममेव वा ॥ २८७ ॥ (१३४)

(यः तु) जो (नरः) मनुष्य (समैः) समानमूल्य वाली वस्तुओं के बदले (श्रिप वा मूल्यतः) ग्रथवा सही मूल्य से (विषमं चरेत्) कम वस्तु देने का व्यवहार करे, (पूर्वं वा मध्यमम् + एव दमं समाप्नुयात्) 'पूर्वसाहस' या 'मध्यमसाहस' [८ । १३८] दण्ड का भागी होता है ।। २-७ ।।

बन्धनानि च सर्वािग राजा मार्गे निवेशयेत् । दुःखिता यत्र दृश्येरन् विकृताः पापकारिणः ॥२८८॥ (१३४)

(राजा) राजा (सर्वाणि बन्धनानि) कारागार ग्रादि (बन्धनगृह) (मार्गे निवेशयेत्) प्रधान मार्गों पर बनवावे (यत्र) जहां (दुःखिता विकृताः पापकारिणः दृश्येरन्) हथकड़ी, बेड़ी ग्रादि से दुःखी हुए, बिगड़ी हुई हालत वाले श्रपराधी लोग दिखाई देते रहें [जिससे कि जनता के मन में ग्रपराधों के प्रति भय की प्रेरणा उत्पन्न होती रहे ] ॥ २८८॥

प्राकारस्य च मेत्तारं परिलाएां च पूरकम्।

#### द्वाराणां चैव भङ्क्तारं क्षिप्रमेव प्रवासयेत् ॥२८६॥ (१३६)

राजा (प्राकारस्य भेत्तारम्) नगर के परकोटे को तोड़ने वाले (च) ग्रीर (परिखाणां पूरकम्) नगर के चारों ग्रोर की खाई को भरने वाले (च) तथा (द्वाराएां भक्तारम्) नगर-द्वारों को तोड़ने वाले व्यक्ति को (क्षिप्रम् + एव प्रवासयेत्) तुरन्त देशनिकाला दे दे ।। २८६ ।। सात राजप्रकृतियाँ—

#### स्वाग्यमात्यौ पुरं राष्ट्रं कोशदण्डौ सुहृत्तया। सप्त प्रकृतयो ह्योताः सप्ताङ्गं राज्यमुच्यते॥ २६४॥ (१३७)

(स्वामी-ग्रमात्यौ पुरं राष्ट्रं कोशदण्डौ सुहृत्) १-स्वामी, २-मन्त्री, ३-किला, ४-राष्ट्र, ५-कोश, ६-दण्ड ग्रौर ७-मित्र (एताः सप्त प्रकृतयः) ये सात राजप्रकृतियां हैं (सप्ताङ्ग राज्यम् + उच्यते) इनसे युक्त होने से राज्य 'सप्ताङ्ग' = सात ग्रङ्गों वाला कहलाता है।। २६४।।

#### सप्तानां प्रकृतीनां तु राज्यस्यासां यथाक्रमम् । पूर्वं पूर्वं गुरुतरं जानीयाद्वचसनं महत् ॥ २६५ ॥ (१३८)

(राज्यस्य + ग्रासां सप्तानां प्रकृतीनां तु) राज्य की इन सात प्रकृ-तियों में (यथाक्रमं पूर्वं पूर्वं व्यसनं महत् गुरुतरं जानीयात्) क्रमशः पहली-पहली प्रकृति-सम्बन्धी ग्रापत्ति को बड़ी समक्षे [जैसे—राजा से कम मन्त्री पर ग्रापत्ति, मन्त्री से कम किले पर ग्रापत्ति ग्रादि] ॥ २६५ ॥

#### मप्ताङ्गस्येह राज्यस्य विष्टब्धस्य त्रिदण्डवत् । ग्रन्योन्यगुगावैशेष्यान्त किचिदतिरिच्यते ॥ २६६ ॥ (१३६)

(इह) इसमें (त्रिदण्डवत्) तीन पायों पर स्थित तिपाई के समान (सप्ताङ्गस्य विष्टब्धस्य राज्यस्य) सात प्रकृतिरूपी ग्रंगों पर स्थित इस राज्य में (ग्रन्योन्यगुणवैशेष्यात्) सभी ग्रंगों के ग्रपनी-ग्रपनी विशेषताग्रों से युक्त ग्रौर परस्पर ग्राश्रित होने के कारण (किंचित् न ग्रतिरिच्यते) कोई ग्रंग किसो से विशिष्ट या कम नहीं है ग्रंथीत् ग्रपने-ग्रपने प्रसंग में सभी का विशेष महत्व है ॥ २६६ ॥

#### तेषु तेषु तु कृत्येषु तत्तदङ्गः विशिष्यते । येन यत्साघ्यते कार्यं तत्तिस्मन् श्रेष्ठमुच्यते ॥ २६७ ॥ (१४०)

यतो हि (तेषु तेषु तु कृत्येषु) उन प्रकृतियों के ग्रपने ग्रपने कार्यों में (तत्-तत् + ग्रङ्ग विशिष्यते) वह-वह प्रकृति-ग्रंग विशेष है (यत् कार्यं येन

साघ्यते) जो कार्य जिस प्रकृति से सिद्ध होता है (तिस्मन् तत् श्रेष्ठम् + उच्यते) उसमें वही प्रकृति श्रेष्ठ मानी गई है। ग्रर्थात् समयानुसार सभी प्रकृतियों की श्रेष्ठता है, ग्रतः किसी को कम महत्त्वपूर्ण समक्षकर त्याज्य न समर्को ।। २६७ ।।

च।रेगोत्साहयोगेन च क्रिययेव च कर्मगाम्। स्वराक्ति परशक्ति च नित्यं विद्यान्महीपतिः॥ २६८॥ (१४१)

(चारेण) गुप्तचरों से (उत्साहयोगेन) सेना के उत्साह सम्बन्ध से (ब्र) श्रीर (कर्मणां क्रियया) राज्यशक्ति-वर्धक नये-नये कार्यों के करने से (महीपितः) राजा (स्वशक्ति च परशक्ति नित्य विद्यात्) श्रपनी शक्ति श्रीर शत्रु की शक्ति की सदा जानकारी रखे।। २६८।।

पोडनानि च सर्वाणि व्यसनानि तथैव च। स्रारमेत ततः कार्यं संचिन्तयः गुरुलाघवम् ॥ २६६ ॥ (१४२)

(सर्वाणि पीडनानि) प्रपने तथा शत्रु के राज्य में ब्राई सभी व्याधि, आपित ब्रादि पीड़ाब्रों को (तथैव व्यसनानि) तथा व्यसनों [७।४५-५३] के प्रसार को (च) श्रौर (गुरु-लाघवं संचिन्त्य) बड़े-छोटे श्रर्थात् श्रपने श्रौर शत्रु राजा में कौन कम-श्रधिक शक्तिशाली है (संचिन्त्य) इन बातों पर विचार करके (ततः कार्यम् + श्रारभेत) उसके पश्चात् राजा सन्धि-विग्रह श्रादि [७।१६०-२१०] कार्य को श्रारम्भ करे।। २६६।।

न्नारमेतैव कर्माणि श्रान्तः श्रान्तः पुनः पुनः । कर्माण्यारभमाणं हि पुरुषं श्रीनिषेवते ॥ ३०० ॥ (१४३)

(श्रान्तः श्रान्तः) बार-बार हारा-थका हुन्ना भी राजा (कर्माणि पुन:-पुन: ग्रारभेत एव) कार्यों को [७।१६०-२००] फिर-फिर ग्रवश्य प्रारम्भ करे (हि) क्योंकि (कर्माणि + ग्रारभमाणं हि पुरुषम्) कर्मों को ग्रारम्भ करने वाले पुरुष को ही (श्री: निपेवते) विजयलक्ष्मी प्राप्त होती है । ३००॥

राजा के शासन में ही चार युग—

कृतं त्रेतायुगं चैव द्वापरं कलिरेव च। राज्ञो वृत्तानि सर्वाणि राजा हि युगमुच्यते ॥ ३०१ ॥ (१४४)

(कृतं त्रेतायुगं द्वापरं च कलिः) सतयुग, त्रेतायुग द्वापरयुगं ग्रीर कलियुग (सर्वाणि राज्ञः वृतानि) ये सब राजा के ही ग्राचार - व्यवहार विशेष हैं ग्रर्थात् राजा जैसा राज्य को बनाता है उस राज्य में वैसा ही युग बन जाता है (राजा हि युगम् + उच्यते) वस्तुतः राजा ही 'युग' कहलाना है ग्रर्थात् राजा ही युगनिर्माता है ।। ३०१ ।।

> किलः प्रमुप्तो भवित स जाग्रद् द्वापरं युगम्। कर्मस्वम्युद्यतस्त्रेता विचरंस्तु कृतं युगम्।। ३०२।। (१४४)

(प्रसुप्तः किलः भवति) जब राजा सोता है प्रथित् राज्यकार्य में उपेक्षा बरतता है तो वह 'किलयुग' होता है, (सः जाग्रत् द्वापर युगम्) जब वह जागता है प्रथित् राज्य कार्य को साधारणतः करता रहता है तो वह 'द्वापरयुग' है, ग्रीर (कर्मसु+ग्रम्युद्यतः त्रेता) राज्य ग्रीर प्रजा-हितकारी कार्यों में जब राजा सदा उद्यत रहता है वह 'त्रेतायुग' है, (विचरन् तु कृतं युगम्) जब राजा सभी कर्त्तं व्यों को तत्परतापूर्वक करे ग्रीर ग्रपनी प्रजा के दुःखों को जानने के लिए राज्य में तत्पर होते हुए उन्हें जानकर न्यायानुसार सुख प्रदान करने के लिए उद्यत रहे, राजा का यह सत्ययुग है।। ३०२।। राजा के ग्राठ रूप—

इन्द्रस्यार्कस्य वायोश्च यमस्य वरुणस्य च ।

चन्द्रस्याग्नेः पृथिव्याश्च तेजोवृत्तं नुपश्चरेत् ॥ ३०३ ॥ (१४६)

(नृपः) राजा (इन्द्रस्य + ग्रर्कस्य वायोः यमस्य वरुणस्य चन्द्रस्य + ग्रग्नैः पृथिज्याः तेजः वृत्तम् चरेत्) इन्द्र, सूर्यं, वायु, यम, वरुण, चन्द्रमा, ग्रग्नि, पृथिवी इनके तेजस्वी स्वभाव के ग्रनुसार ही ग्राचरण-व्यवहार करे [द्रष्टव्य ७ । ४—७] ॥ ३०३ ॥

अर्जुटारेट्डन् : अन्यत्र विशिष्त भावों की पुष्टि—मनु ने सप्तमाध्याय में 'राजा में कीन-कीन से विशिष्ट गुण होने चाहिएँ' इस प्रसंग का उल्लेख करते हुए भी इन गुणों का वर्णन किया है। मनु ने यह भाव वेदमन्त्रों से ग्रहण किया है। द्रष्टव्य हैं ७। ४-७ श्लोक ग्रीर उनकी समीक्षा में वेदमन्त्र।

राजा का इन्द्ररूप ग्राचरण---

वार्षिकांश्चतुरो मासान् यथेन्द्रोऽभिप्रवर्षति । तथाऽभिवर्षेत्स्व राष्ट्रं कामेरिन्द्रवतं चरन् ॥ ३०४ ॥ (१४७)

(यथा + इन्द्र: वार्षिकान् चतुर: मासान्) जैसे इन्द्र [ = वृष्टिकारक शिक्त ] प्रत्येक वर्ष के श्रावण ग्रादि चार मासों में (ग्रिभिप्रवर्षति) जल बरसाता है (तथा इन्द्रव्रतं चरन्) उसी प्रकार इन्द्र के व्रत की ग्राचरण में लाता हुग्रा राजा (स्वं राष्ट्रं कामै: ग्रिभवर्षेत) ग्रपने राष्ट्रं की प्रजाग्रों की कामनाग्रों को पूर्णं करे, यही राजा का इन्द्रवत् ग्राचरण है ॥ ३०४॥ राजा का सूर्येरूप ग्राचरण—

श्रद्धो मासान् यथाऽऽदित्यस्तोयं हरति रिहमभिः।

तथा हरेत् करं राब्ट्रान्नित्यमकेंब्रतं हि तत्। ३०५॥ (१४८)

(यथा + ग्रादित्यः) जैसे सूर्य (रिष्ठमिभः) ग्रपनी किरणों से (ग्रष्टी मासान् तोयं हरित) ग्राठ मास तक जलग्रहण करता है (तथा) उसी प्रकार राजा (राष्ट्रात् नित्यं करं हरेत्) राष्ट्र से कर ग्रहण करे (ग्रकेंव्रतं हि तत्) यही राजा का 'ग्रकंव्रत' है ॥ ३०५॥

राजा का वायुरूप श्राचरण -

प्रविक्य सर्वभूतानि यथा चरति मारुतः। तथा चारैः प्रवेष्टव्यं व्रतमेतद्धि मारुतम्॥ ३०६॥ (१४६)

(यथा मारुत:) जैसे वायु (सर्वभूतानि प्रविश्य) सब प्राणियों में प्रविष्ट होकर (चरति) विचरण करता है (तथा) उसी प्रकार (चारे: प्रवेष्टब्यम्) राजा को गुष्तचरों द्वारा सर्वत्र प्रवेश रखना चाहिए (एतत् हि मारुतं व्रतम्) यही राजा का 'मारुतव्रत' है।। ३०६।।

राजा का यमरूप ग्राचरण---

यथा यमः प्रियद्वेष्यौ प्राप्ते काले नियच्छति । तथा राज्ञा नियन्तव्याः प्रजास्तद्धि यमव्रतम् ॥ ३०७ ॥ (१५०)

(यथा यमः) जिस प्रकार यम ६ ईश्वर की नियामक शक्ति = मृत्यु) (काले प्राप्ते) कर्मफल का समय आने पर (प्रियद्वेष्यो नियच्छित) प्रिय और शत्रु सबको अपने वश में करके दण्डित करता है या मारता है (राजा तथा प्रजाः नियन्तव्याः) राजा को उसी प्रकार अपराध करने पर प्रिय-शत्रु सभी प्रजाओं को न्यायपूर्वक पक्षपातरहित दण्ड देना चाहिए (तत् हि यमत्रतम्) यही राजा का 'यमत्रत' है ॥ ३०७॥

राजा का वरुणरूप श्राचरण--

वरुगोन यथा पार्शवंद्ध एवाभिदृश्यते । तथा पापान्निगृह्णीयाद् व्रतमेतद्धि वारुणम् ॥ ३०८ ॥ (१४१)

(यया) जिस प्रकार अपराधी मनुष्य (वरुणेन पार्शः वद्धः एव + अस्ति कर्ता कर्ता के हारा पार्शों से अर्थात् जलीय या समुद्र की तरंगों, भंवरों रूपी वंधनों में फंसकर जैसे मनुष्य बंधा-जकड़ा हुआ दीखता है अर्थात् अवश्य वंध जाता है (तथा) उसी प्रकार राजा भी (पापान् (निगृह्णीयात्) पापियों = अपराधियों को सुधरने तक साम-दाम-दण्ड-भेद श्रादि से वश में करके या बन्धन में = कारागार में डाले रखे (एतत् हि वारुणं व्रतम्) यही

राजा का 'वरुणव्रत' है ॥ ३०८ ॥

अर न्यू ट्रांगे टिजन्य: वरुणपाश का मर्थ— 'वरुणपाश' के यद्यपि प्रसंगानु-सार अने क अर्थ होते हैं। यहां महाभूतादि दिव्यशक्तियों के गुणों से राजा के गुणों की तुलना की है, अतः यहां वरुण का जल अर्थ ग्रहण किया जा सकता है। और जैसे जल की उत्ताल तरंगें या भवर किसी वस्तु या व्यक्ति को वश में करके फसा लेती हैं, उसी प्रकार विविध बन्धनों से राजा दुष्टों को वश में करे। यह वरुणपाश का आलंकारिक अभिप्राय है।

राजा का चन्द्ररूप श्राचरण---

परिपूर्णं यथा चन्द्रं हष्ट्वा हृष्यन्ति मानवाः । तथा प्रकृतयो यस्मिन्स चान्द्रवृतिको नृपः ॥ ३०६ ॥ (१५२)

(यथा) जिस प्रकार (परिपूर्ण चन्द्र दृष्ट्वा मानवाः हृष्यन्ति) पूर्ण चन्द्रमा को देखकर मनुष्य प्रसन्त होते हैं (तथा) उसी प्रकार (यस्मिन् प्रकृतयः) जिस राजा को पाकर-देखकर उस द्वारा प्रदत्त सुखों से प्रजाएं स्वयं को हर्षित ग्रनुभव करें (सः नृषः चान्द्रव्रतिकः) वह राजा का 'चन्द्रव्रत' है।। ३०६।।

राजा का ग्रग्निरूप ग्राचरंग्र-

प्रतापयुक्तस्तेजस्वी नित्यं स्यात्पापकर्मसु । दुष्टसामन्तिहस्रञ्च तदाग्नेयं वृतं स्मृतम् ॥ ३१० ॥ (१५३)

राजा (पापकर्मसु) पापियों में—पाप करने वालों को (नित्यम्) सदैव (प्रतापयुक्तः तेजस्वी स्यात्) संतापित करने वाला ग्रीर तेज से प्रभा-वित करने वाला होवे (च) ग्रीर (दुष्टसामन्तर्हिस्रः) दुष्ट मन्त्री ग्रादि का मारने वाला होवे (तत् + ग्राग्नेयं त्रतं स्मृतम्) यही राजा का 'ग्राग्नेयं त्रतं कहा है।। ३१०।।

राजा का धरारूप ग्राचरण-

यथा सर्वाणि भूतानि धरा धारयते समम्। तथा सर्वाणि भूतानि बिम्नतः पाथिवं व्रतम्।। ३१९।। (१४४)

(यथा) जिस प्रकार (धरा) धरती (सर्वाणि भूतानि समं धारयते) सब प्राणियों को समानभाव से धारण करती है (तथा) उसी प्रकार (सर्वाणि भूतानि विभ्रतः) समान भाव से सभी प्राणियों को धारण-पोषण करने वाले राजा का (पार्थिवं वृतम्) यह 'पार्थिव वृत' होता है।। ३ १।।

एतं स्पायं रन्यंश्च युक्तो नित्यमतन्द्रितः ।

## स्तेनान्राजा निगृह्णीयात्स्वराष्ट्रे पर एव च ॥ ३१२ ॥ (१५५)

(राजा) राजा (एतै: + उपायै: च ग्रन्यै: युक्तः) इन पूर्वोक्त उपायों तथा इनसे भिन्न जो ग्रीर उत्तम उपाय हों उनसे युक्त होकर (नित्यम् + ग्रतन्द्रितः) सदा ग्रालस्यहीन रहता हुग्रा (स्वराष्ट्रे च परे + एव) ग्रपने राष्ट्र में रहने वाले ग्रीर दूसरे राष्ट्र से ग्राकर चोरी करने वाले (स्तेन।न् निगृह्णीयात्) चोरों को वश में करे।। ३१२।।

> एवं चरन् सदा युक्तो राजधर्मेषु पार्थिवः। हितेषु चैव लोकस्य सर्वान्भृत्यान्नियोजयेत्॥ ३२४॥ (१५६)

(पाथिवः) राजा (एवं चरन्) पूर्वोक्त [७।१ से ६।३५२] प्रकार से ग्राचरण करता हुग्रा (सदा राजधर्मेषु युक्तः) सदा राजधर्मों में स्वयं संलग्न रहकर (सर्वान् भृत्यान् एव) सभी राजकर्मचारियों को भी (लोकस्य हितेषु नियोजयेत्) प्रजाग्रों के हित-सम्पादन में लगाये।। ३२४।। वैश्य-गुद्रों के कर्तव्य—

एषोऽिखलः कर्मविधिरुक्तो राज्ञः सनातनः। इमं कर्मविधि विद्यात्क्रमको वैदयसूद्रयोः॥ ३२५॥ (१५७)

(एषः) यह [७ । १ से ६ । ३२४ तक] (राज्ञः सनातनः अखिलः कर्मविधिः उक्तः) राजा की सनातन और सम्पूर्णं कार्यं करने की विधि कही ।

ग्रब (वैश्य-शूद्रयोः) वैश्यों ग्रीर शूद्रों की (कर्मविधि इमं विद्यात्) कर्त्तव्यों की विधि को इस ग्रागे कहे ग्रनुसार जातें — [उनका वर्णन ग्रियम ग्रध्याय में है]।। ३२५।।

अर नुर्शित्क नर: नवम प्रध्याय के विभाजन पर विचार — वर्तमान में उपलब्ध मनुस्मृतियों में नवम अध्याय में ३३६ इलोक उपलब्ध होते हैं। सप्तम, प्रध्याय में २२६ इलोक उपलब्ध होते हैं। सप्तम, प्रध्याय निभाजन भी प्रकरणानुसार हुम्रा है, किन्तु कुछ प्रध्यायों के विभाजन में विभाजनकर्ता द्वारा भूलें हुई हैं, प्रकरण को समभे बिना प्रध्याय-विभाजन कर दिया है [इस पर विस्तृत विवेचन सप्रमाण 'मनुस्मृति में प्रध्याय-विभाजन' शीर्षक में 'मनुस्मृति-अनुशीलन' में किया गया है]। इसी प्रकार इस प्रध्याय में भी भूज हुई है। राजधमं विषय के साथ ६। ३२६ से ६। ३३६ इलोक जिनमें वैश्य-शूदों के कर्त्तंच्यों का वर्णन है, मिला दिये हैं। इनके साथ ही चातुर्वण्यं धमं [२। १४४ (२। २५) से ६। ३३६ तक] समाप्त हो जाते हैं ग्रौर किर दशम ग्रध्याय में चातुर्वण्यं धमं का उपसंहार है। क्योंकि वैश्य-शूद्र धमंवर्णन के ग्यारह इलोकों के प्रकरण का कोई एक ग्रध्याय उपयुक्त नहीं जंचता

श्रतः हमने इन क्लोकों को दशम श्रव्याय में उपसहार-वर्णन के साथ सम्मिलित कर दिया है। १।३२४ क्लोक के कथनानुसार यहीं इस राजधर्मात्मक श्रव्याय को समाप्त कर दिया है।

[नवम अध्याय के ३२६ से ३३६ वलोक दशम अध्याय के अन्तर्गत देखिए]

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृतहिन्दीमावामाण्यसमिन्वतायाम् श्रुतुश्चीलन-समीक्षाविमूबितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ राजधर्मात्मको नवमोऽज्यायः ॥



# अथ दशमोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-म्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः] (चातुर्वर्ण्य-धर्मान्तर्गत-वैदय-शूद्र के धर्म १०११ - प्र एवं चातुर्वर्ण्यं धर्म का उपसंहार)

वैश्यों के कर्त्तव्य --

वैश्यस्तु कृतसंस्कारः कृत्वा दारपरिग्रहम्। वार्तायां नित्ययुक्तः स्यात्पञ्चनां चैव रक्षरणे।। ६।३२६॥ (१) (कृतसंस्कारः)यज्ञोपवीतसंस्कारविधिपूर्वक शिक्षा-समाप्ति के पश्चात्[समा-वर्तन के ग्रनन्तर] (वैश्यः) वैश्य (दारपरिग्रहं कृत्वा) विवाह करके (वार्तायां च पश्चनां रक्षणे नित्ययुक्तः स्यात्) व्यापार में ग्रीर पशुपालन में सदा लगा रहे।। ३२६।।

> मणिमुक्ताप्रवालानां लोहानां तान्तवस्य च । गन्धानां च रसानां च विद्यादर्घबलाबलम् ॥ ६।३२६ ॥ (२)

वैश्य (मणि-मुक्ता-प्रवालानाम्) मिण, मोतो, प्रवाल ग्रादि के (लोहानाम्) लोहे ग्रादि धातुग्रों के (च) ग्रीर (तान्तवस्य) कपड़ों के (गन्धानां च रसानाम्) सुगन्धित कपूर, कस्तूरी ग्रादि पदार्थों के ग्रीर रस-रमायनों [पारा, नमक ग्रादि] के (ग्रध-बल-ग्रबलं विद्यात्) मूल्यों के कम-ग्रधिक भावों को जाने ॥ ३२६॥

बीजानामुप्तिविच्च स्यात्क्षेत्रदोषगुणस्य च । मानयोगं च जानीयात्तुलायोगांदच सर्वदाः ॥ ६ । ३३० ॥ (३)

वैश्य (बीजानाम् + उप्तिवित् स्यात्) सब प्रकार के बीजों को बोने की विधि की जानें (च) भीर (क्षेत्र-शेष-गुणस्य) खेतों के दोष-गुणों को जानें (च) तथा (मानयोगम्) तोलने के बाटों (च) और (तुलायोगान्) तराजुओं से सम्बद्ध (सर्वेशः जानीयात्) सभी बातों की जानकादी रखें।। ३२०।।

> सारासारं च भाण्डानां देशानां च गुणागुणान् । साभालाभं च पण्यामां पशुनां परिवर्धनम् ॥६।३३१॥ (४)

(भाण्डानां सार-ग्रसारम्) वस्तुग्रों के ग्रच्छे बुरेपन को (देशानां गुरा-भ्रवगुणान्) देशों के गुणों भीर दोषों को (च) भीर (पण्यानां लाभ-ग्रलाभम्) बेची जाने वाली वस्तुग्रों की लाभ-हानि को, तथा (पश्नां परिवर्धनम्) पशुग्रों के संवर्धन के उपायों को वैश्य लोग जाने ॥ ३३१ ॥

#### भृत्यानां च भृति विद्याद्भाषाश्च विविधा नृणाम् । द्रव्याणां स्थानयोगांश्च क्रयविक्रयमेव च ॥६।३३२॥ (५)

(भृत्यानां भृतिम्, नौकरों के वेतन, (नृगां विविधाः भाषाः) विविध देशों में रहने वाले लोगों की विभिन्न भाषाएँ (द्रव्याणां स्थान-योगान्) वस्तुप्रों के प्राप्तिस्थान तथा मिश्रण ग्रादि की विधियाँ (च) ग्रीर (क्रय-विक्रय+एव) खरीद विक्रो की विधि, इसकी (विद्यात्) जानें।। ३३२।।

धर्मेण च द्रव्यवृद्धावातिष्ठेद्यत्नमुत्तमम्।

दद्याच्च सर्वभूतानामन्नमेव प्रयत्नतः ॥ ६।३३३ ॥ (६)

वैश्य इस प्रकार [१।३२६-३३३] (धर्मेण) धर्मपूर्वक (द्रव्यवृद्धी उत्तमं यत्नम् + ग्रातिष्ठेत )पदार्थों की वृद्धि के लिए प्रधिक से ग्रधिक यत्न करे (च) ग्रीर (सर्वभूतानां प्रयत्नतः ग्रग्नम् + एव दद्यात्) सब प्राणियों की प्रयत्नपूर्वक ग्रग्न उपजाकर देता रहे ॥ ३३३॥

विप्राणां वेदविदुषां गृहस्थानां यशस्विनाम्।

शुश्रुषेव तु शूद्रस्य धर्मी नैश्श्रेयसः परः।। हा३३४।। (७)

(वेदिवदुषां विप्राणाम्) वेदों के ज्ञाता ब्राह्मणों (यशस्वितां गृहस्था-नाम्) यशस्वी गृह स्थियों की (शुश्रूषा + एव तु) सेवा करना ही (शूद्रस्य नैष्श्रेयसःपरः धर्मः) शूद्र का कल्याणकारक उत्तम धर्म है।। ३३४।। शूद्र को उत्कृष्ट वर्ण की प्राप्ति—

शुचिरुत्कृष्टशुश्रूषूर्मृ दुवागनहंकृतः

बाह्मणाद्याश्रयो नित्यमुत्कृष्टां जातिमश्नुते ॥ ६ । ३३५ ॥ (८)

(शुचिः) शुद्ध-पितत्र [शरीर एवं मन से], (उत्कृष्टशुश्रूषुः) स्रपने से उत्कृष्ट वर्ण वालों की सेवा करने वाला, (मृदुवाक्) मधुरभाषी (स्ननहंकृतः) स्रहंकार से रहित (नित्यं ब्राह्मण्+स्रादि-स्राश्रयः) सदा ब्राह्मण् स्रादि तोनों वर्णों की सेवा में संलग्न शूद्र भी (उत्कृष्टां जातिम्+ स्रश्नुते) उत्तम ब्रह्मजन्मान्तर्गत द्विजवर्ण को प्रभन्त कर लेता है।। ३३५।।

अर्जु रारिजन्तः (१) शूद्र को उत्कृष्ट वर्ण की प्राप्ति — इन श्लोकों के वर्णन से मनु की शूद्र के प्रति यह धारणा स्पष्ट हो जाती है कि वे शूद्र को हीन नहीं मानते अपितु पवित्र, उत्कृष्ट श्रीर उत्तम कर्मों से उच्चवर्ण प्राप्त करने का श्रिधकारी मानते हैं। यह मान्यता १०।६५ में भी विणित है। न पढ़ने के कारण ही व्यक्ति शूद्र

कहाता है, जन्मना नहीं। यही मनुकी मान्यता है। इस विषय पर विस्तृत विवेचन १।३१,६१ पर तथा १।१०७ की ग्रन्तिवरोध समीक्षा में देखिए।१।६१ में शूद्र के के कर्म का वर्णन है।

(२) वेदों में शूद्र को यज्ञ मादि का विधान—ऋक्०१०। ५३। ४-५ में "पञ्चजनाः ममहोत्रं जुषव्वम्" कहकर शूद्र को भी यज्ञ करने का आदेश है। निरुक्त ३।२।७ में पञ्चजनाः की व्याख्या में ब्राह्मण्, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र और निरामिष-भोजी निषाद की गणना की है [विस्तृत विवेचन भूमिका में शूद्र विषय में द्रष्टव्य है]।

> ब्राह्मगः क्षत्रियो वैश्यस्त्रयो वर्णा द्विजातयः । चतुर्थं एकजातिस्तु शुद्रो नास्ति तुपञ्चमः ॥ १०।४ (६)

[ग्रायों के समाज में] (ब्राह्मण: क्षत्रिय: वैश्यः) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य (त्रय: वर्ण: द्विजातयः) ये तीन वर्ण विद्याध्यग्यन रूपी दूसरा जन्म प्राप्त करने वाले [२।१४६-१४८, इस संस्करण में २।१२१-१२३] हैं, ग्रतः द्विज कहलाते हैं (चतुर्थ: एकजाति: शूद्र:) चौथा विद्याध्यगरूपी दूसरा जन्म (द्विजजन्म) न होने के कारण एकजाति = एक जन्म वाला ब्रह्मजन्म से रहित शूद्र वर्ण हैं (नास्ति तु पञ्चमः) पांचवां कोई वर्ण नहीं है ॥ ४॥

अद्भुश्रीत्य नार ११) वर्ण चार हैं—(क) मनु ने यहां चार वर्णों की मान्यता अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में उद्घोषित की है। मनुस्मृति में अन्य त्र वर्णोनात्मक रूप में चार वर्णों का ही वर्णन है। चार वर्णों की दीक्षा से रहित अन्य सभी व्यक्ति दस्यु हैं [१०। ४४] अन्य वर्णसंकर आदि संज्ञक कोई वर्ण नहीं। इस श्लोक की पुष्टि के लिए मनुस्मृति के निम्न श्लोक भी द्रष्टव्य है—१।३१, ५७–६१।३।२०।। ५।४७।। ७।६८।। १०।४४, ६५, १३१।। १२।६७ आदि।

- २. चार वर्णों में शास्त्रीय प्रमास ग्रन्यत्र शास्त्रग्रन्थों में भी चार वर्णों का ही उल्लेख आता है। इन चार वर्णों से शेष व्यक्ति ग्रार्येतर हैं जिन्हें निषाद, ग्रमुर, राक्षस ग्रादि विभिन्न वर्गकृत नामों से अभिहित किया जाता है—
  - (क) ''ऊर्जाद: उत यज्ञियासः पञ्चजनाः मम होत्रं जुषघ्वम् ।'' (ऋक् १०।५३।४)

''पञ्चजनाः— चत्वारो वर्गाः, निवादः पञ्चम इति श्रीपमन्यवः ।'' (निरु० ३।२।७)

चार वर्ण = जाह्याग, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र और इनसे भिन्न पांचवें निषादजन, ये वेदोक्त पांच प्रकार के मनुष्य हैं।

> (ख) ''चस्वारो वर्णाः । बाह्यसो राजन्यो वैदयः शूद्रः'' (श० ब्रा० प्राप्ताप्तारे।

''चत्वारो वे पुरुषा बाह्यसो राजस्यो वैश्वः शूद्रः ॥'' (सैत्रा० स० ४।४।६) चारों वर्णों से भिन्न व्यक्तियों की संज्ञा-

मुखबाहूरुपज्जानां या लोके जातयो बहिः। म्लेच्छवाचरुचार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः ।।१०।४५।। (१०)

(ओके) लोक में (मुख-बाहु + उरु-पत्-जानाम्) ब्राह्मण्, क्षत्रिय, वैश्य ग्रीर शूद्र इन चार वर्णों से (बिहः) श्रेष्ठ कर्त्तव्यपालन न करने के कारण बिह्ष्कृत या इनमें ग्रदीक्षित(या जातयः) जो जातियां हैं (म्लेच्छ-वाचः च गार्यवाचः) चाहे वे म्लेच्छभाषाएं बोलती हैं या ग्रार्यभाषाएं (ते सर्वे) वे सद (दस्यवः स्भृताः) 'दस्यु' कहलाती हैं ।। ४५ ।।

महर्षि दयानन्द ने इस श्लोक की द्वितीय पंक्ति उद्धृत करके लिखा है—''जो ग्रार्यावर्त देश से भिन्न हैं, वे दस्यु देश ग्रीर म्लेच्छदेश कहाते हैं।।'' (स० प्र० २२५)

अवन्य कारित्जनाः (१) वलोक के प्रसंग पर विचार—१०।४ के पश्चात् वर्णनक्रम में १०। ४५ की सम्बद्धता सिद्ध होती है, क्योंकि चौथे वलोक में मनुद्वारा विहित समाज में चार वर्णों का अस्तित्व भूमिका रूप में बतलाया है और कहा है कि पांचवां कोई वर्णों नहीं है। अब वर्णों में अदीक्षित या बहिष्कृत जो व्यक्ति रह गये हैं, उन्हें किसके अन्तर्गत माना जाये ? यह बतलाना प्रासंगिक था। उसे ४५ वें बलोक में वर्णित किया है कि शेष व्यक्ति 'दस्यु' हैं।

(२) वस्यु से स्रिमिप्राय—वेदों में सीर प्राचीन संस्कृत-साहित्य में 'दस्यु' शब्द का पर्याप्त प्रयोग आता है। यहाँ मनु ने स्पष्ट किया है कि दस्यु कौन है। वेदों में मनुष्यों के दो वर्ग उक्त हैं—'आर्य' = श्रेष्ठ श्रीर 'दस्यु' = प्रश्नेष्ठ। मनु ने यहां बताया है कि आर्यों के चार वर्णों से बाह्य अर्थात् वर्णाश्रम धर्मों में अदीक्षित [१०।५७] धर्म का पालन न करके अधर्माचरण करने वाले चारों वर्णों से अवशिष्ट सभी लोग दस्यु हैं। दस्यु शब्द का अर्थ और ब्युत्पत्ति भी इनके इसी आचरण पर प्रकाश डालते हैं—'दसु-उपक्षये' धातु से 'यिजमित्शुन्धिदसिजिनम्यो युच्' (उणादि ३।२०) से युच् प्रत्यय के योग से 'दस्यु' शब्द बनता है। निरुक्त ७।२३ में इसकी ब्युत्नत्ति है—''दस्यु दस्यतेः क्षयार्थात्...उपदासयित कर्माणि''= दस्यु वह है जो शुभकर्मों से क्षीण है या शुभकर्मों में बाधा डालता है।

दस्यु म्रर्थात म्रनार्य की पहचान उसके कार्य देखकर करें —

वर्णापेतमविज्ञातं नरं कलुषयोनिजम् । आर्यरूपिनवानार्यं कर्मभिः स्वेविभावयेत् ॥१०।५७॥ (११)

(वर्ण-प्रपेतम्) वर्णों की दीक्षा से रहित ग्रथवा वर्णों से बहिष्कृत (ग्रायंरूपम + इव + ग्रनायंम्) श्रेष्ठ रहन सहन ग्रीर स्वभाव का दिखावा करने वाले किन्तु वास्तव में श्रेष्ठलक्षणों से रहित ग्रनायं (कलुषयोनिजम्) [कलुषयोनौ = दुष्टयोनौ जायते इति कलुषयोनिजः तम्] दुष्टसंस्कारो वाले व्यक्ति से उत्पन्न दुष्टसंस्कारो या दुष्टप्रवृत्ति वाले (स्वैः कर्मभिः विभावयेत्) उसके ग्रपने कर्मों से पहचान ले ग्रर्थात् जो श्रेष्ठ कर्मों को न करता हो ग्रीर ग्रश्रेष्ठ कर्मों को करता हो, वह ग्रनार्थ है [जैसा कि ग्रगले क्लोक में विणित है ]। १७।। %

आर्शिट्येट्टिंग : ग्रनार्य ग्रीर उसके लक्षण — (१) मनु ने प्रत्येक व्यक्ति को किसी-न-किसी वर्ण की दीक्षा ग्रहण कर उत्तम धर्मानुकूल ग्राचरण का पालन करने का कथन किया है। कुछ व्यक्ति इतने दुष्टसंस्कारों के होते हैं कि उनकी धर्माचरण में रुचि नहीं बनती। वे किसी भी वर्ण की दीक्षा को स्वीकार नहीं करते ['वर्णपेतम्'], उनमें स्वभावगत ग्रश्नेष्ठता, कठोरता, निर्दयता होती है ग्रीर धार्मिक क्रियाओं के प्रति उपेक्षा भावना रहती है। ऐसे व्यक्ति ही ग्रनार्य या दस्यु हैं। दुष्टसंस्कारयुक्त व्यक्तियों से उत्पन्त होने वाले दुष्टसंस्कारी व्यक्तियों — कलुषयोनिजों या दस्यु ग्रों में ये संस्कार इतने प्रबल हो जाते हैं कि वे किसी-न किसी रूप में प्रकट होकर उसकी पहचान करा देते हैं। ४।४१-४२ में मनु ने दुष्ट कमों से दुष्टसंस्कारी सन्तानों की उत्पत्ति की ग्रीर संकेत किया है। वही कलुषयोनिज या दस्यु होते हैं—

इतरेषु तु शिष्टेषु नृशंसानृतवादिनः। जायते दुविवाहेषु बह्मधर्मद्विषः सुताः॥ .....भवति प्रजा निन्दितैनिन्दिता नृणाम्—॥"

(२) इस क्लोक में उच्च-निम्न जातिपरक अर्थ करना मनुसम्मत नहीं है। यहां स्पष्टतः सभी ऐसे व्यक्तियों का उल्लेख है जो आर्यरूप में अनार्य होते हैं, दुष्टोत्पन्न होने से दुष्ट गुण-कर्म स्वभाव वाले होते हैं। चाहे वे किसी भी वर्ण में हों 'कलुषयोनिज' ही कहलायेंगे।

ग्रनायाँ-दस्युग्रों के लक्षण--

श्रनायंता निष्ठुरता क्रूरता निष्क्रियात्मता।
पुरुषं व्यञ्जयन्तीह लोके कलुषयोनिजम् ॥ १० । ५८ ॥ (१२)
(ग्रनायंता) ग्रश्नेष्ठ व्यवहार (निष्ठुरता) स्वभाव की कठोरता
(क्रूरता) निर्दयता (निष्क्रियात्मता) धार्मिक क्रियाग्रों [यज्ञ ग्रादि] के
प्रति उपेक्षाभाव = न करने की भावना, ये लक्षण (लोके) लोक में (पुरुषं
कलुषयोनिजं व्यञ्जयन्ति) पुरुष के दुष्टप्रवृत्ति या ग्रनायं होने को सूचित
करते हैं कि यह ग्रायंवणों के ग्रन्तगंत नहीं है, क्योंकि ये ग्रायों के लिए

के प्रचलित अर्थ — वर्णभ्रब्ट (हीन वर्ण वाले), अप्रसिद्ध, नीच जाति से उत्पन्न, देखने में सज्जन (उच्च जाति वाले किन्तु वास्तव में) नीच जाति वाले मनुष्य को उसके कमों (वर्तावों) से जानना चाहिये।।४७॥

निषिद्ध हैं ।। ५८ ।। 🏖

आनु शिट्याः (१) १०।५६ में यह बतलाने पर कि वर्णों से बहिष्कृत या अदीक्षित व्यक्ति दस्यु हैं, चाहे वे आर्यभाषा बोलने वाले हों अथवा म्लेच्छभाषा-भाषी। अब उनकी पहचान का वर्णन करना प्रासंगिक था, वह १०। ५७-५८ में किया है। इस प्रकार४ ५ वें के पश्चात् वर्णनक्रम की सम्बद्धता की दृष्टि से १०। ५७-५८ श्लोक उपयुक्त जचते हैं।

(२) इन क्लोकों से मनु की यह मान्यता स्पष्ट एवं सिद्ध हो जाती है कि मनु कर्मणा वर्ण्ववस्था मानते हैं।

पित्र्यं वा भजते शीलं मातुर्वोभयमेव वा। न कथंचन दुर्योनिः प्रकृति स्वां नियच्छति॥ १०। ५६॥ (१३)

(दुर्थोनिः) बुरे जीवन वाला या बुरे माता पिता से उत्पन्न व्यक्ति (पित्र्यं या मातुः शीलम्) पिता ग्रथवा माता के स्वभाव को (वा उभयम् + एव) ग्रथवा दोनों के ही स्वभाव को (भजते) ग्रवश्य धारण किये होता है, ग्रीर वे (स्वां प्रकृतिं कथंचन न नियच्छति) ग्रपने स्वभाव को किसी प्रकार नियन्त्रित नहीं कर सकते ग्रथांत् उनका वह बुरा स्वभाव किसी न किसी रूप में प्रकट हो जाता है। [ग्रतः उससे बुरे व्यक्ति का ज्ञान कर लेना चाहिए]।। ५६।।

कर्मानुसार वर्ण-परिवर्तन---

शूद्रो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणश्चेति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैश्यात्तथेव च ॥ १० । ६५ ॥ (१४) [श्रेष्ठ-ग्रश्रेष्ठ कर्मों के ग्रनुसार ही—]

(शूद्र: ब्राह्मणताम + एति) शूद्र ब्राह्मण (च) श्रीर (ब्राह्मण: शूद्र-ताम् + एति) ब्राह्मण शूद्र हो जाता है श्रयति गुणकर्मों के श्रनुकूल ब्राह्मण हो तो ब्राह्मण रहता है तथा जो ब्राह्मण क्षत्रिय, वैश्य श्रीर शूद्र के गुण वाला

स् प्रचित्त श्रयं—इस लोक में अनार्यंता, निष्ठुरता, क्रूरता, क्रिया (यज्ञ-सन्ध्यावन्दनादि कार्य—)हीनता, ये सब नीच जाति में उत्पन्न पुरुष को मालूम करा देती हैं श्रयति इन गुणों से युक्त मनुष्य को नीच जाति वाला जानना चाहिये।। ५८॥

हो तो वह क्षत्रिय, वैश्य श्रीर शूद्र हो जाता है। वैसे शूद्र भी मूर्ख हो तो वह शूद्र रहता श्रीर जो उत्तम गुणयुक्त हो तो यथायोग्य ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य हो जाता है (क्षत्रियात् जातम् + एवं तु तथैव वैश्यात् विद्यात्) वैसे ही क्षत्रिय श्रीर वैश्य के विषय में भी जान लेगा। ६४।।

(ऋ० भा० भू० ३१३)

"उत्तम गुण-कर्म-स्वभाव से जो शूद्र है वह वैश्य, क्षत्रिय ग्रीर बाह्मण, ग्रीर वेश्य क्षत्रिय ग्रीर बाह्मण, तथा क्षत्रिय बाह्मण, वर्ण के ग्रीध-कार ग्रीर कर्मों को प्राप्त होता है। वैसे ही नीच कर्म ग्रीर गुणों से जो बाह्मण है वह क्षत्रिय, वैश्य शूद्र ग्रीर क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, तथा वेश्य, शूद्र वर्ण के ग्रीधकार ग्रीर कर्मों को प्राप्त होता है।।" (सं० वि० १०६)

"जो शूद्रकुल में उत्पन्न होके ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य के समान गुरा, कमं, स्वभाव वाला हो तो वह शूद्र ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य हो जाय, वैसे ही जो ब्राह्मण क्षत्रिय श्रीर वैश्यकुल में उत्पन्न हुग्रा हो श्रीर उसके गुण कमं स्वभाव शूद्र के सदश हों तो वह शूद्र हो जाय, वैसे क्षत्रिय, वैश्य के कुल में उत्पन्न होके ब्राह्मण वा शूद्र के समान होने से ब्राह्मण श्रीर शूद्र भी हो जाता है। श्रर्थात् चारों वर्णों में जिस-जिस वर्ण के सदश जो-जो पुरुष वा स्त्री हो वह-वह उसी वर्ण में गिनी जावे।"

(स॰ प्र॰ ८७)

ऋषि ने पूना प्रवचन में इस श्लोक को उद्धृत करके कहा है—

''शूद्र बाह्यण हो जाता है स्रीर ब्राह्मण भी शूद्र हो जाता है.'' इस मनु के वाक्य का भी विचार करना चाहिए।'' (पृ० २०)

अवसुर्शे टिउन्सः (१) १०। ५७-५८ में कर्मानुसार म्लेच्छ व्यक्तियों की पहचान बतलाकर १०। ६५ में कर्मानुसार वर्ण का परिवर्तन हो जाना कहा है अर्थात् कर्मानुसार अनार्यं व्यक्ति की पहचान तो होती ही है, कर्म के आधार पर उच्च-निम्न वर्ण वाले के वर्ण का परिवर्तन भी हो सकता है। इस प्रकार १०। ५७-५८ के पश्चात् सम्बद्धता की दुष्टि से १०। ६५ वाँ प्रासंगिक है।

- (२) कर्मणा वर्णं व्यवस्था का अतिस्पष्ट विधान—मनु ने इस श्लोक में अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में वर्णं व्यवस्था को कर्मों पर आधारित माना है। इस मान्यता के सम्बन्ध में अन्य विवेचन २। ३१, ८७–६१, १०७, ११। ११४ श्लोकों में और उनकी समीक्षा में देखिये।
- (३) इस्तोक की पुष्टि में प्रमाण—प्राचीन काल में कर्मानुसार वर्णव्यवस्था प्रचलित थी। इसके ग्रनेक प्रमाण ग्रीरजदाहरण मिलते हैं। श्रापस्तम्ब धर्मसूत्र १। १। १०-११ में इसी मान्यता को स्पष्ट किया है—

"धर्मचर्यया जघन्यो वर्णः पूर्व पूर्व वर्णमापद्यते जातिपरिवृत्तो ॥ १ ॥ अधर्मचर्य्यया पूर्वो वर्णो जघन्यं जघन्यं वर्णमापद्यते जातिपरिवृत्तो ॥ २ ॥ धर्मांवरण से निक्कब्ट वर्णं अपने से उत्तम उत्तम वर्णे को प्राप्त होता है स्रोर वह उसी वर्ण में गिना जावे कि जिस-जिस के योग्य होवे ॥ १ ॥

वैसे अधर्माचरण से पूर्व अर्थात् उत्तम वर्णवाला मनुष्य अपने से नीचे-नीचे वाले वर्ण को प्राप्त होता है श्रीर उसी वर्ण में गिना जावे ॥ २ ॥"

(स॰ प्र॰ चतुर्थ समु॰)

(४) वर्गा-परिवर्तन का उदाहरण—ऐतरेय ब्राह्मण २।१६ में कवष-ऐलूप नामक व्यक्ति की एक घटना वर्णित है, जो वर्गा-परिवर्तन का ज्वलन्त प्रमाण है। जन्मना निम्न जाति का व्यक्ति ऋषित्व के कारण ऋषियों में परिगणित होकर उच्च-वर्णस्य कहलाया—

"ऋषयो व सरस्वत्यां सत्तमासत ते कववमैलूषं सोमादनयन्, दास्याः पुत्रः कितयोऽत्राह्माएः कयं नो मध्ये दीक्षिष्टेति ।...स बह्धिन्वोदूढह विवासया वित्त एतदपोनव्त्रीयमण्डयत्—'प्रदेवत्रा ब्रह्मणे गातुरेतु' इति ॥"

श्रथांत्—'ऋषि लोगों ने सरस्वती नदी के तट पर यज्ञ का श्रायोजन किया। यज्ञ में भाग लेने के लिए श्राये हुए कवष ऐलूष को ऋषियों ने सोम से विञ्चत कर दिया। यह सोचकर कि यह दासीका पुत्र, कपट-श्राचरण वाला, श्रज्जाह्मण किस प्रकार हमारे मध्य दीक्षित हो गया है! (यज्ञसे बाहर निकाल देने पर) वह कवष-ऐलूष पिपासा से सतप्त हुआ वाहर जंगल में चला गया। वहां उसने 'श्रपोनप्त्र' देवता वाले सूक्त का 'श्रयंद्र्शन किया' किर ऋषियों ने वेदार्थंद्रप्टा होने के कारण उसे पुनः श्रपने मध्य बुलाकर यज्ञ में दीक्षित कर लिया।

यह सूक्त ऋक्० १०। ३० वां है श्रीर वेद में इस सूक्त पर इसी ऋषि का नाम उल्लिखित है। इस ऋषि-द्वारा दृष्ट ग्रन्य १०। ३१-३४ सूक्त भी हैं। इससे यह भी सिद्ध होता है कि सूक्तों पर लिखित ऋषि उन-उन सूक्तों के श्रयंद्रष्टा हैं।

> एष धर्मविधिः कृत्स्नश्चातुर्वेण्यंस्य कीतितः । स्रतः परं प्रवक्ष्यामि प्रायश्चित्तविधि शुभम् ॥१०।१३१॥ (१५)

(एषः) [१।१ से १०।१३० तक] (चातुर्वण्यंस्य) चारों वर्णों के व्यक्तियों का (कृत्स्नः) सम्पूर्ण (धर्मविधिः कीर्तितः) धर्म-विधान कहा है। (श्रतः परम्) इसके बाद अब (शुभं प्रायिक्चत्तविधि प्रवस्यामि) शुभ प्राय-रिचत्त की विवि को कहुँगा—।। १३१।।

इति महिष-मनुप्रीक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत-हिन्दीमाषा-माध्यसमन्वितायाम् 'अनुशीलन' समीक्षाविभूषितायाञ्च विशुद्धमनुस्मृतौ चातुर्वर्ण-धर्मान्तर्गत- वैदय-शुद्धधर्मात्मको दशमोऽध्यायः ॥

## अय एकादशोऽध्यायः

[हिन्दीभाष्य-श्रनुशीलनसमीक्षाभ्यां सहितः]

[प्रायश्चित्त-विषय]

(११। १ से ३१ तक)

## [प्रायश्चित्त-सम्बन्धी विधान]

प्रायश्चित्त कब किया जाता है-

ग्रकुर्वन्विहितं कर्म निन्दितं च समाचरन् । प्रसक्तइचेन्द्रियार्थेषु प्रायद्विचतीयते नरः ॥ ४४ ॥ (१)

(विहितं कर्मं अकुर्वन्) शास्त्र में विहित कर्मों [यज्ञोपवोत संस्कार वेदाम्यास (११।१६१–१६२), संघ्योपासन, यज्ञ ग्रादि] को न करने पर, (च) तथा (निन्दितं समाचरन्) शास्त्र में निन्दित माने गये कार्यों [बुरे कर्मों से धनसंग्रह (११।१६३) मद्यपान, हिंसा ग्रादि] को करने पर (च) ग्रीर (इन्द्रिय-प्रथेषु प्रसक्तः) इन्द्रिय-विषयों में ग्रत्यन्त ग्रासक्त होने काम, क्रोध, मोह में ग्रासक्त होने ] पर (नरः प्रायश्चित्तीयते) मनुष्य प्रायश्चित्त [४७] के योग्य होता है।। ४४।।

स्रकामतः कृते पापे प्रायश्चित्तं विदुर्बुधाः। कामकारकृतेऽप्याहुरेके श्रुतिनिदशंनात्॥ ४५॥ (२)

(बुधाः) कुछ विद्वान् (अकामतः कृते मापे प्रायक्तित्तं विदुः) अज्ञान-वश किये गये पाप में प्रायक्तित्त करने को कहते हैं (एके) और कुछ विद्वान् (श्रुतिनिदर्शनात्) वेदों में उल्लेख होने के कारण (कामकारकृते + अपि ग्राहुः) जानकर किये गये पाप में भी प्रायक्तित्त करने को कहते हैं ।। ४४ ।।

अन्तु श्रीत्यन्तः यजु० ३६।१२ में प्रायश्चित्त का उल्लेख हुम्रा है—
"निष्कृत्ये स्वाहा प्रायश्चित्त्ये स्वाहा भेषजाय स्वाहा ।"
ग्रथात्—"(निष्कृत्ये) निवारण के लिए (स्वाहा) सत्यित्रयाः (प्रायश्चित्त्ये)

पापनिवारण के लिए (स्वाहा) सत्यक्रिया ग्रीर (भेषजाय) सुल के ितए (स्वाहा) सत्य क्रिया का सदा प्रयोग करें।" (महर्षि दया० भाष्य)

अकामतः कृतं पापं वेदाम्यासेन शुध्यतिः। कामतस्तुकृतं मोहात्प्रायश्चित्तैः पृथग्विष्टैः॥ ४६॥ (३)

(स्रकामतः कृतं पापम्) स्रिनच्छापूर्वक किया गया पाप (वेदाम्यासेना सुध्यित) वेदाम्यास तदनुसार बार-बार चिन्तन-मनन स्राचरण से सुद्ध होता है—पाप की भावना नष्ट होकर स्रात्मा पवित्र होती है (मोहात कामतः तु कृतम) स्रासित में इच्छापूर्वक किया गया पाप [पापफल नहीं] (पृथक्-विधः प्रायश्चित्तः) स्रोक प्रकार के प्रायश्चित्तों के [११।२११-२२६] करने से सुद्ध होता है।। ४६।।

प्रायश्चित्त का ग्रर्थ--

प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते । तपोनिश्चयसंयुक्तं प्रायश्चित्तमिति स्मृतम् ॥ ४७ ॥ (४)

('प्रायः' नाम तपः प्रोक्तम्) 'प्रायः' तप को कहते हैं ग्रौर (चित्तं' निश्चयः उच्यते) 'चित्तं' निश्चय को कहते हैं (तपः-निश्चयसंयुक्तं 'प्राय-श्चित्तम्' इति स्मृतम्) तप ग्रौर निश्चय का संयुक्त होना ही 'प्रायश्चित्तं' कहलाता है ॥ ४७॥

आनु श्री त्जन् : प्रायश्चित्त का अर्थ और उद्देश्य — 'प्रायश्चित्त' शब्द प्राय-चिति पदों से समास में 'पारस्कर प्रमृतीनि च संज्ञायाम्' (अष्टा० ६।१।१५७) से सुट् आगम के योग से सिद्ध हुआ है। तपादि साधनपूर्वकं किल्क्विनियारणार्थ चित्तम् निश्चयम् प्रायश्चित्तम्'। 'जब व्यक्ति किसी निन्दनीय या अकर्त्तव्य कार्य को करके मन में उसके करने के प्रति खिन्नता अनुभव करता है, तब वह उसके दण्ड रूप में स्वयं तप ः=कष्टसहन करता हुआ यह निश्चय करता है कि पुनः मैं यह पाप नहीं करू गा।' यह प्रायश्चित्त कहलाता है। ऐसा करने से मन में खिन्नता का भार नहीं रहता। जैसे कोई व्यक्ति किसी को अचानक गलत बात कह जाये और कहने के बाद उसे दुःख अनुभव हो तो वह खेद प्रकट करता है। इससे उसके मन में खिन्नता नहीं रहती और आगे वैसा न करने के लिए सावधान हो जाता है। इसी प्रकार प्रायश्चित्त से पाप क्षीण नहीं होता, अपितु पाप-भावना क्षीण होती है [इष्टच्य ११। २२७ पर समीक्षा]। पुनः वह उस पाप को न करने के लिए निश्चय करता है और सावधान रहता है [११।२२६—२३०]। प्रायश्चित्त से मनुष्य की पापवृद्ध रुक जाती है और वह धर्म की ओर उन्मुख होता जाता है।

्प्रायश्चित्त क्यों करना चाहिए---

## चरितव्यमतो नित्यं प्रायिश्चतं विशुद्धये। निन्दौर्हि लक्षणैयुं कता जायन्तेऽनिब्कृतैनसः॥ ५३॥ (५)

[४६-४७ में वर्णित लाभ होने से] (ग्रतः) इसलिए (विशुद्धये) संस्कारों की शुद्धि के लिए (नित्यं प्रायश्चित्तं चिरतव्यम्) सदा [बुरा काम होने पर] प्रायश्चित्त करना चाहिए, (हि) क्योंकि (ग्रनिष्कृत-एनसः) पाप-शुद्धि किये विना मनुष्य (निन्द्येः लक्षणैः युक्ताः जायन्ते) निन्दनीय लक्षणों से युक्त हो जाते हैं या मरकर पुनर्जन्म में होते हैं ॥ ५३॥

वात्यों का प्रायश्चित्त-

येषां द्विजानां सावित्री नानूच्येत यथाविधि । तांद्रचारयित्वा त्रीन्कृच्छ्रान्यथाविध्युपनाययेत् ॥१६१॥ (६)

(येषां द्विजानां सावित्री) जिन द्विजों को यज्ञोपवीत संस्कार (यथा-विधि) उचित समय [इस संस्करण में २।११-१३] पर (न + अनूच्येत) नहीं हुम्रा हो, (तान्) उनको (त्रीन् कुच्छ्रान् चारियत्वा) तीन कुच्छ्र वत [१४।२१२] कराके (यथाविधि + उपनाययेत्) विधिपूर्वक उनका उपनयन संस्कार कर देना चाहिए।।१६१।।

निन्दित कर्म करने वालों का प्रायश्चित्त -

प्रायिक्वतं चिकीर्षन्ति विकर्मस्यास्तु ये द्विजाः । ब्रह्मणा च परित्यक्तास्तेषामप्येतदादिशेतु ॥ १६२ ॥ (७)

(विकर्मस्थाः तु ये द्विजाः) स्रपने घामिक कर्त्तव्यों का त्याग कर देने स्रोर निन्दित कर्म करने पर जो उपनयनयुक्त द्विज (प्रायश्चित्तं चिकी-पैन्ति) प्रायश्चित करके स्रपने को शुद्ध करना चाहते हैं (च) स्रोर (ब्रह्मणा परित्यक्ताः) वेदादि के त्यागने पर जो प्रायश्चित्त करके शुद्ध होना चाहते हैं (तेषाम् मप्रिप + एतत् + स्रादिशेत्) उन्हें भी पूर्वोक्त वृत [११। १६१] करने को कहें।। १६२।।

वेदोक्त कमों के त्याग का प्रायश्चित ---

वेदोदितानां नित्यानां कर्मणां समितिक्रमे । स्नातकवृतलोपे च प्रायश्चित्तमभोजनम् ॥ २०३॥ (८)

(वेदोक्तानां नित्यानां कर्मणां समितिक्रमे) वेदोक्त नैत्यिक [ग्राग्नि-होत्र, संघ्योपासन ग्रादि] कर्मों के न करने प्रर (च) ग्रीर (स्नातकंत्रत-लोपे) ब्रह्मचर्यावस्था में व्रतों [भिक्षाचरण ग्रादि] के न करने पर (ग्रभो-जन प्रायश्चित्तम्) एक दिन उपवास रखना ही प्रायश्चित्त है।। २०३।।

**अरन्तुर्धारेत्जन्म** : तुलनार्थ द्रष्टव्य है २। १९५ [२ । २२०] श्लोक ।

अविहित कर्मों के लिए प्रायश्चित्त-निर्णय-

अनुक्तनिष्कृतीनां तु पापानामपनुत्तये । शनित चावेक्य पापं च प्रायश्चित्तं प्रकल्पयेत् ॥ २०६ ॥ (६)

(प्रनुक्तनिष्कृतीनां तुपापानाम्) जिनका प्रायदिचत्त नहीं कहा है ऐसे अपराधों के (प्रपनुत्तये) दोष को दूर करने के लिए (क्रक्तिं च पापम् अवेक्ष्य) प्रायदिचत्तकर्ता की शक्ति और अपराध को देखकर (प्रायदिचत्तं प्रकल्पयेत्) प्रायदिचत्तं का निर्णय कर लेना चाहिए।। २०३॥

प्रायश्चित्तों का परिचय-वर्णन---

यैरम्युपायैरेनांसि मानवो व्यपकर्षति । तान्वोऽम्युपायाम्बक्ष्यामि वेवर्षिषितृसेवितान् ॥२१०॥ (१०)

(मानवः) मनुष्य (यै: + ग्रम्युपायैः) जिन उपायों से (एनांसि व्यप-कर्षति) पापों = ग्रपराधों को [पापकलों को नहीं] दूर करता है, ग्रब मैं (देव-ऋषि-पितृ-सेवितान्) विद्वानों, ऋषियों = तत्त्वज्ञानियों ग्रीर पिता ग्रादि वयोवृद्ध व्यक्तियों द्वारा सेवित (तान् ग्रम्युपायान् वः वक्ष्यामि) उन उपायों को तुमसे कहुँगा — ॥ २१०॥

अन्य हारिटा न्यः (१) मनु ने यहां देव = विद्वानों, ऋषियों, पितरों द्वारा सेवित-विहित प्रायदिचत्तों का विधान किया है [११ । २११-२२४] मनुस्मृति में ग्रनेक स्थानों पर देव-ऋषि-पितरों की मान्यताग्रों का उल्लेख ग्राता है [२ । १२६-१३१ (२ । १४१-१४६) ग्रादि] । परम्परागतरूप में ये प्रचलित रहे हैं । देव-ऋषि-पितर शब्दों के ग्रथं को समक्षने के लिए विशेष विवेचन ३ । ६१-६२ पर देखिए ।

- (२) 'एनः' के म्रर्थं पर २।२ [२।२७] के म्रनुशीलन में प्रकाश डाला गया है। वहां द्रष्टव्य है।
- (३) यह द्रतों के प्रसंग को प्रारम्भ करने का कथन करने के लिए प्रसंग-संकेतक क्लोक है।
- (४) द्वतों से पाप-फल की निवृत्ति नहीं अपितु पापकर्मं प्रयति पापभावना नष्ट होती है। देखिए सप्रमाण प्रनुशीलन–११। २२७ पर।

प्राजापत्य व्रत की विधि-

त्रयहं प्रातस्त्रयहं सायं त्र्यहमद्यादयाचितम् । त्र्यहं परं च नाइनीयात्त्राजापत्यं चरन्द्रिजः ॥२११॥ (११)

(प्राजापत्यं चरन् द्विजः) 'प्राजापत्य' नामक व्रत का पालन करने वाला द्विज (त्रि + ग्रहं प्रातः) पहले तीन दिन प्रातःकाल ही, (त्रि + ग्रहं सायम्) फिर तीन दिन केवल सांयकाल, (त्रि + ग्रहम् ग्रयाचितम् ग्रद्यात्) उसके पश्चात् तीन दिन बिना मांगे जो मिले उसका ही भोजन करे (च) ग्रीर (परंत्रि + ग्रहं न ग्रश्नीयात्) उसके बाद फिर तीन दिन उपवास रखे। [यह प्राजापत्य वृत है] ॥ २११॥

श्चिन् श्वादि का प्रशुद्धि को दूर करने के लिए प्रायश्चित्त का विधान किया है। इसकी पुष्टि योगदर्शन और उसके व्यासभाष्य में को गई है—"कायेन्द्रियसिद्धिरशुद्धि-क्षयात्तपसः" प्रयात् तप के द्वारा शरीर और इन्द्रियों की प्रशुद्धि दूर होकर शरीर रोगरहित और वित्त ग्रादि इन्द्रियों निमंल होती हैं [२।४३]।

२। ३२ सूत्र के भाष्य में तप की व्याख्या में कृच्छ, चान्द्रायण आदि वतों को भी परिगणित किया है—"वतानि चैषां ययायोगं कृच्छ-चान्द्रायण-सान्तपनादीनि।" अर्थात् तप के अन्तर्गत कृच्छ, चान्द्रायणकत, सान्तपनवत श्रादि वत भी भाते हैं। इनका शरीर की अनुकूलता के अनुसार पालन करना चाहिए। इस प्रकार वतों से मानसिक पाप की अशुद्धि क्षीण होती है।

कृच्छ सान्तपन वृत् की विधि---

गोमूत्रं गोमयं क्षीरं दिध सिपः कुशोदकम्। एकरात्रोपवासक्च कुच्छ्नं सांतपनं स्मृतम्॥ २१२॥ (१२)

क्रमशः एक-एक दिन (गोमूत्रं गोमयं क्षीरं दिधः सिंपः कुश + उद-कम्) गोमूत्र, गोबर का रस, गोदूध, गौ के दूध का दही, गोघृत और कुशा = दर्भ से उबला जल, इनका भोजन करे (च) श्रीर (एकरात्र + उपवासः) फिर एक दिन-रात का उपवास रखें, यह (कृच्छ्रं-सांतपनं स्मृतम्) 'कृच्छ्रं सांतपन' नामक वृत है।। २१२।।

ग्रनिकृच्छ वत की विधि---

एकैकं ग्रासमञ्जीयात्त्र्यहाणि त्रीिता पूर्ववत् । ज्यह चोपवसेदन्त्यमतिकृच्छ्रं चरन्द्विजः ॥ २१३ ॥ (१३)

(ग्रतिकृच्छ्रं चरन् द्विजः) 'ग्रतिकृच्छ्रं' नामक व्रत को करने वाला दिज (पूर्ववत्) पूर्व विधि [११। २११] के ग्रनुसार (त्रि + ग्रहाणि त्रीणि) तीन दिन केवल प्रातःकाल, तीन दिन केवल सायंकाल, तीन दिन विना मांगे प्राप्त हुप्रा (एक-एकं ग़ासम् + ग्रश्नीयात्) एक-एक ग्रास भोजन करे (ग्रन्त्यं त्रि + ग्रहं च उपवमेत्) ग्रीर ग्रन्तिम तीन दिन उपवास रखे। [यह 'ग्रतिकृच्छ्रं' वन है]।। २१३॥

तप्तकृच्छ् व्रत की विधि---

तप्तकृच्छ्रं चरन्विप्रो जलक्षीरघृतानिलान्। प्रतित्र्यहं पिबेदुष्णान्सकृत्स्नायी समाहितः॥ २१४॥ (१४)

(तप्तकृच्छ्नं चरन् विप्रः) 'तप्तकृच्छ्नं व्रत को करने वाला द्विज (उष्णान् जल-क्षीर-घृत-ग्रनिलान् प्रतित्र्यहं पिबेत्) गर्म पानी, गर्मेंदूध, गर्म घी ग्रीर वायु प्रत्येक को तीन-तीन दिन पीकर रहे, ग्रीर (सकृत्स्नायी) एक वार स्नान करे, तथा (समाहितः) एकाग्रचित्त रहे।। २१४।।

अर्ज्य ट्रांगेट्डन्य: इस क्लोक में 'वायु पीना' एक मुहावरा है जिसको आजकल 'हवा के सहारे जीना' रूप में भी प्रयोग करते हैं इसका अर्थ- 'बिना कुछ खाये पीये रहना' है अर्थात् अन्तिम तीन दिन बिना कुछ खाये-पीये रहे।

चान्द्रायण वृत की विधि-

एकैकं ह्रासयेत्पिण्डं कृष्णे शुक्ले च वर्धयेत् । उपस्पृशंस्त्रिषवरामेतच्चान्द्रायरां स्मृतम् ॥२१६॥ (१४)

[पूणिमा के दिन पूरे दिन में १५ ग्रांस भोजन करके फिर] (कृष्णे एक-एकं पिण्डं हासयेत्) कृष्णपक्ष में एक-एक ग्रास भोजन प्रतिदिन कम करता जाये, [इस प्रकार करते हुए ग्रमावस्या को पूर्ण उपवास रहेगा, फिर शुक्लपक्ष-प्रतिपदा को पूरे दिन में एक ग्रास भोजन करके] (शुक्ले वर्धयेत्) शुक्लपक्ष में एक-एक ग्रास भोजन पूरे दिन में बढ़ाता जाये, इस प्रकार करते हुए (त्रिषवणम् + उपस्पृशन्) तीन समय स्नान करे, (एतत् चान्द्रा-यणं स्मृतम्) यह 'चान्द्रायणं व्रत कहाता है।। २१६।।

यवमध्यम चान्द्रायणवत की विधि-

एतमेव विधि कृःस्नमाचरेद्यवमध्यमे । जुक्तपक्षादिनियतऽचरंत्रचान्द्रायएां वृतम् ॥ २१७ ॥ (१६)

(यवमध्यमे) यवमध्यम विधि में अर्थात् जैसे जी मध्य में मोटा होता है, आगे-पीछे पतला; इस विधि के अनुसार (चान्द्रायण चरन्) 'यवमध्यम चान्द्रायण वत' करते हुए, व्यक्ति (शुक्ल-पक्ष-आदि-नियतः) शुक्लपक्ष को पहले करके (एतम् + एव कृत्स्नं विधिम्) इसी पूर्वोक्त [११।२१६] सम्पूर्ण विधि को (आचरेत्) करे अर्थात् शुक्लपक्ष से प्रारम्भ करके प्रथम दिन से एक-एक ग्रास भोजन बढ़ाता जाये, पूर्णिमा को पूर्ण भोजन करे। फिर कृष्णपक्ष के प्रथम दिन से एक-एक ग्रास घटाता जाये और अमावस्या के दिन निराहार रहे।। २१७।।

व्रत-पालन के समय यज्ञ करें-

महाव्याहृतिभिर्होमः कर्तव्यः स्वयमन्वहम् । स्र्रोहसासत्यमकोधमार्जवं च समाचरेत् ॥ २२२ ॥ (१७)

प्रायश्चित्तकाल में (ग्रन्वहम्) प्रतिदिन (स्वयम्) प्रायचित्तकर्ता को स्वयं (महाव्याहृतिभिः होनः कर्त्तव्यः) महाव्याहृतियों [भूः, भुवः, स्वः ग्रादियुक्त मन्त्रों से ] हवन करना चाहिए (च) ग्रौर (ग्रहिसा-सत्यम्- श्रक्रोध-ग्राजंवं समाचरेत्) ग्रहिसा, सत्य, क्रोधरहित रहना, कृटिलता न करना, इन बातों का पालन करे।। २२२।।

अर्जुटरी ट्यन् : महान्याहृतियुक्त होममन्त्र—महान्याहृतियों से युक्त कुछ प्रसिद्ध मन्त्र निम्न हैं, जो यज्ञ में ग्राज भी ग्राहृतिदान के लिए प्रयुक्त होते हैं—

(क) अग्निप्रज्वलित करने का मन्त्र --

स्रों मूर्भुवः स्वर्धौरिव भूम्ना पृथिवीव वरिम्णा। तस्यास्ते पृथिवी देवयजिन पृष्ठेऽग्निमन्नादमन्नाद्यायादधे।। यजु० ३।५।।

(स) घृताहुति मनत्र---

श्रों भूरग्नये स्वाहा । इदमग्नथे-इदं न मम ।।१।। श्रों भुवर्वायवे स्वाहा । इदं वायवे-इदं न मम ।।२॥ ओं स्वरादित्याय स्वाहा । इदमादित्याय-इदं न मम ।।३॥ श्रों भूभुंवः स्वरग्निवाय्वार्दित्येभ्यः स्वाहा । इदमग्निवाय्वादित्येभ्यः इदं न मम ।।४॥ (सं० वि० सामान्यप्रकरण)।

(ग) अन्य हैं ऋक् ० ६।६६।१६—२१॥१०।१२१।१०॥ स्रौर 'गायत्री मन्त्र' [इलोक २।५३ (२।७८) क़ी समीक्षा में उद्धृत] स्रादि।

वत-पालन के समय गायत्री ब्रादि का जप करें-

सावित्रीं च जपेन्नित्यं पवित्राणि च शक्तितः।

सर्वेष्वेव व्रतेष्वेवं प्रायश्चित्तार्थमाहतः ॥२२५॥ (१८)

प्रायश्चित्तकर्त्ता प्रायश्चित्तकाल में (नित्यम्) प्रतिदिन (शक्तितः) शक्ति के अनुसार अधिक से अधिक (सावित्रों च पवित्रािएा जपेत्) सावित्री = गायत्री मन्त्र और 'पवित्र करने की प्रार्थनां वाले मन्त्रों का जप करे, (एवम्) ऐसा करना (सर्वेषु + एव व्रतेषु) सभी व्रतों में (प्राय-श्चित्तार्थम् + ग्राहतः) प्रायश्चित्त के लिए उत्तम माना गया है ॥ २२४॥

आनु शिल्डन : (१) पवित्रताकारक मन्त्र—मन को दुर्गुणों से हटा-कर पवित्र करने की भावना वाले कुछ मन्त्र निम्न हैं—

.....

-- F. T.

#### (क) ओं विश्वानि देव सवितर्दुरितानि परासुव। यद् महन्तन्त म्ना सुव।। यजु०३०।३।।

अर्थं—''हे (सिवतः) सकल जगत् के उत्पत्तिकर्ता, समग्र ऐश्वर्ययुक्त (देव) शुद्ध स्वरूप, सब सुक्षों के दाता परमेश्वर ! ग्राप कृपा करके (नः) हमारे (विश्वानि) सम्पूर्णं (दुरितानि) दुर्गुण, दुर्व्यंसन ग्रीर दुःस्रों को (परा, सुव) दूर कर दीजिए (यत्) जो (भदम्) कल्याणकारक गुण, कर्म, स्वभाव ग्रीर पदार्थं हैं (तत्) वह सब हमको (ग्रा, सुव) प्राप्त कीजिए।'' (सं० वि० ईश्वरस्तुति० प्रकरण)।

(ख) शिवसंकल्पसूक्त के मन्त्र **''स्रों यज्जाग्रतो दूरमुदैति。''** स्रादि कि यजु**० ३४** ११-६ ॥

(ग) गायत्री मन्त्र अर्थसहित [देखिए २।५३ (२। ७८) पर उद्धृत] इत्यादि 'दुर्गुंणों को दूर कर सद्गुणों को घारण करने की भावना वाले' मन्त्रों का जप प्रायश्चित्त में करे।

मानस पापों के प्रायश्चित्त की विधि—

एतेद्विजातयः शोध्या व्रतेराविष्कृतेनसः। श्रनाविष्कृतपापांस्तु मन्त्रेहींमैश्च शोधयेत् ॥ २२६ (१६)

(ग्राविष्कृत-एनसः द्विजातयः) जिनका पाप क्रियारूप में प्रकट हो गया है. ऐसे द्विजातियों को (एतैः व्रतेः कोध्याः) इन पूर्वोक्त [११।२११–२१४] व्रतों से गुद्ध करें, ग्रीर (ग्रनाविष्कृतपापान् तु) जिनका पाप क्रिया रूप में प्रकट नहीं हुगा है ग्रर्थात् ग्रन्तः करण में ही पाप-भावना उत्पन्न हुई है, ऐसा को (मन्त्रैः च होमें: शोधयेत्) मन्त्र-जपों [११।२२४] ग्रीर यज्ञों से गुद्ध करें ग्रथीत् मानसिक पापों को गुद्धि [पाप-फलों की नहीं] जपों एवं यज्ञों =संध्योपासन-ग्राग्नहोत्र ग्रादि से होती है।। २२६।।

अर्ज्य श्रीत्यन्य : तुलनार्थ निम्न ५। १०७ श्लोक भी द्रष्टन्य है—

क्षान्त्या गुद्धचन्ति विद्वांसो दानेनाकार्यकारिएाः । प्रच्छन्नपाया जप्येन तयसा वेदवित्तमाः ॥

पांच कर्मों से प्रायश्चित्त में पापभावना से मुक्ति-

स्थापनेनानुतापेन तपसाऽध्ययनेन च । पापकृन्मुच्यते पापात्तथा दानेन चापदि ।। २२७ ।। (२०)

(ल्यापनेन) ग्रपनी त्रुटि ग्रीर उसके लिए दुः ल प्रनुभव करते हुए सर्वसाधारण के सामने किये हुए ग्रपने दीष को कहने से [११।२२८] (प्रनुतापेन) पश्चात्ताप करने से [११।२२६-२३२] (तपसा) वर्तो [११।२१४-२१४, २३३] को साधना से, (ग्रध्ययनेन) वेदाम्यास से [११।२४४-

२४६] (पापकृत् पापात् मुच्यते) पाप करने वाला [पाप-फल से नहीं अपितु] पाप-भावना से रहित हो जाता है (तथा) और (आपिद) आपद्ग्रस्त व्याधि, जरा आदि से पीड़ित अवस्था में अपराध होने पर (दानेन) प्रायश्चित्त-हेतु सत्संग और परोपकारार्थ दान देने से भी पापभावना समाप्त होकर निष्पापता आती है।। २२७।।%

अद्भु श्री ट्यं : (१) प्रायित्वत्त से पाप-फल से नहीं पापमावना से मुक्ति—(क) प्रायित्वत्त के इस प्रसंग में यहाँ यह स्पष्ट कर देना आवश्यक है कि प्रायित्वत्त से किये हुए पाप का फल क्षीण नहीं होता अपितु पाप-भावना नष्ट होती है और आगे वह पाप नहीं किया जाता। प्रायित्वत्त करने वाला व्यक्ति किये हुए पाप-कर्म पर पश्चात्ताप का अनुभव करता है, उसके दण्ड के रूप में तपश्चरण करता है। यही मान्यता प्रायित्वत्त की परिभाषा वाले ११। २३० और ११।२३२ श्लोक से सिद्ध होती है। और, दूसरा मनु का प्रमाण यह है कि मनु किये हुए अधर्म के फल को किसी अवस्था में निष्फल नहीं मानते—

#### "न त्वेव कृतोऽघर्मः कर्तुं र्भवति निष्फलः ।" ४।१७३ ॥

(ख) इन प्रमाणों के ग्राधार पर कहा जा सकता है कि प्रचलित टीकाओं में जो प्रत्येक क्लोक पर 'पाप से छूट जाना' ग्रादि मान्यता वाले ग्रर्थ किये हैं, वे मनुसम्मत नहीं हैं।

इस भाष्य में जहाँ-जहीं भी 'पाप से छूटना' स्रादि प्रथं किये हैं उनका स्रेभिप्राय 'पापकल से छूटना नहीं' अपितु 'पापभावना से छूटना' है। इस मान्यता की पुष्टि के लिए ११।२३० के सनुशीलन में देखिए महर्षि दयानन्द की मान्यता।

- (२) इस मान्यता की तुलना—तुलनार्थ द्रष्टव्य है খ্ৰাই ০৬ হলोक का पद— 'दानेनाकार्यकारिएाः (গুদ্ধঘন্তি)' ।
- (३) स्रापत्काल में दान द्वारा पापमावना से मुक्ति पर विचार—इलोक में स्रापत्काल में पापभावना से मुक्ति के लिए दान देने का विधान किया है। यह सत्संग, विद्या आदि शुभगुणों का स्रीर परोपकारार्थ धन के दान का विधान है। मनु ने स्वयं कहा है—"सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यतें'—संसार में जितने दान हैं, उनमें वेद स्रीर ईश्वर-विद्या का दान स्रीर श्रेष्ठ गुणों का दान सर्वोत्तम है [४।२३३]। धन को श्रेष्ठ पात्र के लिए परोपकारभावना से देना, धन का दान कहलाता है। स्रन्य भावना से दिया गया धन 'दान' नहीं होता [४।१८७-१६६]। मनु ने ४।२२७ में दान के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कहा है कि मनुष्य सुपात्र को सास्विक भाव से समाज के

<sup>ि</sup> प्रचित्ति ग्रयं — अपने श्रापको सर्वसाधारण में कहने, पश्चात्ताप करने से, किंदिन तपश्चरण से, अध्ययन (वेदादि पाठ, जप ग्रादि) से, और (इन सब कमों की शक्ति नहीं रहने पर) दान करने से पापी मनुष्य पाप से छूट जाता है।। २२७॥]

परोपकार के लिए दान दे। इसके साथ-साथ संघ्या-यज्ञ-जप ग्रादि भी करे। ग्रब प्रश्न उठता है कि ग्रापत्काल क्या है? इसका स्पष्ट-सा उत्तर यह है कि इस प्रसंग में विहित व्रतों को जब व्यक्ति करने में वास्तव में ग्रसमर्थ हो जाता है, जैसे ग्रतिव्याधि, ग्रतिजरा ग्रादि की ग्रवस्था में, तब वह व्यक्ति दान की विधि को ग्रपनाये। यह भी एक तप का भेद है। इस दानव्रत के साथ ग्रन्थ मन्त्रजप, होम ग्रादि की विधि ग्रन्थ व्रतों के समान ही करे।

सबके सामने ग्रपना अपराध कहने से पापभावना से मुक्ति-

यथा यथा नरोऽधर्मं स्वयं कृत्वाऽनुभाषते । तथा तथा त्वचेवाहिस्तेनाधर्मेण मुच्यते ।। २२८ ।। (२१)

(ग्रधमं कृत्वा) ग्रधमंयुक्त ग्राचरण करके (नरः) मनुष्य (यथा-यथा स्वयम् ग्रनुभाषते) जैसे-जैसे ग्रपने पाप को लोगों से कहता है (तथा तथा ग्रहः त्वचा + इव) वैसे-वैसे सांप की क्रेंचुली के समान (तेन + ग्रधमें एा मुच्यते) उस ग्रधमं से—ग्रपराध-जन्य संस्कार से मुक्त होता जाता है ग्रौर लोगों में उसके प्रति ग्रपराधी होने की भावना समाप्त होती जाती है ।। २२ ।।

प्रनुताप करने से पाप-भावना से मुक्ति—

यथा यथा मनस्तस्य दुष्कृतं कर्मगर्हति । तथा तथा शरीरं तत्तेनाधर्मेण मुच्यते ॥ २२६ ॥ (२२)

> कृत्वा पापं हि संतप्य तस्मात्वापात्त्रमुच्यते । नवं कुर्यात्पुनरिति तिवृत्त्या पूयते तु सः ॥२३०॥ (२३)

मनुष्य (पापं हि कृत्वा) पाप = ग्रपराघ करके (संतप्य) ग्रीर उसके लिए पश्चाताप करके (तस्मात् पापात् प्रमुच्यते) उस पाप-कर्म से छूट जाता है [पाप-फल से नहीं] प्रयात् उस पाप को करने में पुनः प्रवृत्ति नहीं करता, ग्रीर (पुनः एवं न कुर्यात्) फिर कभी इस प्रकार का कोई पाप

नहीं करूंगा (इति निवृत्या) इस प्रकार निश्चय करने के बाद पापों से निवृत्ति होने से (सः तु पूयते) वह व्यक्ति पित्रत्राचरण वाला बन जाता है।। २३०।। अ

आनु श्री का : इस श्लोक को पूना-प्रवचन में (पृ० ६३-६४) ऋषि-दयानन्द ने उद्भृत किया है—''ग्रब कोई ऐसी शंका निकाल ले कि पूर्वकृत पापों का दण्ड जीव को विना भोगे छुटकारा नहीं मिल सकता यह हमारा मत है, तो फिर पश्चा-त्ताप का कुछ भी उपयोग नहीं है क्या ? इसका उत्तर यह है कि पश्चात्ताप से पापक्षय नहीं होता, परन्तु ग्रागे पाप करना बन्द हो जाता है।''

कर्मफलों पर चिन्तन करने से पाप-भावना से मुक्ति-

एवं संचिन्त्य मनसा प्रेत्य कर्मफलोदयम् । मनोवाङ्मूत्तिभिनित्यं शुभं कर्म समाचरेत् ॥ २३१ ॥ (२४)

(प्रैत्य कर्मफल-उदयम्) 'मरकर कर्मों का फल प्रवश्य मिलेगा' (मनसा एवं संचिन्त्य) मन में इस विचार को, रखते हुए मनुष्य (मनः-वाक्-मूर्त्तिभिः) मन, वाणी श्रौर शरीर से (नित्यं शुभकर्म समाचरेत्) सदा शुभ कार्यं करे।। २३१।।

पाप-भावना से मुक्ति चाहने वाला पुनः पाप न करे-

श्रज्ञानाद्यदि वा ज्ञानात्कृत्वा कर्म विगहितम् । तस्माद्विमुक्तिमन्विच्छन्द्वितीयं न समाचरेत् ॥ २३२ ॥ (२४)

(ग्रज्ञानात् यदि वा ज्ञानात्) ग्रज्ञान से प्रथवा जानबूक्षकर (विगिहितं कर्मं कृत्वा) निन्दितं कर्मं करके (तस्मात् विमुक्तिम् + ग्रन्विच्छन्) मनुष्य उस पाप-प्रवृत्ति से छुटकारा पाने के लिए (द्वितीयं न समाचरेत्) दुबारा पाप न करे [तभी पाप-प्रवृत्ति से छुटकारा मिल सकता है, ग्रन्यथा नहीं।]।।२३२।।

तप तब तक करें जब तक मन में प्रसन्नता ग्रा जाये-

यस्मिन्कर्मण्यस्य कृते मनसः स्यादलाघवम्।

तिस्मस्तावत्तपः कुर्याद्यावत्तुष्टिकरं भवेत्।। २३३।। (२६) (यस्मिन् कर्माणा कृते) जिस कर्म के करने पर (ग्रस्य मनसः ग्रलाघवं स्यात्) मनुष्य के मन में जितना दुःख पश्चात्ताप ग्रर्थात् ग्रसन्तोष एवं ग्रप्रसन्नता होवे (तस्मिन्) उस कर्म में (यावत् तुष्टिकरं भवेत्)

अः प्रचलित अर्थं — पापी मनुष्य पापकर्म करके उसके लिए अनुताप (पछताबा) कर पाप से छूट जाता है तथा 'फिर मै ऐसा निन्दित कर्म नहीं करूं गा' इस प्रकार संकल्प रूप से उसका त्याग कर वह पवित्र हो जाता है ॥ २३०॥

जितना तप करने से मन में सुप्रसन्नता एवं संतुष्टिट हो जावे (तावत् तपः कुर्यात्) उतना ही तप करे, प्रर्थात् किसी पाप के करने पर मनुष्य के मन में जब तक ग्लानिरहित पूर्ण संतुष्टिट एवं प्रसन्नता न हो जाए तब तक स्वेच्छा से तप करता रहे ॥ २३३॥

वेदाभ्यासादि से पाप-भावनाओं का क्षय-

वेदाभ्यासोऽन्वहं शक्त्या महायज्ञक्रिया क्षमा। नाशयन्त्याशु पापानि महापातकजान्यपि॥ २४५॥ (२७)

(ग्रन्वहं शक्त्या वेदाभ्यासः) प्रतिदिन वेद का ग्रधिक-से-ग्रधिक ग्रध्ययन-मनन (महायज्ञक्रियाः) पञ्चमहायज्ञों का ग्रनुष्ठान, (क्षमा) तप-सिहष्णुता, ये क्रियायें (महापातकजानि + ग्रपि पापानि) बड़े पापों से उत्पन्न पापभावनाग्रों या दुःसंस्कारों को भी (नाशयन्ति) नष्ट कर देती हैं।। २४५।।

वेदज्ञानाग्नि में पाप-भावना विनष्ट होती है-

यथैधस्तेजसां विह्नः प्राप्तं निर्वहिति क्षरणात् । तथा ज्ञानाग्निना पापं सर्वं दहित वेदविद् ॥ २४६॥ (२८)

(यथा विह्नः तेजसा) जैसे अग्नि अपने तेज से (प्राप्तम् एघः क्षणात् निर्दहित) समीप आये काष्ठ आदि इधन को तत्काल जला देती है (तथा) वैसे ही (वेदिवत्) वेद का ज्ञाता (ज्ञान-अग्निना सर्वं पापं दहित) वेद-ज्ञान रूपी अग्नि से सब आने वाली [पाप-फलों को नहीं] पाप-भावनाओं को जला देता है—पापसंस्कारों को भस्म कर देता है।। २४६।।

अरन्य कारित्य :- इन्ही भावों की तुलना के लिए १२।१०१ व्लोक भी द्रष्टव्य है। मनु ने वहाँ भी इसी मान्यता को प्रकट किया है।

(१) ज्ञान से मुक्ति में सांख्यदर्शन का प्रमाण—मनु ने ११।२६३—२६५ श्लोकों में भी इस मान्यता की पुष्टि की है कि 'वेदों का वेत्ता विद्वान् वेदज्ञान से मुक्ति को प्राप्त कर लेता है।' १२।६३, ६५, १०४ में भी वेदाम्यास ग्रौर परमात्मज्ञान को मुक्ति का साधन माना है। सांख्यदर्शन में भी इस मान्यता का उल्लेख है—

ज्ञानान् मुक्तिः ३।२३॥

अर्थात् वेदज्ञान श्रीर परमात्मज्ञान से जीव को मुक्ति प्राप्त हो जाती है। वेदज्ञान-रूपी तालाब में पापभावना का डूबना—

यथा महाह्नदं प्राप्य क्षिप्तं लोष्टं विनश्यति। तथा दुश्चरितं सर्वं वेदे त्रिवृति मज्जित ॥२६३॥ (२६) (यथा) जैसे (क्षिप्तं लोष्टम्) फेंका हुग्रा ढेला (महाह्नदं प्राप्य वि- नश्यति) बड़े तालाब में गिरकर पिघलकर नष्ट हो जाता है (तथा) उसी प्रकार (त्रिबृति वेदे) तीन विद्याभी वाले वेदों के ज्ञान में (सर्व दुश्चरित मज्जिति) सब बुरे भ्राचरण नष्ट हो जाते हैं।। २६३।।

वेदवित् का लक्षण--

ऋचो यज्ंवि चान्यानि सामानि विविधानि च। एव जेयस्त्रिवृद्धेवो यो वेदैनं स वेदवित्।।२६४॥ (३०)

(ऋचः) ऋचाएँ (यजू षि) यजुज् मन्त्र (च) ग्रीर (ग्रन्थानि विवि-धानि सामानि) इनसे भिन्न सामवेद के ग्रनेक मन्त्र (एषः त्रिवृत् वेदः क्षेयः) यह तीनों 'त्रिवृत्वेद' जानना चाहिए, (यः एनं वेद सः वेदवित्) जो इस त्रिवृत्वेद = त्रयीविद्या ग्रर्थात् सभी वेदों को जानना है, वही वस्तुतः वेद-वेत्ता है।। २६४।।

मीमांसा दर्शन में — जहां मर्थं व्यवस्था के साथ-साथ पादव्यवस्था भी है प्रधात् जो मन्त्र प्रथानुसार छन्दोबद्ध हैं वे ऋक्मन्त्र कहे गए हैं। जो इन विशेषताओं के साथ गाये भी जा सकते हैं वे साममन्त्र और शेष गढारूप यजुष्मन्त्र हैं। इस प्रकार चारों वेद त्रयीविद्यारूप हैं। सूत्र हैं — तेषामृग् यत्रार्थंबक्षेत्र पादव्यवस्था। गीतिषु सामास्या। शेषे यकुः शब्दः॥ २।१।३५-३७॥ कहीं-कहीं ज्ञान-कर्म-उपासनापरक मन्त्रों के माधार पर भी चारों वेदों को त्रयीविद्यारूप माना गया है।

ईश्वर भी एक ज्ञेय वेद है-

बार्सं यत्त्र्यक्षरं बह्य त्रयी यस्मिन्त्रतिष्ठिता । स गुह्योऽन्यस्त्रिवृद्वेदो यस्तं वेद स वेदवित् ॥ २६४ ॥ (३१)

भीर, (यत् ति + ग्रक्षरम् भाद्यं ब्रह्म) जो तीन सक्षरो वाले प्रमुख नाम 'भ्रोम्' से उच्चरित होने वाला सबका भादिमूल परमेश्वर है, (यस्मिन् त्रयी प्रतिष्ठिता) जिसमें तोनों वेदिवद्याएँ प्रतिष्ठित हैं, (सः भ्रन्यः गुह्यः त्रिवृत्वेदः) वह भी एक गुप्त भ्रषात् भ्रदश्य-सूक्ष्म 'त्रिवृत्वेद' हैं; (यः तं वेद सः वेदिवत्) जो उसको जानता है, वह 'वेदवेता' कहलाता है।। २६५।।

अप्रमुख्यो ट्या सम्यत्र वर्णन सनु ने 'ग्रोम्' का वर्णन २। ४१ (२। ७६) में किया है। इसके ग्रतिरिक्त १। ३॥ १। २३ ग्रौर १२। ६४, १११-११२ क्लोकों में भी वेद को ईश्वररचित घोषित किया है।

इस क्लोक में 'ग्रोम्' नाम वाच्य परमेश्वर को स्वयं एक वेद का रूप माना है क्योंकि परमेश्वर सर्वजाता है । वही वेदों का रचयिता है । इसका उल्लेख मनु १ । २३ में करचुके हैं । इस सम्बन्धी वेदों के प्रमाणों के लिए देखिए उस क्लोक पर ग्रनुशीलन । उस सूक्ष्म-निराकार परमात्मा को वेदवेत्ता ही जान सकते हैं और जो उस परमेश्वर का साक्षात् कर लेता है वही वास्तविक 'वेदवेत्ता' है ।

प्रायश्चित्त विषय का उपसंहार—

एष वोऽभिहितः कृत्स्नः प्रायश्चितस्य निर्णयः । निःश्रेयसं धर्मविधि विप्रस्येमं निबोधत ।। २६६ ।। (३२)

(एषः) यह [११। ४४-२६५ तक] (वः) तुम्हें (प्रायश्चित्तस्य कृत्स्नः निर्णयः ग्रभि।हेतः) प्रायश्चित्त का सम्पूर्ण [ग्रपराध, उनका प्रायश्चित्त एवं प्रायश्चित्तविधि] निर्णय कहा ।

ग्रव (विप्रस्य इमं निश्रेयसं धर्मविधिम्) ब्राह्मण के इस [१२।१-१२४] नोक्ष के धर्मविधान ग्रर्थात् कर्मविधान को (निबोधत) सुनो—॥२६६॥

इति महर्षि-मनुप्रोक्तायां सुरेन्द्रकुमारकृत हिन्दी-माषामाष्य-समन्वितायाम् 'श्रनुशीलन' समीक्षाविभूषितायाम् विशुद्धमनुस्मृतौ
प्रायश्चित्त- विषयात्मक एकावशोऽध्यायः ॥

## ऋष द्वादशोऽध्यायः

[ हिन्दी-भाष्य 'ग्रनुशीलन' समीक्षाभ्यां सहितः ] (कर्मफल-विधान एवं निःश्रेयस कर्मी का वर्णन)

[१२।१ से ६६ तक]

त्रिविध कर्मों का ग्रीर त्रिविध गतियों का कथन-

शुभाशुभकलं कर्म मनोवाग्देहसंभवम् । कर्मजा गतयो नृणामुत्तमाधममध्यमाः ॥३॥ (१)

(मनः-वाक्-देहसंभवं कर्म) मन, वचन ग्रौर शरीर से किये जाने वाले कर्म (शुभ-ग्रशुभ-फलम्) शुभ-ग्रशुभ फल को देने वाले होते हैं, (कर्मजा नृणाम्) ग्रौर उन कर्मों के ग्रनुसार मनुष्यों की (उत्तम-ग्रधम-मध्यमा: गतय:) उत्तम, मध्यम ग्रौर ग्रधम ये तीन गतियाँ = जन्मावस्थाएँ होती हैं।। ३।।

मन कमी का प्रवर्तक---

तस्येह त्रिविघस्यापि त्र्यधिष्ठानस्य देहिनः । दशलक्षरायुक्तस्य मनो विद्यात्प्रवर्तकम् ॥४॥ (२)

(इह) इस विषय में (देहिन: मन:) मनुष्य के मन को (तस्य त्रिविधस्य + ग्रिप त्रि + ग्रिघिष्ठानस्य दशलक्षणायुक्तस्य) उस उत्तम, मध्यम, ग्रधम भेद से तीन प्रकार के; मन, वचन, क्रिया भेद से तीन ग्राश्रय वाले ग्रीर दशलक्षणों [१२।५-७] से युक्त कर्म का (प्रवर्तकं विद्यात्) प्रवृत्त करनेवाला जानो ।।४।।

त्रिविध मानसिक बुरे कर्म —

परद्रव्येष्वभिध्यानं मनसानिष्टचिन्तनम् । वितथाभिनिवेशस्य त्रिविधं कर्ममानसम् ॥ ५॥ (३)

(त्रिविधं मानसं कर्म) मानसिक कर्मों में से तीन मुख्य श्रधर्म हैं (परद्रव्येषु + ग्रभिष्यानम्) परद्रव्यहरण ग्रथवा चोरी [का विचार] (मनसा + ग्रनिष्टचितनम्) लोगों का बुरा चिन्तन करना, मन में द्वेष करना, ईंप्या करना, (वितथ + ग्रिभिनिवेशः) वितथाभिनिवेश अर्थात् मिथ्या निश्चय करना ॥ ५ ॥ (उपदेश मञ्जरी ३४)

चतुर्विध वाचिक बुरे कर्म-

#### पारुष्यमनूर्तं चैव पैशुन्यं चापि सर्वशः । श्रसंबद्धप्रलापश्च वाङ्मयं स्याच्चतुर्विथम् ॥ ६ ॥ (४)

(वाङ्मयं चतुर्विधं स्यात्) वाचिकं ग्रधमं चार हैं—(पारुष्यम्) पारुष्य ग्रर्थात् कठोरभाषण। सब समय, सब ठौर मृदुभाषण करना, यह मनुष्यों को उचित है। किसी ग्रन्धे मनुष्य को 'ग्रो ग्रंधे' ऐसा कहकर पुकारना निस्सन्देह सत्य है परन्तु कठोर भाषणा होने के कारण ग्रधमं है। (ग्रन्तं च + एव) ग्रन्त-भाषणा ग्रर्थात् भूठ बोलना, (पैगुन्यं च + ग्रिप्) पैगुन्य ग्रर्थात् चुगली करना, (ग्रसम्बद्ध प्रलापः) ग्रसम्बद्धप्रलाप ग्रर्थात् जानबूभकर [लांछन या बुराई बनाकर] बात को उड़ाना ।। ६।। (उपदेश मञ्जरी० ३४)

त्रिविध शारीरिक बुरे कर्म-

#### भ्रदतानामुपादानं हिंसा चैवाविधानतः। परदारोपसेवा च शारीरं त्रिविधं स्मृतम्।। ७॥ (५)

(शारीरं त्रिविधं स्मृतम्) शारीरिक श्रधमी तीन हैं—(ग्रदत्तानाम् + उपादानम्) चोरी (हिंसा च + एव) हिंसा श्रयात् सब प्रकार के क्रूर कर्म, % (परदारोपसेवा) रंडीबाजी वा व्यभिचारादि कर्म करना।। ७।। (उपदेशमञ्जरी० ३४)

क्ष (ग्रविधानतः) शास्त्रविरुद्ध रूप में करना [शास्त्र में कुछ हिंसाएँ विहित हैं, जैसे—ग्रापत्काल में ग्राततायी की हिंसा (८। ३४८-३५१), हिंस्रपशु की हिंसा, [युद्ध में शत्रुत्र्यों की हिंसा ग्रादि]।……

जैसा कर्म उसी प्रकार उसका योग-

#### मानसं मनसैवायमुपभुङ्कते शुभाशुभम् । वाचा वाचाकृतं कर्मं कायेनैव च कायिकम् ॥ ८॥ (६)

(ग्रयम्) यह जीव (मानसं शुभ + ग्रशुभं कर्म मानसा + एव) मन से जिस शुभ वा ग्रशुभ कर्म को करता हैं उसको मन, (वाचाकृतं वाचा) वारगी से किये को वारगी, (च कायिकं कायेन + एव) ग्रीर झरीर से किये को शरीर से (उपभुङ्कते) सुख-दु:ख को भोगता है।। ६।।

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

शरीरजै: कर्मदोषैर्याति स्थावरतां नरः । वाचिकैः पक्षिमृगतां मानसैरन्त्यजातिताम् ॥६ ॥ (७)

(नरः) जो नर (शरीरजैः कर्मदोषैः स्थावरतां याति) शरीर से चोरी, परस्त्रीगमन, श्रेष्ठों को मारने ग्रादि दुष्ट कर्म करता है. उसको वृक्ष ग्रादि स्थावर का जन्म. (वाचिकै: पक्षिमृगताम्) वाणी से किये पापकर्मों से पक्षी ग्रौर मृग ग्रादि तथा (मानसै: ग्रन्त्यजातिताम्) मन से किथे दुष्टकर्मो से चंडाल ग्रादि का शरीर मिलता है ॥ ६ ॥ (स॰ प्र॰ नवम समुल्लास)

प्रकृति के ग्रात्मा को प्रभावित करने वाले तीन गुण-

सत्वं रजस्तमद्येव त्रीन्विद्यादात्मनो गुणान्। यैग्विमान्स्थितो भावान्महान्सर्वानशेषतः ।। २४ ।। (८)

(सत्त्वं रजः च तमः एव त्रीन् आत्मनः गुणान् तिद्यात्) सतोगुण, रजोगुण ग्रीर तमोगुएा, इन तीनों को ग्रात्मा को प्रभावित करनेवाले, प्रकृति के गुरा समभ्तें, (महान्) महत्तत्त्व = प्रकृति का प्रथम विकार [१।१४] (यै:) जिन इन तीन गुणों से (म्रशेषत:) तिना किसी पदार्थ की छोड़े (इमान् सर्वान् भावान् व्याप्य स्थितः) इन समस्त प्रकृति के कार्यरूप पदार्थों को व्याप्त करके स्थित है।। २४।।

अन्तराहिन: 'मात्मा' शब्द का मर्थ प्रकृति भी होता है। यहाँ यही श्रर्थ प्रासंगिक है। इस अर्थ से सम्बन्धित विस्तृत विवेचन १। १५ पर द्रष्टब्य है। जिस गुण की प्रधानता, वैसी ही ग्रात्मा---

> यो यदेवां गुणो देहे साकल्येनातिरिच्यते। स तदा तद्गुराप्रायं तं करोति शरीरिणम्।। २५।। (६)

(य: गुएग: एषां देहे) जो गुण इन जीवों के देह में (साकत्येन + म्रित-रिच्यते) म्रधिकता से वर्तता है (सः तदा तं शरीरिणम्) वह गुण उस जीव को (तद्गुराप्रायं करोति) अपने सदश कर लेता है।। २५।।

(स० प्र० नवम समु०)

सस्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानं रागद्वेषौ रजः स्मृतम्। एतद्रचान्तिमदेतेषां सर्वभूताश्रितं वपुः ॥ २६ ॥ (१०)

(सत्त्वं ज्ञानम्) जब ग्रात्मा में ज्ञान हो तब सत्त्व, (ग्रज्ञानं तमः) जब ग्रज्ञान रहे तब तम, (रागद्वेषौ रजः स्मृतम्) ग्रीर जब राग-द्वेष में ग्रात्मा लगे तब रजोगुए। जानना चाहिए (एतेषां सर्वभूताश्रितं वपु: एतत् व्याप्ति-

मत्) ये तीन प्रकृति के गुण सब संसारस्थ पदार्थों में व्याप्त होकर रहते हैं।। २६।। (स० प्र० नवम समु०)

ग्रात्मा में सतोगुण प्रधानता की पहचान---

तत्र यत्प्रीतिसंयुक्तं किंचिदात्मनि लक्षयेत्। प्रज्ञान्तमिव शुद्धाभं सत्त्वं तदुपषारयेत्।। २७।। (११)

उसका विवेक इस प्रकार करना चाहिए कि (तत्र आत्मिन यत् किंचित् प्रीतिसंयुक्तम्) जब आत्मा में प्रसन्नता (प्रशान्तम् + इव शुद्धाभं लक्षयेत्) मन प्रसन्न प्रशान्त के सदश शुद्धभानयुक्त वर्ते (तत् + उपधारयेत् सत्त्वम्) तय समभना कि सत्त्वगुण प्रधान और रजोगुरा तथा तमोगुरा अप्रधान हैं।। २७।। (स० प्र० नवम समु०)

ब्रात्मा में रजोगुण प्रधानता की पहचान-

यतु दुःखसमायुक्तमप्रीतिकरमात्मनः। तद्रजो प्रतिपं विद्यात्सततं हारि देहिनाम्॥ २८॥ (१२)

श्च (यत् तु स्रात्मनः) जब स्रात्मा स्रोरमन (दुःखसमायुक्तम् म स्रप्रीतिकरम्) दुःखसंयुक्त प्रसन्नतारिहत विषय में (सततं हारि) इधर-उधर गमन स्रागमन में लगे (तत् विद्यात् रजः) तब समक्षना कि श्चिरजोगुण प्रधान, सत्त्व-गुण स्रोर तमोगुण स्रप्रधान है।। २८।। (स० प्र० नवम सम्०)

🖇 (देहिनाम्) प्रािियों के .....

🛞 (प्रतिपम्) सतोगुरा का विरोधी .....

ग्रात्मा में तमोगुण की प्रधानता की पहचान---

यत्तु स्यान्मोहसंयुक्तमव्यक्तं विषयात्मकम् । स्रप्रतक्यमिवज्ञियं तमस्तदुपधारयेत् ॥ २६ ॥ (१३)

(यत् तु मोहसंयुक्त स्यात्) जब मोह ग्रर्थात् सांसारिक पदार्थों में फंसा हुआ ग्रात्मा श्रीर मन हो, (ग्रव्यक्तम्) जब ग्रात्मा श्रीर मन में कुछ विवेक न रहे, (विषयात्मकम्) विषयों में ग्रासक्त, (ग्रप्रतक्यम्) तर्क-वितर्क रहित, (ग्रविज्ञेयम्) जानने के योग्य न हो, (तत् + उपधारयेत् तमः) तब निश्चय समभना चाहिए कि इस समय मुभ में तमोगुण प्रधान, ग्रीर सत्त्व गुरा तथा रजोगुरा ग्रप्रधान है। १६।। (स॰ प्र॰ नवम सम्॰)

त्रयासामि चैतेषां गुसानां यः फलोदयः। अग्रचो मध्यो जघन्यश्च तं प्रवक्ष्याम्यशेषतः॥ ३०॥ (१४)

#### विशुद्ध-मनुस्मृति:

अब (यः) जो (चैतेषां त्रयाणाम् + अपि अग्रघः मध्यः च जघन्यः फलोदयः) इन तीनों गुणों का उत्तम, मध्यम और निकृष्ट फलोदय होता है (तम् अशेषतः प्रवक्ष्यामि) उसको पूर्ण भाव से कहते हैं ॥ ३०॥ (स० प्र० नवम समु०)

सतोगुएा को प्रत्यक्ष कराने वाले लक्षण-

#### वेदाम्यासस्तपो ज्ञानं शोचमिन्द्रियनिग्रहः । धर्मेक्रियात्मचिन्ता च सास्विकं गुगुलक्षगुम् ॥ ३१ ॥ (१५)

जो (वेदाम्यासः तपः ज्ञानम्) वेदों का स्रम्यास, धर्मानुष्ठान, ज्ञान की वृद्धि (शौचम् + इन्द्रियनिग्रहः) पवित्रता की इच्छा, इन्द्रियों का निग्रह (धर्मिक्रया च स्रात्मिचन्ता) धर्मिक्रया ग्रीर स्रात्मा का चिन्तन होता है (सात्त्विकं गुणलक्षणम्) यही सत्त्वगुण का लक्षण है ॥ ३१ ॥

(स॰ प्र॰ नवम समु॰)

रजोगुण के लक्षण--

#### आरम्भरुचिताऽधैर्यमसत्कार्यपरिग्रहः।

विषयोपसेवा चाजस्रं राजसं गुरालक्षराम् ॥ ३२ ॥ (१६)

जब रजोगुण का उदय, सत्त्वगुण श्रीर तमोगुण का श्रन्तर्भाव होता है तब (श्रारम्भ-रुचिता) श्रारम्भ में रुचिता, (श्रधेर्यम्) धेर्यत्याग (श्रस-त्कार्यपरिग्रहः) श्रसत् कर्मी का ग्रहण, (श्रजस्नं विषय-उपसेवा) निरन्तर विषयों की सेवा में प्रोति होतो है (राजसं गुरालक्षणम्) तभी समभना कि रजोगुण प्रवानता से मुक्त में वर्त रहा है।। ३२।। (स० प्र० नवम समु०) तमोगुण के लक्षण—

## लोभः स्वप्नोऽघृतिः क्रोयं नास्तिक्यं भिन्नवृत्तिता । याचिष्णुता प्रमादश्च तामसं गुणलक्षराम् ॥३३॥ (१७)

जब तमोगुरा का उदय और दोनों का ग्रन्तर्भाव होता है तब (लोभः) ग्रत्यन्त लोभ ग्रथीत् सब पापों का मूल बढ़ता, (स्वप्नः) ग्रत्यन्त ग्रालस्य और निद्रा, (ग्रधृतिः) घैर्य का नाश, (क्रीयम्) क्रूरता का होना (नास्तिक्यम्) नास्तिक्य ग्रथीत् वेद ग्रीर ईश्वर में श्रद्धा का न रहना, (भिन्नवृत्तिता) भिन्न-भिन्न ग्रन्तः करण की वृत्ति (च) ग्रीर (प्रमादः) एकाग्रता का ग्रभाव, (याचिष्णुता) ग्रीर किन्हीं व्यसनों में फंसना होवे, तब (तामसं गुणलक्षणम्) तमोगुण का लक्षण विद्वान् को जानने योग्य है।। ३३।। (सब्प्रवन्तम सम्ब्र)

#### त्रयाणामि चैतेषां गुराानां त्रिषु तिष्ठताम् । इदं सामासिकं ज्ञेयं क्रमशो गुणलक्षराम् ॥ ३४॥ (१८)

(त्रिषु तिष्ठताम्) तीनों कालों [भूत, भविष्यत् ग्रौर वर्तमान] में विद्यमान रहने वाले (एतेषां त्रयाणाम् + ग्रिप गुणानाम्) इन तीनों गुणों के (गुणलक्षणं क्रमशः) 'गुणलक्षणं को कमशः (सामासिकम् इदं ज्ञेयम्) सक्षेप में इस प्रकार [१२।३५-३८] समभें।।३४।।

(स॰ प्र॰ नवम समु०)

तमोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा-

यत्कर्म कृत्वा कुर्वेश्च करिष्यंश्चेव लज्जिति। तज्ज्ञेयं विदुषा सर्वे तामसं गुरालक्षणम्।। ३५।। (१६)

(यत् कर्म कृत्वा) जब प्रपना ग्रात्मा जिस कर्म को करके, (कुर्वन्) करता हुग्रा (च) ग्रौर (करिष्यन् + एव लज्जिति) करने की इच्छा से लज्जा, शंका ग्रौर भय को प्राप्त होवे (तत् ज्ञेयं सर्वं तामसं गुएगलक्षणम्) तब जानो कि मुभ में प्रवृद्ध तमोगुण है।। ३५।। (स॰ प्र॰ नवम समु॰)

रजोगुरगी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा-

येनास्मिन्कर्मणा लोके ख्यातिमिच्छति पुष्कलाम् । न च शोचत्यसंपत्तौ तद्विज्ञेयं तु राजसम् ॥३६॥ (२०)

(येन कर्मणा) जिस कर्म से (ग्रस्मिन् लोके) इस लोक में जीवात्मा (पुष्कलां ख्यातिम् + इच्छिति) पुष्कल प्रसिद्धि चाहता, (ग्रसंपत्ती न शोचिति) दरिद्रता होने में भो चारण, भाट ग्रादि को [ग्रपनो प्रसिद्धि के लिए] दान देना नहीं छोड़ता, (तत् विज्ञेयं तु राजसम्) तब समक्षना कि मुक्त में रजोगुण प्रबल है।। ३६।। (स० प्र० नवम समु०)

सतोगुणी कर्म की संक्षिप्त परिभाषा—

यत्सर्वेगोच्छति ज्ञातुं यन्न लज्जिति चाचरन्। येन तुष्यति चात्माऽस्य तत्सत्त्वगुणलक्षणम्।। ३७ ॥ (२१)

ग्रीर जब मनुष्य का म्रात्मा (सर्वेण ज्ञातुम् + इच्छिति) सब से जानने को चाहे, गुण ग्रहण करता जाये, (यत् च म्राचरन् न लज्जिति) प्रच्छे कामों में लज्जा न करे (च) ग्रीर (येन म्रस्य ग्रात्मा तुष्यिति) जिस कर्म से ग्रात्मा प्रसन्न होवे ग्रर्थात् धर्माचरण ही में रुचि रहे (तत् सत्त्व-गुणलक्षणम्) तब समभना कि मुभ में सत्त्वगुण प्रवल है।। ३७।। (स० प्र० नवम सम्०)

तीनों गुणों के प्रधान उद्देश्य व पारस्परिक श्रेष्ठता-

तमसो लक्षणं कामो रजसस्त्वर्थं उच्यते। सत्त्वस्य लक्षणं धर्मः श्रेष्ठियमेषां यथोत्तरम्॥ ३८॥ (२२)

(तमसः लक्षणं कामः) तमोगुण का लक्षण काम, (रजसः तु+ग्नयंः) रजोगुण का ग्रर्थसंग्रह की इच्छा, (सत्त्वस्य लक्षणं धर्मः) सत्त्वगुण का लक्षण घर्मसेवा करना है, (एषां यथोत्तरं श्रेष्ठचम्) परन्तु तमोगुण से रजोगुण ग्रीर रजोगुण से सत्त्वगुण श्रेष्ठ है।। ३८।। (स०प्र० नवम समु०)

> येन यस्तु गुऐानेषां संसारान्त्रतिपद्यते । तान्समासेन वक्ष्यामि गर्वस्यास्य यथाक्रमम् ॥ ३६ ॥ (२३)

(एषाम्) इन तीन गुणों में (येन गुणोन) जिस गुणा से (यः तु) जो मनुष्य (संसारान् प्रतिपद्यते) जिस सांसारिक गति को प्राप्त करता है (तान्) उन सबको (ग्रस्य सर्वस्य यथाक्रम समासेन वक्ष्यामि) समस्त संसार के क्रम से, संक्षेप से कहुँगा।। ३६ ।।

''म्रब जिस-जिस गुणों सं, जिस-जिस गित को जीव प्राप्त होता है, उस-उस को म्रागे लिखते हैं।'' (स॰ प्र॰ नवम समु०)

तीन गुर्णों के ब्राघार पर तीन गतियाँ—

देवत्वं सात्त्विका यान्ति मनुष्यत्वं च राजसाः । तिर्यक्त्वं तामसा नित्यमित्येषा त्रिविधा गतिः ॥ ४० ॥ (२४)

(सात्त्विकाः देवत्वम्) जो मनुष्य सात्त्विक हैं वे देव स्रर्थात् विद्वान्, (राजसाः मनुष्यत्वम्) जो रजोगुर्गो होते हैं वे मध्यम मनुष्य, (च) स्रोर (तामसाः तियंवत्वम्) जो तमोगुणयुक्त होते हैं वे नीचगति को (यान्ति) प्राप्त करते हैं. (इति +एषा त्रिविधा गितः) इस प्रकार यह त्रिविध गित है। ४०।। (स॰ प्र०नवम समु०)

अर्जुट्यी ल्डन्स: देव शब्द के प्रयंज्ञान एवं देवकोटि के व्यक्तियों के विषय में विस्तृत जानकारी के लिए २।१५१ पर 'देव' विषयक श्रनुशीलन द्रष्टव्य है।

तीन गृतियों के कर्म, विद्या के ब्राधार पर तीन गौण गृतिया —

त्रिविधा त्रिविधेवा तु विज्ञेया गौिएकी गतिः। अधमा मध्यमाऽग्रचा च कर्मविद्या विशेषतः॥ ४१॥ (२५) (एषा त्रिविधा) ये तीन प्रकार की [सत्त्व, रज, तम] गतियाँ (कर्मविद्या विशेषतः) कर्म भ्रौर विद्या की विशेषताश्रों के श्राघार पर प्रत्येक की पुनः (श्रधमा, मध्यमा च अग्रघा) श्रधम, मध्यम श्रौर उत्तम भेद से (त्रिविधा गौणिकी गितः विज्ञेया) तीन-तीन प्रकार की गौण गितयाँ होती हैं [१ । ४२-५०] ॥ ४१॥

## तीन गतियों के तीन-तीन भेद ग्रौर तदनुसार जन्मावस्थाग्रों के फल

तामस गतियों के तीन भेद-

स्थावराः कृमिकीटाश्च मत्स्याः सर्पाश्च सक्तच्छपाः । पश्चशच्च मृगाश्चैव जघन्या तामसी गतिः ॥४२॥(२६)

(जघन्या तामसी) जो ग्रत्यन्त तमोगुणी हैं वे (स्थाधराः) स्थावर वृक्षादि [१। ४६-४६] (कृमिकीटाः मत्स्याः सर्पाः सकच्छपाः पशवश्च मृगाः) कृमि, कोट, मत्स्य, सर्प, कच्छप, पशु ग्रीर मृग के जन्म को प्राप्त होते हैं ॥ ४२ ॥ (स० प्रकृतवम समुक्)

> हस्तिनश्च तुरंगाश्च शूद्रा म्लेच्छाश्च गहिताः । सिहा व्याच्रा वराहाश्च मध्यमा तामसी गतिः ॥ ४३ ॥ (२७)

(मध्यमा तामसी गितः) जो मध्यस तमोगुग्गी हैं वे (हस्तिनः तुरंगाः) हाथी, घोड़ा, (शूद्राः म्लेच्छाः निन्दिताः) शूद्र, म्लेच्छ, निन्दित कर्म करने हारे, (सिंहाः व्याघ्राः वराहाः) सिंह, व्याघ्र, वराह स्रर्थात् सूकर के जन्म को प्राप्त होते हैं।। ४३।। (स० प्र० नवम समु०)

चारणाइच सुवर्णाइच पुरुषाइचैव दाम्भिकाः।
रक्षांसि च पिशाचाइच तामसीषूत्तमा गतिः।। ४४॥ (२८)

(तामसीषु उत्तमा गितः) जो उत्तम तमोगुर्गी हैं वे (चारणाः सुपर्णाः दाम्भिकाः पुरुषाः) चारण=जो कि किवत्त, दोहा ग्रादि बनाकर मनुष्यों की प्रशंसा करते हैं, सुन्दर पक्षी, दाम्भिक पुरुष ग्रथीत् ग्रपने सुख के लिए ग्रपनी प्रशंसा करने हारे, (रक्षांसि पिशाचाः) राक्षस जो हिंसक, पिशाच = ग्रनाचारी ग्रथीत् मद्य ग्रादि के ग्राहारकर्ता ग्रीर मिलन रहते हैं वह उत्तम तमोगुर्ग के कर्म का फल है।। ४४।। (स० प्र० नवम सम्०)

आन्य शिक्ताः राक्षस और पिशाच शब्दों पर विस्तृत विवेचन ३।३३-३४ की समीक्षां में देखिये।

राजस गतियों के तीन भेद-

भत्ला मल्ला नटाइचैव पुरुषाः शस्त्रवृत्तयः।

द्यूतपानप्रसक्ताक्च जघन्या राजसी गतिः।। ४५।। (२६)

(जघन्या राजसी गितः) जो अधम रजोगुणी हैं वे (भल्लाः) भल्ला अर्थात् तलवार आदि से मारने वा कुदार आदि से खोदने हारे, (मल्लाः) मल्ला अर्थात् नौका आदि के चलाने वाले, (नटाः) नट, जो बांस आदि पर कला, कूदना, चढ़ना-उतरना आदि करते हैं, (शस्त्रवृत्तयः पुरुषाः) शस्त्र-धारी भृत्य, (व) और (मद्यपानप्रसक्ताः) मद्य पीने में आसक्त हों, ऐसे जन्म नीच रजोगुण का फल हैं।। ४४।। (स॰ प्र० नवम समु०)

राजानः क्षत्रियाश्चेव राज्ञां चैत पुरोहिताः । वादयुद्धप्रधानाश्च मध्यमा राजसी गतिः ॥ ४६ ॥ (३०)

(मघ्यमा राजसी गितः) जो मघ्यम रजोगुर्गी होते हैं वे (राजानः क्षित्रयाः) राजा, क्षित्रयवर्णस्थ, (राज्ञां पुरोहिताः) राजाग्रों के पुरोहित, (वादयुद्धप्रधानाः) वाद-विवाद करने वाले-दूत प्राड्विवाक=वकील, वैरिस्टर, युद्धविभाग के ग्रध्यक्ष के जन्म पाते हैं।। ४६।।

(स॰ प्र॰ नवमसम्०)

गन्धर्वा गुहाका यक्षा विबुधानुचराइच ये । तथैवाप्सरसः सर्वा राजसीषूत्तमा गतिः॥४७॥ (३१)

(राजसीषु उत्तमा गितः) जो उत्तम रजोगुणी हैं वे (गंधर्वाः) गंधर्व = गाने वाले, (गृह्यकाः) गृह्यक=वादित्र बजाने वाले, (ग्रक्षाः) यक्ष = घनाढच, (विबुधा अनुचराः) विद्वानों के सेवक, (तथा + एव सर्वाः अप्सरसः) श्रीर अप्सरा अर्थात् जो उत्तम रूप वाली स्त्री का जन्म पाते हैं।। ४७।।
(स० प्र० नवमसम०)

अन्य शिल्डन्य: गन्धर्व शब्द पर विस्तृत प्रामाणिक विवेचन ३।३२ की समीक्षा में द्रष्टव्य है।

सात्त्विक गतियों के तीन भेद-

तापसा यतयो विष्रा ये च वैमानिका गणाः। नक्षत्राणि च दर्याञ्च प्रथमा सात्त्विकी गतिः॥४८॥ (३२)

(तापसाः) जो तपस्वी, (यतयः) यति, सन्यासी, (विप्राः) वेदपाठी, (वैमानिका गएगाः) विमान के चलाने वाले, (नक्षत्राणि) ज्योतिषी, (च) भ्रौर (दैत्याः) देत्य श्रर्थात् देहपोषक मनुष्य होते हैं उनको (प्रथमा आनुश्चिरिङ्काः ४८ वें इलोक के प्रचलित अयं में प्रशुद्धि—टीका-कारों ने इस रलोक में ग्राये 'नक्षत्र' शब्द का जड़ नक्षत्र विशेष ग्रथं किया है, जो मनु की मान्यता के विरुद्ध है। १२। २३, २५, ३५, ३७, ४०, ५१ रलोकों के ग्रनुसार इन क्लोकों में जीव की गतियों का निरूपण किया गया है, जड़ वस्तुर्ग्नों का नहीं। नक्षत्र कोई योनिविशेष नहीं हैं। वे तो जड़ पदार्थ हैं ग्रतः यह ग्रथं सही नहीं है। इस भाष्य में किया गया लाक्षणिक ग्रथं 'ज्योतिषी' ग्रथांत् 'नक्षत्र-विज्ञान का वेत्ता' ग्रथं मनु-सम्मत है। यहाँ लक्षणा शब्दशक्ति से ही अर्थ की निष्पत्ति होगी।

#### यज्वान ऋषयो देवा वेदा ज्योतीं विवत्सराः। पितरक्वैव साध्याक्व द्वितीया सात्त्विकी गतिः।। ४६ ॥ (३३)

(द्वितीया सात्त्विकी गतिः) जो मध्यम सत्त्वगुण्युक्त होकर कर्म करते हैं वे जीव (यज्वानः) यज्ञकर्त्ता, (ऋषयः देवाः) वेदार्थवित् विद्वान्, (वेदाः ज्योतीषि वत्सराः) वेद, विद्युत् म्रादि भ्रीर काल-विद्या के ज्ञाता, (पितरः) रक्षक, ज्ञानी (च) भ्रीर (साध्याः) साध्य = कार्यसिद्धि के लिए सेवन करने योग्य मध्यापक का जन्म पाते हैं।। ४६।।

(स॰ प्र॰ नवम समु॰) रे

#### अन्य र्योट्डन : ४६ वें श्लोक के प्रचलित अर्थ में प्रशुद्धि—

- (१) टीकाकारों ने 'ज्योतींषि' का 'ध्रुव तारे' ग्रादि ग्रर्थ किया है, यह १२।२३, २४, ३४, ३७, ४०, ४१ श्लोकों के संकेत के विरुद्ध है। जड़ वस्तु की कोई योनिविशेष नहीं होती। यह प्रसंग जीवों की योनियों का है। इसका लाक्षणिक अर्थ 'विद्युत श्रादि के ज्ञाता' ही संगत है।
- (२) देव, साध्य श्रीर पितरों की पृथक् योनिविशेष की कल्पना कपोलकित्पत है। मनु के मत में देव श्रीर पितर मनुष्यों के ही स्तरविशेष हैं [इस विषयक विस्तृत विवेचन २।१५१ (२।१७६) की समीक्षा में द्रष्टव्य है,] साध्यविषयक समीक्षा १।२२ पर द्रष्टव्य है]।

कुः [प्रचलित ग्रयं—तपस्वी (वानप्रस्थ), यति (संन्यासी-भिक्षु), ब्राह्मण, वैमानिक गएा, नक्षत्र ग्रीर दैत्य, जघन्य सात्त्विकी गतियाँ हैं ॥ ४८॥ ]

त्ध [प्रचलित प्रयं — यज्वा (विधिपूर्वक ग्रनुष्ठान किये हुए), ऋषि, देव, वेद (इतिहास-प्रसिद्ध शरीरधारी वेदाभिमानी देवविशेष), ज्योति (ध्रुव ग्रादि), वर्ष (इतिहास प्रसिद्ध शरीरधारी संवत्सर), पितर (सोमप ग्रादि), और साध्य (देव-योनि-विशेष); ये मध्यम सात्त्विकी गतियाँ हैं ॥ ४६ ॥ ]

#### ब्रह्मा विश्वसृजो धर्मो महानव्यक्तमेव च। उत्तमां सात्त्विकोमेनां गतिमाहर्मनीषिणः ॥ ५०॥ (३४)

(उत्तमां सात्त्विकीं गितम्) जो उत्तम सत्त्वगुण्युक्त होके उत्तम कर्म करते हैं वे (ब्रह्मा) ब्रह्मा सब वेदों का वेता, (विश्वसृजः) विश्वसृज सब सृष्टिक्रम विद्या को जानकर विविध विमानादि यानों को बनाने हारे, (धर्मः) धार्मिक, (महान् च प्रव्यक्तम् + एव) सर्वोत्तम बुद्धियुक्त ग्रौर ग्रव्यक्त के जन्म ग्रौर प्रकृतिविशित्व सिद्धि की प्राप्त होते हैं।। ५०।।

(स॰ प्र॰ नवमसमु॰) निः

अन्तु श्री टिंडनः (१) ५० वें इलोक के प्रचलित अर्थ में अशुद्धि—(१) इस क्लोक में टीकाकारों द्वारा 'ब्रह्मा' और 'विक्वगुजः' से मरीचि आदि केवल ब्रह्मा से कुछ व्यक्तियों का ग्रहण करना मनुसम्मत नहीं है। चतुर्मुं ख ब्रह्मा की कल्पना निराघार है। इसी प्रकार मरीचि आदि भो 'विक्वगुज' नहीं हैं। मृष्टि-स्रष्टा तो केवल ईश्वर को बताया है [१।६, १४-१५, १६, २२, ३३।।]। ये तीनों पूर्व क्लोक में ऋषिकोटि के ही अन्तर्गत आ जाते हैं। मनुस्मृति में इनसे सम्बद्ध प्रसंग अनेक आधारों पर प्रक्षिप्त सिद्ध होता है [१।११-१३,३२-४१, ५०, ५१ की समीक्षा]। इनका अर्थ 'ब्रह्मा—सव वेदों का वेत्ता' और विक्वमुजः—सव मृष्टि को जानकर विविध विमानवादि यानों को बनाने हारे' यही संगत है। (२) इसी प्रकार 'धर्म' 'महान्' और 'अञ्यक्त' ये अमूत्तं और जड़ पदार्थ हैं, इनकी कोई योनिविशेष नहीं होती। यहाँ केवल जीवों की योनियों के वर्णन का प्रसंग है, अतः इनके लाक्षणिक अर्थ ही प्रसंगसमत हैं।

(२) प्रकृतिविशित्व सिद्धि का विवेचन — प्रव्यक्त 'मूल प्रकृति' को कहते हैं। ग्रव्यक्त से यहाँ ग्रभिप्राय उन योगी जनों से है जो 'प्रकृतिविशित्व' की सिद्धि प्राप्त कर लेते हैं। ऐसे योगी उत्तम सान्त्विक गति को प्राप्त होते हैं।

प्रकृति वशित्वसिद्धि का वर्णन योगदर्शन में श्राया है-

"ततो मनोजिबत्वं विकरणभावः प्रधानजयश्च।" [विभूति० ४८]

ग्रथीत्—इन्द्रियजय सिद्धि होने पर पुनः इन्द्रियों की विषयग्रहणवृत्ति में संयम करने से, मन के समान इन्द्रियों में गतिशीलता — स्पूर्ति ग्रीर शक्ति ग्राना, शरीर की ग्रपेक्षा के विना सूक्ष्म और दूरस्थ विषयों के ज्ञान की प्राप्ति ग्रीर प्रधानजय — प्रकृति के विकारों को वश में करना; ये तीन सिद्धियाँ योगी को प्राप्त हो जाती हैं।

<sup>ा (</sup>चतुर्मुख), विश्वसम्बद्धा (चतुर्मुख), विश्वसम्बद्धा (मरीचि ग्रादि), (शरीर-धारी) धर्म, महान्, ग्रव्यक्त (सांख्यप्रसिद्ध दो तत्त्वविशेष); इनको विद्वान् उत्तम सात्त्विक गतिया कहते हैं ॥ ५०॥]

प्रधानजय ही प्रकृतिविशत्व सिद्धि है। इसकी सिद्धि पर योगी प्राकृतिक विकारों से अवाधित रहकर कार्य कर सकता है। योगदर्शन में इस सिद्धि को 'मधु-प्रतीका' कहा है, जिसका अर्थ है 'मोक्षानन्द की प्रतीकरूप' सिद्धि। इसके बाद योगी मोक्षप्राप्ति की स्थिति में पहुंच जाता है।

एष सर्वः समुद्दिष्टस्त्रिप्रकारस्य कर्मणः। त्रिविधस्त्रिविधः कृत्स्नः संसारः सार्वभौतिकः ॥ ५१ ॥ (३५)

(त्रिप्रकारस्य कर्मणः) मन, वचन, शरीर के भेद से तीन प्रकार के कर्मों का (त्रिविधः) सतोगुण, रजोगुण श्रीर तमोगुण नामक तीन प्रकार का फल, तथा (त्रिविधः) फिर उनकी उत्तम, मध्यम, श्रधम भेद से तीन-तोन गितयों वाले (सार्वभोतिकः कृत्सनः संसारः) सर्वभूतयुक्त सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति का (एषः सर्वः समुद्दिष्टः) यह पूर्ण वर्णन किया।। ५१।।

(स० प्र० नवम समू०)

विषयों में ग्रासिनत से ग्रीर ग्रधमंसेवन से दु:खरूप जन्मों की प्राप्ति-

इन्द्रियाणां प्रसंगेन धर्मस्यासेवनेन च। पापान् संयान्ति संसारानविद्वांसो नराधमाः ॥ ५२ ॥ (३६)

(इन्द्रियाएगं प्रसंगेन) जो इन्द्रियों के वश होकर विषयी (धर्मस्य + ग्रमें को छोड़कर ग्रधर्म करने हारे (ग्रविद्वांसः) ग्रविद्वान् हैं (नराधमाः पापान् संसारान् संयान्ति) वे मनुष्यों में नीच जन्म, बुरे-बुरे दुःखरूप जन्म को पाते हैं।। ५२।। (स० प्र० नवम समु०)

विषयों के सेवन से पाप-योनियों की प्राप्त-

यथा यथा निषेवन्ते विषय।न्विषयात्मकाः । तथा तथा कुशलता तेषां तेषूपजायते ॥ ७३ ॥ (३७)

(विषयात्मकाः) विषयी स्वभाव के मनुष्य (यथा-यथा विषयान् निषेवन्ते) जैसे-जैसे विषयों का सेवन करते हैं (तथा तथा) वैसे-वैसे (तेषु तेषां कुशलता + उपजायते) उन विषयों में उनकी ग्रासक्ति ग्रधिक बढ़ती जाती है।। ७३।।

तेऽम्यासात्कर्मगां तेषां पापानामल्पबुद्धयः । संप्राप्त्रवन्ति दःखानि तासु तास्विह योनिषु ॥ ७४ ॥ (३८)

िकर (ते ग्रह्पबुद्धयः) वे मन्दबुद्धि मनुष्य (तेषा पापानां कर्मणाम् +ग्रम्यासात्) उन विषयों से उत्पन्न पापकर्मों को बारम्बार करते हैं, ग्रीर उनके कारण पुनः (तासु-तासु योनिषु) पापकर्मों से प्राप्त होने वाली उन-उन योनियों में ग्रर्थात् जिस पाप से योनि प्राप्त होती है [१२। ३६-५१] विशुद्ध-मनुस्मृति:

उसे प्राप्त करके (इह) इसी संसार में (दु:खानि प्राप्नुवन्ति) दु:खों को भोगते हैं।।७४।।

ग्रासक्ति-निरासक्ति के ग्रनुसार फलप्राप्ति—

याहशेन तु भावेन यद्यत्कर्म निषेवते। ताहशेन शरीरेगा तत्तत्फलमुपाइनुते॥ ६१॥ (३६)

मनुष्य (याद्दशेन तु भावेन) जैसी अच्छी या बुरी भावना से और उनमें वैसी दृढ आसिन्त या निरासिन्त है उसके अनुसार (यतयत् कर्मनिषेवते) जैसा अच्छा या बुरा कर्म करता है, (ताद्दशेन शरीरेण) वैसे-वैसे ही शरीर पाकर (तत्तत् फलम् + उपाश्नुते) उन कर्मों के फलों को भोगता है।। ८१।।

अप्र क्यो ट्यं का स्वायक है — "यदा भावेन भवित सर्वभावेषु निस्पृष्टः। तदा सुखमवाप्नोति प्रेत्य चेह च शाश्वतम्।" — 'जब व्यक्ति सब पदार्थों में प्रपने भाव से निःस्पृह हो जाता है तो वह लौकिक ग्रौर मोक्षसुख को प्राप्त करता है। इसी ग्राधार पर यहाँ वर्णन है। जो व्यक्ति जितनी इढ़ स्पृहा — आसिक्त या निःस्पृहा — ग्रनांसिक्त से कर्म-सेवन करेगा, उसे उसी के ग्रनुसार कम-अधिक ग्रच्छा-बुरा फल मिलेगा।

निःश्रेयसकर कर्मी का वर्णन-

एष सर्वः समुहिष्टः कर्मगां वः फलोदयः । निःश्रेयसकरं कर्म विप्रस्येदं निवोधत ॥ द२ ॥ (४०)

(एषः) यह [१२। ३-=१] (कर्मणां फलोदयः) कर्मों के फल का उद्भव (सर्वः) सम्पूर्ण रूप में (वः समुद्दिष्टः) तुमसे कहा ।

ग्रव (विप्रस्य) विद्वानों या ब्राह्मण ग्रादि द्विजों के (निःश्रेयसकर कर्म निबोधत—) मोक्षदायक कर्मों को सूनो ॥ ६२ ॥

छह निःश्रेयसकर कर्म-

वेदाभ्यासस्तपोज्ञानमिन्द्रियाणां च संयमः । धर्मक्रियाऽत्मचिन्ता च निःश्रेयसकरं परम् ॥ ८३ ॥ (४१)

(वेदाभ्यासः, तपः, ज्ञानम्, इन्द्रियाणां संयमः, धर्मक्रिया, च म्रात्म-चिन्ता) वेदों का ग्रभ्यास [१२।६४-१०३], तप=त्रतसाधना [१२। १०४], ज्ञान=सत्यिवद्याम्रों की प्राप्ति [१२।१०४], इन्द्रियसंयम [१२। ६२], धर्मक्रिया=धर्मपालन एवं यज्ञ म्रादि धार्मिक क्रियाम्रों का श्रनुष्ठान श्रौर ग्रात्मचिन्ता चपरमात्मा का ज्ञान एवं घ्यान, ये छः (निःश्रीयसकर परम्) मोक्ष प्रदान करने वाले सर्वोत्तम कर्म हैं ।। द३ ।। ॎ ।

अन्तर्शी का स्लोक में पाठभेद— उपलब्ध संस्करणों में इस इलोक के तृतीय पाद में "ग्रहिंसा गुरुसेवा च" पाठ मिलता है। यह पाठभेद किया गया है जो मनुस्मृति के अनुरूप नहीं है। यहां "धर्मिक्याऽस्मिचिन्ता च" पाठ ही उपयुक्त है। इसकी पुष्टि में निम्न प्रमाण हैं —

- (१) ८३ वें श्लोक में निःश्रेयस कर्मों की परिगणना है, परिगणना के बाद छह कर्मों से सम्बन्धित व्याख्यान ८५-११५ श्लोकों में है। इस व्याख्यान में 'श्र्राहिसा' श्रीर 'गुरुसेवा' का कहीं उल्लेख नहीं है, श्रिपतु 'श्रात्मज्ञान' श्रीर 'धर्मक्रिया' का है। श्लो-कार्थ में तत्तत् वर्णन वाले श्लोकों की संख्या दे दी है।
- (२) मनु ने सात्त्विक कर्मों को ही निःश्रेयस कर्म माना है। इस श्लोक में अन्य सभी कर्म तो वही हैं, केवल दो यें पाठभेद कर दिया है। सात्त्विक कर्मों का वर्णन १२। ३१ में है। वही पाठ यहाँ ग्रहण करना मनुसम्मत है क्यों कि वही कर्म मनु-मत से सर्वश्रेष्ठ हैं और दही मुक्तिदायक हो सकते हैं। अतः प्रस्तुत पाठ सही है।

#### आत्म-ज्ञान का वर्णन

ग्रात्मज्ञान सर्वश्रेष्ठ धर्म है---

सर्वेषामि चैतेषामात्मज्ञानं परं स्मृतम् । तद्धचप्रचं सर्वेविद्यानां प्राप्यते ह्यमृतं ततः ॥६५॥ (४२)

(एषां सर्वेषाम् + ग्रिपि) इन सब [१२। ८३] कर्मों में (ग्रात्मज्ञानं परं स्मृतम्) 'परमात्मज्ञान' सर्वेश्वेष्ठ कर्म माना है, (तत् + हि सर्विचि नाम् ग्रिप्रचम्) यह सब विद्यान्त्रों में सर्वप्रमुख कर्म है (ततः श्रमृतं प्राप्यते) इससे मुक्ति प्राप्त होती है।। ८४।।

सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मिनि । समं पत्रयन्नात्मयाजी स्वाराज्यमधिगच्छति ॥ ६१ ॥ (४३)

(सर्वभूतेषु म्रात्मानम्) सब चराचर पदार्थो एवं प्राश्मियों में पर-मात्मा की व्यापकता को (च) भौर (म्रात्मिन) परमात्मा में (सर्वभूतानि)

क प्रचलित अर्थ — इस श्लोक के तृतीय पाद में 'धर्मक्रिया आत्मचिन्ता च' के स्थान पर प्रचलित संस्करणों में ,, आहिसा गुरुसेवा च" पाठ मिलता है। तदनुसार प्रचलित अर्थ इस प्रकार है—(उपनिषद् के सहित) वेद का अभ्यास, (प्राजापत्य आदि) तप, (ब्रह्मविषयक) ज्ञान, इन्द्रियों का संयम, प्रहिंसा और गुरुजनों की सेवा; ये ब्राह्मणों के लिए श्रेष्ठ मोक्षसाधक छः कर्म हैं॥ ६३॥]

सब पदार्थों एवं प्राणियों के आश्रय को (समं पश्यत्) समानभाव से देखता हुआ अर्थात् यथार्थ ज्ञानपूर्वक सर्वत्र परमात्मा की स्थिति का अनुभव कर सर्वदा उसी का ध्यान करता हुआ (आत्मयाजी) परमात्मा का उपासक मनुष्य (स्वाराज्यम् + अधिगच्छिति) परमात्मसुख अर्थात् मोक्ष को प्राप्त कर लेता है।। ६१।।

अनुश्री का सः (२) 'स्वाराज्यम्' का सर्थ — 'स्वप्रकाशेन शक्त्या वा चराचरं जगत् राजयित प्रकाशयित सः स्वराट् — ब्रह्म — जो प्रपने प्रकाश या वल से समस्त चराचर जगत् को प्रकाशित — उत्पन्न करता है, वह परमात्मा । स्रथवा 'स्वप्रकाशेन राजते प्रकाशते इति स्वराट् — ब्रह्म, तस्य भावः स्वाराज्यम् — ब्रह्मत्वम्' — जो स्वप्रकाश से प्रकाशित होता है वह ब्रह्म — परमात्मा है। स्वराट् का भाव 'स्वाराज्य — ब्रह्मत्व प्राप्ति' है स्रर्थात् मुक्ति को प्राप्त हो जाना।

(२) इलोक की वेदमन्त्र से तुलना — इलोकोक्त मान्यता का स्राधार वेद है। इस पर निम्न मन्त्र से प्रकाश पड़ता है, तुलनार्थं द्रष्टव्य है—

यस्मिन् सर्वाणि भूतानि आत्मैवाभूद् विजानतः।

तत्र कः मोहः कः शोकऽएकत्वसनुपश्यतः।। यजु०४०।७॥।

ग्रथं—'' (यस्निन्) जिस परमात्मा, ज्ञान-विज्ञान ग्रथवा धर्म के विषय में (विजानतः) सम्यक् ज्ञाता जन के लिए (सर्वाणि) सब (भूतानि) प्राणी (ग्रात्मा) ग्रयने ग्रात्मा के समान (एव) ही (ग्रभूत्) होते हैं; (तत्र) उस परमात्मा में विराजमान (एकत्वम्) परमात्मा के एकत्व को (ग्रनुपश्यतः) ठीक-ठीक योगाम्यास के द्वारा साक्षात् देखने वाले योगी जन को (कः) क्या (मोहः) मोह ग्रीर (कः) क्या (शोकः) क्लेश (ग्रभूत्) होता है।।" [यजु० भाष्य ऋ० दया०]

भाव यह है कि व**ह** विद्वान् शोक-मोह भादि से ऊपर उठकर परमात्मा को प्राप्त कर लेता है।

इस भाव की तुलना के लिए १२। ११६, १२५ श्लोक एवं उन पर ब्रनुशीलन भी द्रष्टव्य है।

(३) ब्रात्मयाजी की ब्युत्पत्ति एवं अर्थ—'ब्रात्मित यजते इति ब्रात्मयाजी' अर्थात् जो परमात्मा में यजन करता है, उसकी संगति एवं उसका व्यान करता है। परमात्मा के उस उपासक को 'ब्रात्मयाजी' कहते हैं।

### (२) इन्द्रियसंयम का वर्णन

म्रात्मज्ञान, इन्द्रियसंयम का कथन म्रौर इनसे जन्मसाफल्य —

यथोक्तान्यपि कर्मािग परिहाय द्विजोत्तमः। आत्मज्ञाने शमे च स्याद्वेदाभ्यासे च यत्नवान्।।६२। (४४) (द्विजोत्तमः) श्रेष्ठ द्विज (यथोक्तानि + श्रिप कर्माणि परिहाय) उसके लिए विहित यज्ञ ग्रादि कर्मों को [संन्यासी ग्रवस्था में ] छोड़ कर [३। ३४, ४३] भी (ग्रात्मज्ञाने शमे च वेदाभ्यासे यत्नवान् स्थात्) परमात्मज्ञान, इन्द्रिसंयम [२। ६५-७५] ग्रीर वेदाभ्यास = वेद के चिन्तन-मनन में प्रयत्नशील ग्रवश्य रहे ग्रथीत् इनको किसी भी ग्रवस्था में न छोड़े।। ६२।।

एतद्धि जन्मसाफल्यं ब्राह्मणस्य विशेषतः । प्राप्येतत्कृतकृत्यो हि द्विजो भवति नान्यथा ॥ ६३॥ (४५)

(एतत् हि) ये [१२।६२] तीनों कर्म द्विजों के, (विशेषतः ब्राह्म-णस्य जन्मसाफल्यम्) विशेष रूप से ब्राह्मएग के जन्म को सफल बनाने वाले हैं। (द्विजः) द्विज व्यक्ति (एतत् प्राप्य हि कृतकृत्यः भवति) इनका पालन करके ही कर्त्तं व्यों की पूर्णता प्राप्त करता है, (ग्रन्यथान) इनके बिना नहीं।। ६३।।

अत्यु श्री टिंड न्यः बाह्मण को विशेष रूप से इसलिए कहा गया है क्योंकि बाह्मण के जीवन का प्रमुख उद्देश्य ही परमात्मा-प्राप्ति होता है।

### (३) वेदाभ्यास का वर्णन

वेद सबका चक्षु है--

वितृदेवमनुष्याणां वेदश्चक्षुः सनातनम् । स्रशक्यं चाप्रमेयं च वेदशास्त्रमिति स्थितिः ॥ ६४ ॥ (४६)

(पितृ-देव-मनुष्याणाम्) पितृ-संज्ञक रक्षक ग्रोर पालक पिता ग्रादि, विद्वान् ग्रोर ग्रन्य मनुष्यों का (वेद: सनातनं चक्षुः) वेद सनातनं नेत्र मार्गप्रदर्शक है, (च) ग्रीर वह (ग्रशक्यम्) ग्रशक्य ग्रर्थात् जिसे कोई पुरुष नहीं बना सकता, इस लिए ग्रपौरुषेय है, (च) तथा (ग्रप्रमेयम्) ग्रनन्त सत्यविद्याग्रों से युक्त है, (इति स्थितिः) ऐसी निश्चित मान्यता है ॥१४॥

अर्जुटारिटा : १। ३, २३ में भी वेद को स्रपौरुषेय, स्रप्रमेय कहा गया है।

वेदविरुद्ध-शास्त्र अप्रामाणिक---

या वेदबाह्याः स्मृतयो यादच कादच कुदृष्ट्यः। सर्वास्ता निष्कलाः प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः।।६५।। (४७)

(याः स्मृतयः वेदवाह्याः) जो ग्रन्थ वेदबाह्य, (याः च काः च कुद्द्यः) कुत्सित पुरुषों के बनाये, संसार को दुः खसागर में डुबोने वाले हैं, (ताः सर्वाः निष्फलाः) वे सब निष्फल (प्रेत्य तमोनिष्ठाः हि स्मृताः)

असत्य, अन्धकाररूप इस लोक और परलोक में दुःखदायक हैं ।। ६५ ।। (स० प्र० एकादश समु०)

> उत्पद्यन्ते चयवन्ते च यान्यतोऽन्यानि कानिचित्। तान्यवीक्कालिकतया निष्फलान्यनृतानि च ॥ ६६ ॥ (४८)

(यानि + ग्रतः ग्रन्यानि कानिचित् उत्पद्यन्ते) जो इन वेदों से विरुद्ध ग्रन्थ उत्पन्न होते हैं (तानि + ग्रवीक् कालिकतया च्यवन्ते) वे ग्राधुनिक होने से शीघ्र नष्ट हो जाते हैं, (निष्फलानि च ग्रनृतानि) उनका मानना निष्फल ग्रौर भूठा है।। ६६।। (स० प्र० एकादश समु०)

आनुशीला : मर्वाक् काल से अभिप्राय—यहां वेदिवरुद्ध ग्रन्थों के आधुनिक होने से ग्रभिप्राय यह है कि वेदों की मान्यताएँ प्राचीनतम एवं सनातन हैं, किन्तु वेदिवरुद्ध ग्रन्थों की मान्यताएँ परवर्ती हैं। ग्रीर वे सत्य न होने से; बनती हैं फिर नष्ट हो जाती हैं। वेदों की मान्यताग्रों की तरह सनातन नहीं। ईश्वरीय ज्ञान होने से वेदों की मान्यताएँ सनातन हैं।

वेद से वर्ण, ग्राश्रम, लोक, काल ग्राद्धि का ज्ञान--

चातुर्वर्ण्यं त्रयो लोकोश्चत्वारश्चाश्रमाः पृथक्। भूतं भव्यं भविष्यं च सर्वं वेदात्प्रसिध्यति।। ६७।। (४६)

(चातुर्वण्यम्) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, ये चार वर्ण श्रीर इनकी व्यवस्था, (त्रयः लोकाः) पृथ्वी, ग्राकाश एवं द्युलोक ग्रथीत् समस्त भूमण्डल के लोक, ग्रह ग्रादि, (चत्वारः ग्राश्रमाः पृथक्) ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ एवं संन्यास, इन चारों के पृथक्-पृथक् विधान, (च भूतं भव्य भविष्यम्) ग्रीर भूत, भविष्यत्, वर्तमान सभी कालों की विद्या, (सर्व वेदात् प्रसिद्ध्यित) ये सब वेदों से ही प्रसिद्ध, प्रकट ग्रीर ज्ञात होती हैं ग्रथीत् इन सब व्यवस्थाग्रों ग्रीर विद्याग्रों का ज्ञान वेदों के द्वारा ही होता है।। ६७।।

''चार वर्ण, चार आश्रम, भूत, भविष्यत् श्रौर वर्तमोन श्रादि की सब विद्या वेदों से ही प्रसिद्ध होती हैं।'' (ऋ० भा० भू० वेदविषय)

अत्रुग्धी लाजाः मनु ने यही मान्यता १।२१ में विशित की है। तुल-नार्थ प्रस्तुत है—''सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदशब्देम्य एवादी पृथक् संस्थादच निर्ममे ॥

पञ्चभूत ग्रादि सृक्ष्म शक्तियों का ज्ञान वेदों से-

शब्दः स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः । वेदादेव प्रसुयन्ते प्रसुतिगुराकर्मतः ॥ ६८ ॥ (५०) (शब्द: स्पर्श: रूपं रस: पञ्चम: गन्धः) शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर पञ्चम गन्धः, ये (प्रसूति-गुण-कर्मतः) उत्पत्ति, गुण श्रीर कार्य के ज्ञानरूप से (वेदात्+एव प्रसूयन्ते) वेदों से ही प्रसिद्ध = विज्ञात होते हैं श्रर्थात् इन तत्त्वशिवतयों का उत्पत्तिज्ञान, इनके गुणों का ज्ञान, इनकी उपयोगिता का ज्ञान श्रीर उत्पन्न समस्त जड़-चेतन संसार का ज्ञान-विज्ञान, वेदों से प्राप्त होता है।। ६८।।

वेद सुखों का साधन है—

#### बिर्भात सर्वभूतानि वेदशास्त्रं सनातनम्। तस्मादेतत्परं मन्ये यज्जन्तोरस्य साधनम्।। ६६ ॥ (५१)

(सनातनं वेदशास्त्रम्) यह जो सनातन वेदशास्त्र है सो (सर्व-भूतानि बिभिति) सब विद्याओं के दान से सम्पूर्ण प्राणियों का धारण और सब सुखों को प्राप्त कराता है, (तस्मात् एतत् परं मन्ये) इस कारण से [मनु ग्रादि] हम लोग उसको सर्वथा उत्तम मानते हैं, ग्रीर इसी प्रकार मानना भी चाहिए (यत्) क्योंकि (जन्तो: ग्रस्य साधनम्) सब जीवों के सब सुखों का साधन यही है।। ६६।। (ऋ० भा० भू० वेदविषय-विचार)

वेदवेत्ता ही सफल राजा, सेनापित व न्यापाधीश हो सकता है-

#### संनापत्यं च राज्यं च दण्डनेतृत्वमेव च । सर्वलोकाधिपत्यं च वेदशास्त्रविदर्हति ॥ १०० ॥ (४२)

(संनापत्यम्) सब सेना (च) ग्रौर (राज्यम्) सेनापितयों के ऊपर राज्याधिकार, (दण्डनेतृत्वम्+एव) दंड देने की व्यवस्था के सब कार्यों का ग्राधिपत्य, (च) ग्रौर (मर्वलोक-ग्राधिपत्यम्) सब के ऊपर वर्तमान सर्वी-धीका राज्याधिकार, इन चारों ग्रधिकारों में (वेदशास्त्रिक्त् + ग्रहीत) सम्पूर्ण वेदशास्त्रों में प्रवीण, पूर्ण विद्या वाले, धर्मात्मा, जितेन्द्रिय, सुशील जनों को स्थापित करना चाहिए ग्रथीत् मुख्य सेनापित, मुख्य राज्याधि-कारी, मुख्य न्यायाधीश, श्रौर प्रधान राजा, ये चार सब विद्याग्रों में पूर्ण विद्वान् होने चाहिएँ।। १००।। (स० प्र० पष्ठ समु०)

"जो वेदशास्त्रविद्, धर्मात्मा, जितेन्द्रिय, न्यायकारी और प्रात्मा के वल से युक्त पृष्ष होवे उसी को सेना, राज्य, दण्डनीति ग्रीर प्रधान पद का ग्रधिकार देना, ग्रन्य क्षुद्राशयों को नहीं।"

(सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

आनु श्री का यहा 'वेदशास्त्रवित् म्रहंति' का अर्थ 'वेदशास्त्र का ज्ञाता ही उसके योग्य हो सकता है' यह है। ऋषि दयानन्द ने इसे प्रेरणार्थक रूप में निरूपित किया है। राज्य-संचालन वाली मान्यता की तुलना के लिए ७।२ द्रष्टव्य है तथा 'दण्डनेतृत्व' की तुलनार्थं—७।३१। वहाँ वेद शास्त्रवेत्ता को ही इसके योग्य माना है।

वेदज्ञानाग्नि से कर्म दोषों का नाश---

यथा जातबलो विद्विदंहत्याद्रीनिप द्रुमान् । तथा दहति वेदज्ञः कर्मजं दोषमात्मनः ॥ १०१॥ (५३)

(यथा) जैसे (जातबलः विक्तः) धधकती हुई स्राग (स्रार्द्रान् द्रुमान् स्रिप दहित) गीले वृक्षों को भी जला देती है (तथा) उसी प्रकार (वेदज्ञः) वेदों का ज्ञाता विद्वान् (स्रात्मनः कर्मजं दोषं दहित) स्रपने कर्मों से उत्पन्न होने वाले संस्कार-दोषों को जला देता है स्रर्थात् वेदज्ञान रूपी स्रिप्न से दुष्ट संस्कारों को मिटाकर स्रात्मा को पवित्र रखता है।। १०१।।

असन्तु श्री त्जनाः तुलनार्थं द्रष्टव्य हैं ११। २४४, २४६, २६३। वहाँ भी यही मान्यता है। अनुशीलन द्रष्टव्य—११।२२७॥

वेदज्ञान से परमगति की ग्रोर प्रगति-

वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे वसन्। इहैव लोके तिष्ठन्स ब्रह्मभूयाय कल्पते॥ १०२॥ (५४)

(वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञः) वेदशास्त्र के ग्रर्थतत्त्व का ज्ञाता विद्वान् (यत्र-तत्र + ग्राश्रमे वसन्) किमी भी ग्राश्रम में रहता हुमा, (इह + एव लोके तिष्ठन्) इसी वर्तमान जन्म मे हो (ब्रह्मभूयाय कल्पते) ब्रह्मप्राप्ति के लिए ग्रधिकाधिक समर्थ हो जाता है।। १०२।।

अर्नुश्रीत्उनः इसी मान्यता की पुष्टि के लिए तुलनायं द्रष्टन्य है ४।१४६ श्लोक।

## (४-५) तप और विद्या का वर्णन

तप से पापभावना का नाश श्रौर विद्या से श्रमृतप्राप्ति---

तपो विद्या च विष्रस्य निःश्रेयसकरं परम्। तपसा किल्विषं हन्ति विद्ययाऽमृतमञ्जूते ॥ १०४॥ (५५) (विप्रस्य) विप्र के लिए (तपः च विद्या) तप=श्रेष्ठव्रतों का घारण ग्रीर साधना, ग्रीर विद्या=सत्यविद्याग्रों का ज्ञान, ये दोनों (पर निशेयस-करम्) उत्तम मोक्षसाधक हैं. वह विप्र (तपसा किल्विषं हन्ति) तप पापमावना को नष्ट करता है, ग्रीर (विद्यया + ग्रमृतम् + ग्रश्तुते) वेदादि सत्यविद्या के यथार्थ ज्ञान से ग्रमरता=मोक्ष को प्राप्त करता है।। १०४।।

अद्भुश्चित्र (१) पापमावना का विनाश — श्रेष्ठव्रतों के पारण से श्रीर प्राणायाम श्रादि तपों के पालन से श्रात्मा की पापमावना या अशुद्धि का सय होता है। इसकी पुष्टि में श्रन्यत्र विणत मान्यताएँ निम्न इलोकों में द्रष्टव्य हैं। ६।७०-७२॥ ११।२२७।

(२) अमृत का अर्थ — 'मृङ् प्राणत्यागे' तुदादि घातु से 'क्तः' प्रत्यय के योग से और नव् समास में 'अमृतम्' शब्द सिद्ध होता है, जिसका जन्म-मृत्यु से रहित अर्थात् मोक्षसुख अर्थ होता है। मनुष्य वेद आदि सत्यविद्या के यथार्थ ज्ञान से मोक्ष प्राप्त कर लेता है। मोक्षसुख को इसलिए अमृत कहा जाता है कि जब तक मुक्ति-सुख का समय रहता है, तब तक यह सुख नष्ट नहीं होता, बीच में दुःख आकर इसे नष्ट नहीं करता। यजु० ४०। १४ में यह वाक्य यथावत् आता है— "विद्यया- अमृतमञ्जूते।"

## (६) धर्म का वर्णन

धर्मज्ञान के लिए त्रिविध प्रमाणों का ज्ञान-

प्रत्यक्षं चानुमानं च शास्त्रं च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्यं घमंशुद्धिमभीप्सता ॥ १०४॥ (५६)

(धर्मगृद्धिम् + ग्रभीप्सता) धर्म के वास्तविक तत्त्व को जानने के ग्रभिलाषी मनुष्य को (प्रत्यक्षम् ग्रनुमानं च विविधागमं शास्त्रम्) प्रत्यक्ष-प्रमाण, ग्रनुमान-प्रमाण ग्रौर वेद एवं विविध वेदमूलक शास्त्र-प्रमाण, (त्रयं सुविदितं कार्यम्) इन तीनों का ग्रच्छी प्रकार ज्ञान प्राप्त करना चाहिए।। १०४।।

आनुश्रीटिंगः तीन प्रमाण और उनके लक्षण—प्रत्यक्ष, अनुमान और शास्त्र या शब्द-प्रमाणों को समभने के लिए यहाँ उन पर विस्तार से प्रकाश डाला जा रहा है। स॰ प्र० प्रथम समुल्लास में ऋषि दयानन्द ने न्यायदर्शन के सूत्रों को उद्धृत करके इनकी विस्तृत और गम्भीर व्याख्या की है। यहाँ वही उद्धृत की जाती है—

#### (१) प्रत्यक्ष प्रमारा-

"इन्द्रियार्थंसन्निकर्षोत्पन्नं ज्ञानमञ्यपदेश्यमध्यमिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम् ॥" न्याय० ॥ ग्रघ्याय १ । ग्राह्मिक १ । सूत्र ४ ॥

"जो श्रोत, त्वचा, चक्षु, जिल्ला श्रीर घ्राण का शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंघ के साथ अव्यवहित अर्थात् आवरणरहित सम्बन्ध होता है, इन्द्रियों के साथ मन का श्रीर मन के साथ श्रात्मा के संयोग से ज्ञान उत्पन्न होता है, उसको प्रत्यक्ष कहते हैं, परन्तु जो व्यपदेश्य श्रथीत् संज्ञासंज्ञी के सम्बन्ध से उत्पन्न होता है वह-वह ज्ञान न हो। जैसे किसी ने किसी से कहा कि 'तू जल ले श्रा' वह लाके उसके पास घरके बोला कि 'यह जल है' परन्तु वहाँ 'जल' इन दो ग्रक्षरों की संज्ञा लाने वा मंगवाने वाला नहीं देख सकता है। किन्तु जिस पदार्थ का नाम जल है वही प्रत्यक्ष होता है श्रीर जो शब्द से ज्ञान उत्पन्न होता है वह शब्द-प्रमाण का विषय है। 'श्रव्यभिचारि' जैसे किसी ने रात्रि में खम्भे को देखके पृष्य का निश्चय कर लिया, जब दिन में उसको देखा तो रात्रि का पुष्यज्ञान नष्ट होकर स्तम्भज्ञान रहा, ऐसे विनाशी ज्ञान का नाम व्यभिचारी है। 'व्यवसायात्मक' किसी ने दूर से नदी की बालू को देख के कहा कि 'वहां वस्त्र सूख रहे हैं, जल है वा श्रीर कुछ है' 'वह देवदत्त खड़ा है वा यज्ञदत्त' जब तक एक निश्चय न हो तब तक वह प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं है किन्तु जो श्रव्यपदेश्य,श्रव्यभिचारि श्रीर निश्चयात्मक ज्ञान है उसी को प्रत्यक्ष कहते हैं।"

#### (२) ब्रनुमान प्रमाण—

"म्रय तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानं पूर्वधच्छेषवत्सामान्यतो दृष्टञ्च ॥" न्याय०॥ म्र०१। म्रा०१॥ सू०५॥

"जो प्रत्यक्षपूर्वक प्रथात् जिमका कोई एक देश वा सम्पूर्ण द्रव्य किसी स्थान वा काल में प्रत्यक्ष हुमा हो उसका दूर देश से सहचारी एक देशके प्रत्यक्ष होने से प्रष्टिक्य प्रवयवी का ज्ञान होने को अनुमान कहते हैं। जैसे पुत्र को देखके पिता, पर्वतादि में घूम को देखके प्रान्त, जगत् में सुख-दुःख देखके पूर्वजन्म का ज्ञान होता है। वह अनुमान तीन प्रकार का है। एक 'पूर्ववत्' जैसे बादलों को देख के वर्षा, विवाह को देख के सन्तानोत्पत्ति, पढ़ते हुए विद्यायियों को देखके विद्या होने का निश्चय होता है, इत्यादि जहां-जहां कारण को देखके कार्यं का ज्ञान हो। जैसे नदी के प्रवाह की वढ़ती देखके ऊपर हुई वर्षा का, पुत्र को देखके पिता का, सृष्टि को देखके अनादि कारण का तथा कर्ता ईश्वर का शौर पाय-पुष्य के आचरण देखके सुल-दुःख का ज्ञान होता है, इसी को 'शेषवत्' कहते हैं। तीसरा 'सामान्यतोड्ड्ट', जो कोई किसी का कार्य कारण न हो परन्तु किसी प्रकार का साधर्य एक-दूसरे के साथ हो जैसे कोई भी बिना चले दूसरे स्थान को नहीं जा सकता वैसे ही दूसरों का भी स्थानन्तर में जाना विना गमन के कभी नहीं हो सकता। अनुमान शब्द का अर्थ यही है कि अनु ग्रयत्व

'प्रत्यक्षस्य परचान्मीयते ज्ञायते येन तवनुमानम्' जो प्रत्यक्ष के परचात् उत्पन्त हो जैसे धूम के प्रत्यक्ष देखे बिना ग्रन्थ्ट ग्रन्ति का ज्ञान कभी नहीं हो सकता।"

#### (३) ज्ञास्त्र अर्थात् ज्ञब्ब-प्रमाण—

''म्राप्तोपदेशः शब्दः।" (न्याय १।१।७)

"जो बाष्त सर्यात् पूर्णं विद्वान्, धर्मात्मा, परोकार-प्रिय, सत्यवादी, पुरुषार्थी, जितेन्द्रिय पुरुष जैसा अपने आत्मा में जानता हो और जिससे सुख पाया हो उसी के कथन की इच्छा से प्रेरित सब मनुष्यों के कल्याणार्थं उपदेष्टा हो अर्थात् जितने पृथ्वी से लेके परमेश्वर पर्यन्त पदार्थों का ज्ञान प्राप्त होकर उपदेष्टा होता है। जो ऐसे पुरुष और पूर्णं आप्त परमेश्वर के उपदेश वेद हैं, उन्हीं को शब्द-प्रमाण जानो।"

शब्द-प्रमाण प्रथात् वेद भीर वेदमूलक शास्त्रों का वर्णन मनुने धर्ममूलों में भी किया है। इस विषयक विवेचन १।१२५ [२।६] की समीक्षा में 'वेद' ग्रीर 'स्मृति' गीर्षकों के ग्रन्तर्गत देखिये।

इन प्रमाणों श्रीर वेदादि शास्त्रों से धर्म के वास्तविक रूप का निश्चय होता है, ग्रन्यथा नहीं। श्रगले क्लोक में इसी मान्यता का कथन है।

वेदानुकूल तर्क से धर्मज्ञान-

#### म्रार्षं धर्मोपदेशं च वेदशास्त्राऽविरोधिना । यस्तर्केगानुसंधत्ते सः धर्मं वेद नेतरः ॥ १०६ ॥ (५७)

(यः) जो मनुष्य (ग्राषंच धर्मोपदेशम्) वेद ग्रौर ऋषिविहित धर्मोपदेश [१।१२५ (२।६)] ग्रर्थात् धर्मशास्त्र का (वेदशास्त्र-ग्रविरोधिना तर्केण ग्रनुसंधत्ते) वेदशास्त्र के ग्रनुकूल तर्क के द्वारा ग्रनुसंधान करता है (सः धर्म वेद न + इतरः) वही धर्म के तत्त्व को समभ पाता है, ग्रन्य नहीं।। १०६।।

आनु श्रीत्जन : तकं से अभिप्राय — यहाँ तकं से अभिप्राय है प्रमाणों और वेदों के अनुकूल सत्यनिश्चय करना। इनसे विरुद्ध बातें तकं नहीं हैं। विरुद्ध बातें कुतकं हैं। मनु के मतानुसार तकं के आधार पर वेद निश्चांत हैं, अतः वेदोक्त-धर्म भी खरे हैं। फलस्वरूप उन पर तकं की आवश्यकता नहीं रहती। जो कोई तकं का नाम लेकर वेदों का खण्डन करता है वह तकं नहीं, अपितु कुतकं करता है, और ऐसा व्यक्ति नास्तिक है। [द्रष्टव्य १।१३० (२।११) की समीक्षा भी]। अविहत धर्मों का विधान शिष्टविद्वान करें —

श्रनास्नातेषु धर्मेषु कथं स्यादिति चे द्भवेत् । यं शिष्टा बाह्मणा बूयुः स धर्मः स्यादशिङ्कतः ॥ ४०८॥ (४८) (ग्रनाम्नातेषु धर्मेषु कथं स्यात् ? इति चेत् भवेत्) जो धर्मेयुक्त व्यवहार, मनुस्मृति म्नादि में प्रत्यक्ष न कहे हों, यदि उनमें शंका होवे तो तुम (यं शिष्टाः ब्राह्मणाः ब्रूयुः) जिसकी शिष्ट, [१०६] म्राप्त विद्वान् कहें (सः म्रशंकितः घमंः स्यात्) उसी को शंकारहित कर्त्तव्य-घमं मानो ।। १० = ।। (सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

शिष्ट विद्वानों की परिभाषा—

वर्मेगाघिगतो येस्तु वेदः सपरिवृंहेगः। ते शिष्टा बाह्मगा जेयाः श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः ॥ १०६ ॥ (५६)

शिष्ट सब मनुष्यमात्र नहीं होते किन्तु (यै: तु धर्मेण सपरिवृहणः वेद: अधिगतः) जिन्होंने पूर्ण ब्रह्मचर्य और धर्म से साङ्गोपाङ्ग वेद पढ़े हों, और जो (श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः) श्रुतिप्रमाण और प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों ही से विधि का निषेध करने में समर्थ, धार्मिक, परोपकारी हों (ते शिष्टा: ब्राह्मणा: जेयाः) वे ही शिष्ट पुष्ष होते हैं।। १०६।।

(सं०वि० गृहा० प्र०)

तीन या दश विद्वानों की धर्मनिणीयक परिषद्—

दशावरा वा परिषद्यं घर्मं परिकल्पयेत् । त्र्यवरा वापि वृत्तस्था तं घर्मं न विचालयेत् ॥ ११० ॥ (६०)

(दशावरा वृत्तस्था वा त्रि + अवरा परिषद्) न्यून से न्यून दश विद्वानों अथवा बहुत न्यून हों तो तीन विद्वानों की सभा (यं घम परि-कल्पयेत) जैसी व्यवस्था करे, (तं घम न विचालयेत) उस घम अर्थात् व्यवस्था का उल्लंघन कोई भी न करे।। ११०।। (स० प्र० षष्ठ समु०)

"गृहस्य लोग छोटों, बड़ों वा राजकार्यों के सिद्ध करने में कम से कम दश अर्थात् ऋग्वेदज्ञ, यजुर्वेदज्ञ, सामवेदज्ञ, हैतुक (नैयायिक), तर्क-कर्त्ता. नैरुक्त=निरुक्तशास्त्रज्ञ, धर्माध्यापक, ब्रह्मचारी, स्नातक और वानप्रस्य विद्वानों अथवा अतिन्यूनता करे. तो तीन वेदवित् (ऋग्वेदज्ञ, यजुर्वेदज्ञ और सामवेदज्ञ) विद्वानों की सभा से कर्त्तब्याक तंत्र्य, धर्म और अधर्म का जैसा निश्चय हो, वैसा ही ग्राचरण किया करें।"

(सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

"वंसे शिष्ट न्यून से न्यून दश पुरुषों की सभा होवे अथवा बड़े विद्वान तीनों की ही सभा हो सकती है। जो सभा से धर्म-कर्म निश्चित हो, उनका भी आवरण सब लोग करें।" (सं ० वि० गृहाश्रम प्र०) धमंपरिषद् के दश सदस्य -

त्रैविद्यो हैतुकस्तर्को नैरुक्तो धर्मपाठकः। त्रयस्वाश्रमिणः पूर्वे परिचत्स्यादृदशावराः।। १११ ॥ (६१)

(दशावरा) उन दशों में इस प्रकार के विद्वान् होवें— (त्रैविद्यः) तीन वेदों के विद्वान् (हैनुकः) चौथा हैनुक प्रधात् कारण-प्रकारण का जाता, (तर्की) पांचवां— तर्की = न्यायशास्त्रवित्, (तैरुक्तः) छठा — निरुक्त का जानने हारा, (धर्मपाठकः) सातवां—धर्मशास्त्र-वित् (त्रयः च पूर्वे पाश्रमिणः) ग्राठवीं—बह्मचारी, नववां-गृहस्य, ग्रीर दशवां—वानप्रस्य, इन महात्माग्रों की (परिषत् स्यात्) सभा होवे ॥ १११॥ (सं० वि० गृहाश्रम प्र०)

अर न्यु स्रोहिन्द्र : त्रयी विद्या — ऋक्, यजुः साम ग्रीर ग्रयवं — ये चारों वेद त्रयीविद्या रूप कहलाते हैं। इस विषयक विस्तृत विवेचन ११। २६५ के पनुशीलन में द्रष्टिव्य है।

"इस सभा में चारों वेद, न्यायशास्त्र निरुक्त, धर्मशास्त्र ग्रादि के वेता विद्वान् सभासद् हों परन्तु वे ब्रह्मचारी, गृहस्य ग्रीर वानप्रस्य हों, तब वह सभा कि जिसमें दश ब्रिद्धानों से न्यून न होने चाहिएँ।" (स० प्र० षष्ठ समु०)

धर्मपरिषद् के तीन सदस्य-

#### ऋग्वेदविद्यजुर्विच्च सामवेदविदेव च । ज्यवरा परिचण्ज्ञेया धर्मसंशयनिर्णये ॥ ११२ ॥ (६२)

(च) तथा (ऋग्वेदिवत् यजुर्वेदिवत् च सामवेदिवत् + एव) ऋग्वेद-वित्, यजुर्वेदिवत् और सामवेदिवत् (त्रि + अवरा धर्मसंग्रयितराये परिषत् जेया) इन तीनों विद्वानों की भी सभा धर्मसंग्रय अर्थात् सब व्यवहारों के निर्णय के लिए होनी चाहिए।। ११२।। (स० वि० गृहाश्रम प्र०)

"श्रीर जिस सभा में ऋग्वेद, यजुर्वेद श्रीर सामवेद के जानने वाले तीन सभासद हो के व्यवस्था करें उस सभा की कीहुई व्यवस्था का भी कोई उल्लंघन न करे।।" (स॰ प्र॰ षष्ठ समु॰)

वेद का एक विद्वान् भी ग्रसंख्य मूर्खों से धर्मनिर्एाय में प्रमाण है-

एकोऽपि वेदविद्धर्म यं व्यवस्येद् द्विजोत्तमः । स विज्ञेयः परो घर्मो नाज्ञानामुदितोऽपुर्तः ॥ ११३ ॥ (६३) (एकः प्रपि वेदवित्) यदि एक ग्रकेला सब वेदों का जानने हारा दिजों में उत्तम संन्यासी (यं घर्म व्यवस्येत्) जिस धर्म की व्यवस्था करे (सः परः धर्मः विज्ञेयः) वही श्रेष्ठ धर्म है, (ग्रज्ञानाम् ग्रयुतेः उदितः न) ग्रज्ञानियों के सहस्रों, लाखों, करोड़ों मिलके जो कुर्छे व्यवस्था करें, उनकों कभी न मानना चाहिए॥ ११३॥ (स० प्र० षष्ठ समु०)

"दिजों में उत्तम मर्यात् चतुर्थाश्रमी संन्यासी, म्रकेला भी जिस धर्मव्यवहार के करने का निरुचय करे, वही कर्तव्य परम धर्म समभना किन्तु म्रज्ञानियों के सहस्रों, लाखों भीर करोड़ों पुरुषों का कहा हुमा धर्म-व्यवहार कभी न मानना चाहिए।" (स० वि० गृहाश्रम प्र०)

धर्मपरिषद् का सदस्य कीन नहीं हो सकता-

ग्रवतानाममन्त्राणां जातिमात्रोपजीविनाम् । सहस्रज्ञः समेतानां परिवस्त्वं न विद्यते ॥ ११४ ॥ (६४)

(अवतानाम्) यो बहाचर्य, सत्यभाषण आदि वत (अमन्त्राणाम्) वेदविद्या वा विचार से रहित, (जातिमात्र-उपजीवनाम्) जन्ममात्र से शूद्रवत् वर्तमान हैं, (सहस्रशः समेतानाम्) उन सहस्रों मनुष्यों के मिलने से भी (परिषद्वं न विद्यते) सभा नहीं कहाती।। ११४।।

(स॰ प्र॰ बष्ठ समु॰)

अर न्यु कारिटिंड न्या: जाति का अर्थ जन्म मनुस्मृति में जाति शब्द जन्म' अर्थ में प्रयुक्त है, अतः यहाँ जाति का अर्थ जन्म ही है। यहाँ ऐसे व्यक्तियों का धर्म-परिषद् में निषेध किया है जो जन्म के आधार पर अपने को श्रेष्ठ समझते हों, उत्तम वर्ण होने का अभिमान करते हों किन्तु गम्भीरता और विधिपूर्वक जिन्होंने विद्याग्रहण न की हो । इसकी पुण्टि के लिए १। १२३ [२। १४८] का अनुशीलन इष्टव्य है।

मूर्ली द्वारा निर्णीत धर्म से पापवृद्धि का भय---

यं वदन्ति तमोसूता मूर्जा धर्ममतद्विदः । तत्यापं शतधा मूरवा तद्वबतृननुगच्छति ॥ ११४ ॥ (६४)

(तमोभूताः मूर्खाः) तमोगुण अर्थात् अविद्या से युक्त, मूर्खं (अतिद्विदः) वेदोक्त धर्मज्ञान से शून्य जन (यं धर्मं वदन्ति) जिस धर्मं का उपदेश करते हैं, (तत् पापम्) वह धर्मरूप में कहा अधर्मरूप पाप (शतधा भूरवा) सौ गुणा होकर अथवा सैकड़ों रूपों में फैलकर (तत् + वक्तृन् + अनुगच्छति) उन वक्ताओं को लगता है अर्थात् उससे सैकड़ों पाप फैलते हैं और फिर उनकी बुराई वक्ताओं को मिलती है।।।११४।।

"जो अविद्यायुक्त, मूर्ख, वेदों के न जानने वाले मनुष्य जिस धर्म

को कहें, उसको कभी न मानना चाहिये, क्योंकि सैकड़ों प्रकार के पाप लग जाते हैं।।" (स॰ प्र॰ षष्ठ समू॰)

अश्नु श्री ट्यन्ड: मूलों द्वारा विहित धर्म से हानि — वेदादि शास्त्र श्रीर अमाणादि ने अपारंगत मुर्ख व्यक्तियों द्वारा कथित धर्म वस्तुत: धर्म नहीं होता । क्यों- िक वे धर्म के स्वरूप के ज्ञाता नहीं होते । अधर्म को धर्म के रूप में विद्वित करने से सैकड़ों प्रकार की श्रविद्याएँ, भ्रान्तियाँ, पनपती हैं, िकर उनसे पाप की वृद्धि होती है। इस प्रकार समाज रसातल को चला जाता है। उस समाज की स्थित संस्कृतप्रसिद्ध अनित बाली होती है— 'ग्रन्थेनंव नीयमानाः ग्रवाचाः' श्रन्थे के सहारे उसके पीछे चलने शाले जैसे उसके साथ ही गलें में गिरते हैं, वैसे मूलों के पीछे चलने वाले मूर्खता, मज्ञानास्थकार श्रादि से ग्रस्त होकर श्रवनित को प्राप्त होते हैं।

निःश्रेयस क्मी का उपसंहार-

एतद्वोऽभिहितं सर्वे निःश्रेयसकरं परम्। ग्रस्मावप्रच्युतो विश्रः प्राप्नोति परमां गतिम्।। ११६।। (६६)

(एतत्) यह [१२। ८३-११४] (परं निःश्रेयसकरं सर्वं वः ग्रभि-हितम्) मोक्ष देने वाले सर्वोत्तम कर्मों का पूर्ण विधान तुम से कहा, (विधः) विद्वान् द्विज (ग्रस्मात् +ग्रप्रच्युतः) इसको बिना छोड़े पालन करतः हुग्रा (परमां गति प्राप्नोति) उत्तम गति ग्रथित् मृक्ति को प्राप्त कर लेता है।। ११६।।

ईश्वरद्रष्टा प्रथमं में मन नहीं सगाता-

सर्वमात्मनि सम्पन्न्येत्सच्चासच्च समाहितः । सर्वे ह्यात्मनि संपन्नयम्नाचमें कुरुते मनः ॥११८॥ (६७)

(समाहित:) जो सावधान पुरुष (ग्रसत् च सत् च सर्वम्) ग्रसत्का-रण ग्रौर सत्कार्यरूप जगत् को (ग्रात्मिन संपरयेत्) ग्रात्मा ग्रथात् सर्व-व्यापक परमेश्बर में देखे, (ग्रधमें मन: न कुरुते) वह कभी ग्रप्ने मन को श्रधमंयुक्त नहीं कर सकता, (हि) क्योंकि (सर्वम् ग्रात्मिन संपर्यन्) वह परमेश्वर को सर्वंग्र जानता है।। ११८।। (द० ल० भ्राः नि० १६६)

श्रा क्या कि कि प्रमास्ता के श्रा मन का स्वाप कि स्वर्म निवृत्ति कि सम्पूर्ण संसार प्रकट श्रीर श्रप्तकटरूप है। कार्यरूप में यह प्रकट है श्रीर कारणरूप में श्रप्तकट है। परमात्मा सम्पूर्ण संसार में व्याप्त रहता है। जो व्यक्ति सवा इस बात का श्रा मुभव करता है, वह किसी भी स्थान पर श्रीर किसी भी समय में श्रष्टमें नई करता; क्योंकि वह जानता है कि मुक्ते प्रत्येक स्थान श्रीर समय में सर्वव्यापक परमात्मा देख रहा है। इस प्रकार की श्रा भूति एवं ज्ञान से मनुष्य श्रष्टमें से दूर रहता है।

परमेश्वरही सबका निर्माता, फलदाता ग्रीर उपास्य है—

म्रात्मेव देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम् । म्रात्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं शरीरिखाम् ॥११६॥ (६८)

(म्रात्मा + एव मर्वाः देवताः) म्रात्मा मर्थात् परमेश्वर हो सब व्यव-हार के पूर्वोक्त देवताम्रों को रखनेवाला, (सर्वम् + म्रात्मिन + म्रवस्थितम्) भीर जिसमें सब जगत् स्थित है, वही सब मनुष्यों का उपास्यदेव तथ। (एसा शरीरिएगं कर्मयोगं जनयित) सब जीवों को पाप-पुण्य के फलों का देने हारा है ॥ ११६ ॥ (द० ल० भ्रा० नि १६६)

महिष द्वारा ग्रांशिक या केवल प्रमाण रूप में यह श्लोक निम्न ग्रन्य स्थानों पर उद्धत है—

(१) द० ल० भ्रा॰ नि० १७२, (२) द० ल० वे० ख० २४, (३) द० सा॰ ५३, (४) ऋ॰ प॰ वि॰ १३, (५) ल० वे० मंत्र १२५।

श्चन्तु श्री टिडन्ड : (१) परमात्मा ही सब देवताओं का देवता—ईश्वर सबसे प्रमुख देव है। ग्रन्य सभी देवताओं का वही रचियता है। उन देवताओं के वर्णन से भी परमात्मा का ग्रह्मण होता है। इस विषय पर निष्कत में प्रकाश डाला गया है—

"महामान्याहेवताया एक ब्रात्मा बहुषा स्तूयते। एकस्यात्मनी श्रम्थे देवाः श्रत्यक्कानि भवन्ति।" श्रात्मा सर्वं देवस्य देवस्य ।" [७ । ४]

प्रवीत महान् ऐस्वयंशाली होने के कारण उसी परमात्मा की ही विभिन्त रूपों में स्तुति की जाती है। शेष सभी देव उस परमात्मा के ही द्वारा प्रकाशित या दिव्य-गुजयुक्त हैं। वही सबका रजयिता है। वही परमात्मा ही सब देवों का देवता है।

- (२) परमात्मा के बामय में ही समस्त बगत स्थित है—इस विषय में धनेक वेदमन्त्रों में प्रकाश डाला गया है। ब्रष्टन्य है १।६; १२।१२४, १२५ बलोक पर अनुशीसन।
- (३) सन्तव वर्षन-परमात्मा ही जीवों को कमों से संयुक्त करके उन्हें फल प्रदान करता है। इस विषय में मनु ने १। २६-३० वलोकों में भी प्रकास डाला है। परम सुक्ष्म परमात्मा को जानें-

प्रसासितारं सर्वेषामणीयांसमणोरपि । सम्मामं स्वप्वधीगम्यं विद्यात्तं पुरुषं परम् ॥ १२२ ॥ (६९)

(सर्वेषां प्रशासितारम्) जो सबको शिक्षा देने हारा, (अगा: + प्रिप अजीयांसम्) सूक्ष्म है सूक्ष्म, (रुव्याभम्) स्वप्रकाशस्वरूप, (स्वप्नधी-गम्यम्) समाधिस्य बुद्धि से जानने योग्य है, (तं परं पुरुषं विद्यात्) उसको परम पुरुष जानना चाहिए।। १२२।। (स॰ प्र॰ प्रथम समु॰)

महिष द्वारा श्रवने ग्रन्थों में यह श्लोक निम्न स्थानों पर प्रमाण या पदांश के रूप में उद्धत किया गया है—

(१) द० शा० ५३, (२) उपदेश-मञ्जरी ५२, (३) द० ल० वेदांक १२६, (४) ऋ० प० वि० १३, (५) द० ल० भ्रा० नि० १६६, (६) ऋ० भा० मू० १११।

आनुवारिङन् : (१) परमात्मा के स्वरूप एवं गुर्णों का वर्णन — मनु ने इस इलोक में परमात्मा के स्वरूप का वर्णन करते हुए उसे सूक्मातिसूक्म, स्वप्रकाश-ज्ञानस्वरूप कहा है। वही परमात्मा सबका ज्ञानदाता या शिक्षक है। इसी माव को मनु ने १। २१ में दूसरे प्रकार से विशित किया है।

यह सूक्ष्म परमात्मा ही जानने या मानने योग्य है, भ्रन्य नहीं । यह समाधि के द्वारा श्रर्थात् योगाभ्यास से जाना जा सकता है ।

- (२) इसोक की देवमन्त्रों से तुलना—इस इसोक में वर्णित ईववर के स्वरूप, युग एवं प्राप्तव्य विचि तथा प्रेरणां का श्राधार वेद के मन्त्र ही हैं। निम्न मन्त्रों की देखकर प्रतीत होता है कि यह श्लोक उनका साररूप है—
  - (क) स वर्व्यगाष्ट्रकामकायमस्यामस्याविरं शुद्धमपापविद्धम् । कविमंत्रीवी परिष्मुः स्वयम्भूयांवातस्यतोऽर्यान् व्यवणाष्ट्रास्वतीम्यः समाम्यः ॥ यजु० ४० । ८ ॥

वर्ष — "हे मनुष्यो ! जो बहा (बुक्रम्) शीझकारी, सर्वशिक्तमान्, (अकायम्) स्त्रूस, सूक्ष्म और कारण शरीर से रहित है, (अवणम्) छिद्ररहित एवं जिसके दो टुकड़े नहीं हो सकते (अस्नाविरम्) नाड़ी प्रादि के बन्धन से रहित है (शुद्धम्) प्रविद्धा ग्रादि दोशों से रहित होने से सदा पवित्र है, (प्रपापविद्धम्) जो कभी भी पाप हे युक्त, पाप करने वाला और पाप से प्रेम करने वाला नहीं है, वह (परि म्प्रगात्) सर्वत्र व्यापक है, जो (किंदः) सर्वंक्ष, (मंनीची) सब जीवों की मनोवृत्तियों को जानने वाला, (परिश्रूः) हुट्ट-पापियों का तिरस्कार करने वाला, (स्वयम्भूः) अनादिस्वरूप बाला, जिसकी संवोग से उत्पत्ति और वियोग से विनाश नहीं होता, जिसके माता-पिता कोई नहीं और जिसका गर्भवास, जन्म, वृद्धि और क्षय नहीं होते हैं; वह परमात्मा (शास्वतीम्यः) सनातन, अनादिस्वरूप वाली, अपने स्वरूप की दृष्टि से उत्पत्ति और विनाश से रहित (समाम्यः) प्रजा के लिए (यायावध्यतः) यथार्थता से (प्रर्थान्) वेद के द्वारा सुव पदाचों का (व्यवधात्) अच्छी तरह से उपदेश करता है। (सः) वह परमात्मा ही सुम्हारे सिए उपासना करने योग्य है।" [ऋ० दयानन्दयजुःभाष्य]।

(स) वेवाहमेतं पुषवं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्याति मृत्युमेति वाग्यः पन्या विद्यतेऽयनाय ॥ यजु० ३१।१८ प्रयं—"हे जिज्ञासु! मैं जिस (एतम्) इस पूर्वोक्त (महान्तम्) महान् गुणों से युक्त (प्रादित्यवर्णम्) सूर्य के प्रकाश के तुल्य जिसका स्वरूप है, उस स्वप्रकाश स्वरूप परमात्मा को (तमसः) अज्ञान वा अन्धकार से (परस्तात्) परे वर्तमान स्वस्वरूप से पूर्ण (वेद) जानता हूं। (तमेव) उसी को (विदित्वा) जानकर आप (मृत्युम्) दुःखदायक मृत्यु को (भ्रति + एति) लांधते हो, (अन्यः) इससे भिन्न (पन्याः) मार्ग (अयनाय) अभीष्ट स्थान मोक्ष के लिए (न विद्यते) नहीं है।"

[यजु॰ भाष्य ऋ० दयानन्द]

परमात्मा के अनेक नाम-

#### एतमेके वदन्त्यांन मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेके परे प्राग्मपरे बहा शास्त्रतम् ॥ १२३ ॥ (७०)

(एतम् एके) इस परमात्मा [१२।१२२] को (एके) कोई (म्रग्निम्) भ्रिग्नि', (म्रन्ये प्रजापित मनुम्) कोई प्रजापित परमात्मा को 'मनु' (एके इन्द्रम्) कोई 'इन्द्र', (परे प्राणम्) कोई 'प्राण', (म्रपरे शाश्वतं ब्रह्म) दूसरे कोई शाश्वतं 'ब्रह्म', (वदन्ति) कहते हैं।। १२३।

"स्वप्रकाश होने से 'म्रग्नि', विज्ञानस्वरूप होने से 'मनु', सबका पालन करने ग्रोर परमेश्वर्यवान होने से 'इन्द्र', सबका जीवनमूल होने से 'प्राण', ग्रोर निरन्तर व्यापक होने से परमेश्वर का नाम 'ब्रह्म' है।"

(स॰ प्र॰ प्रथम समु॰)

महिष द्वारा प्रमाण रूप में अन्यत्र उद्धृत—(१) प० वि० १३, (२) द० ल० भ्रा० नि० १६६, (३) उपदेशमञ्जरी ५२, (४) द० शा० ५३; (५) द० ल० वेदांक १२६।

१. भ्राग्न—'ग्रञ्चु गतिपूजनयोः' या 'ग्रग-मिंग गतौ' घातुम्रों से मिंग शब्द सिद्ध होता है। गति के तीन अर्थ होते हैं—ज्ञान, गमन और प्राप्ति। पूजन का अर्थ सत्कार है। 'योऽञ्चिति, भ्रज्यते, भ्रगत्यञ्जतेति सोऽयमिंगः' अर्थात् जो ज्ञानस्त्ररूप, सर्वत, जानने योग्य, प्राप्त करने योग्य और पूजा के योग्य है, उसको

'म्रानि' कहते हैं। वह परमात्मा का नाम है। ब्राह्मणग्रन्थों में कहा है— ''म्रात्मा एव क्रानिः'' [शत०६।७।१।२०], ''म्रानिरेव ब्रह्म'' [शत०१०।४।१।५]।

- २. मनु—'मन् ज्ञाने' श्रयवा 'मनु श्रवबोधने' घातुओं से मनु शब्द सिद्ध होता है। 'यो मन्यते, ज्ञायते, श्रवकुष्यते स मनुः, अने विज्ञानरूप श्रीर ज्ञान करने योग्य है, इस कारण ईश्वर का नाम 'मनु' है।
- ३. प्रजापति—प्रजा ग्रीर पति दो पदों में समास होकर 'प्रजापति' शब्द धनता है। 'प्रजापात पतिः च्यालकः, रक्षकः प्रजापतिः' —प्रजागों का पासक ग्रीर रक्षक होने से परमात्मा का नाम 'प्रजापति' है। निश्कत में भी यही व्युत्पत्ति है— 'प्रजापतिः पाता वा पालयिता वा' —प्रजापति रक्षक ग्रीर पासक होता है। बाह्यण- ग्रन्थों में कहा है— ''ब्रह्म वे प्रजापतिः" [शत० १२।६।२।८], ''प्रजापतिहि जात्मा'' [शत० ६।२।२।१२]।
- ४. इन्द्र--'इदि परभैरवर्थे' घातु से ऋखोन्द्रा० (उपादि० २। २८) सूत्र से रन् प्रत्यय के योग से 'इन्द्र' धन्द सिद्ध होता है। 'इन्द्रित परभैस्वर्थवान् मचित स धन्द्र'-- जो प्रसिस ऐस्वर्थेयुक्त है, इस कारण परमात्मा का नाम इन्द्र है। 'इन्द्रतेवी ऐस्वर्थेकर्नए:'' [निरु० १०। ८]। "यो ह सबु वाव प्रवापितः स उ वावेन्द्रः"

(तै॰ १।२।२४]।

- थ्र. प्रांश—प्र पूर्वक 'धन् प्राणने' धातु से 'प्राण' शब्द सिद्ध होता है। प्रीए-बात् प्राचः—संवका जीवनमूल होने से जीवनंरक्षक होने से ईश्वर का नाम प्राण है। "प्राराणाना विदः = सहाः" [गो॰ १।२।११]।
- ६. ब्रह्म-'बृहि वृद्धी' घातु से 'बृहिनोंडण्ड' (उणादि० ४। १४६) सूत्र से मिनन् प्रत्यय होकर ब्रह्म शब्द सिद्ध होता है। 'योऽजिलं खन्द निर्माणेन बहंयति वर्द्धवित स ब्रह्म:,—जो सम्पूर्ण जगत् को रचकर बढ़ाता है, इस कारण ईरवर का नाम ब्रह्म है। निरुक्त के प्रनुसार-''ब्रह्म परिवृद्धं सर्वतः'' [निरु० १। ८]-सर्वोच्च, सबसे बड़ा, सर्वव्यापक, सबसे शक्तिशाली होने से ईश्वर का नाम 'ब्रह्म' है।
- (२) वेद मन्त्रों में ईश्वर के गौए नामों का वर्जन—वेदमन्त्रों में ईश्वर के अनेक गौए। नामों का उल्लेख आता है। श्लोक का भाव इन मन्त्रों पर आधारित प्रतीत होना है—
  - (क) इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरयो दिव्यस्सः सुपर्णो गरुत्मान् । एकं सद्विपा बहुषा वदन्त्यग्निं यमं मातरिक्वानमाहुः ।। ऋक् १।१६४।४६।

श्रयात्-परमात्मा एक है। एक होते हुए भी विद्वान् लोग भिन्न-भिन्न गुणों के कारण उसे भिन्न-भिन्न नामों से सम्बोधित करते हैं, जैसे-इन्द्र = ऐइवर्यशाली, मित्र = सबके द्वारा प्रीति करने योग्य, वरुण = वरणीय, ग्रग्नि = ज्ञानस्वरूप एवं पूजा के

योग्य, दिन्य, क्लेज: स्वरूप एवं ग्रद्भुतगुणयुक्त, सुपणं क्लेतम पालन ग्रीर पूर्णकर्म-युक्त, गरूतमान् क्लान् स्वरूप एवं बलवाला, यम क्लियाकारी, मातरिश्वा क्लायु के समान गनन्त बल वाला। ये सभी परमात्मा के नाम है।

(स) तदेवानिस्तदादित्वस्तद्वायुः तदु चन्त्रमाः । तदेव सुद्धं तद् ब्रह्म तांड्यापः सः प्रचापतिः ॥ यजु० ३२ । १ ॥

अर्थांत्-वह सूक्ष्म, सर्वंत्र, सर्वव्यापक परमात्मा ज्ञानस्वरूप भीर पूच्य होने से 'श्रांग्न' कहलाता है, प्रलयकाल में सबको ग्रहण करने वाला होने से वही 'श्रांवित्य' है, अनन्त बलवान् होने से 'वायु', भ्रानन्दस्वरूप एवं ब्राह्मादक होने से 'चन्द्रमा', शुद्ध-स्वभाव होने से 'शुक्र', सबसे महान् होने से 'ब्रह्म', सर्वंत्र व्यापक होने से 'ग्रापः' और सब प्रजाभों का स्वामी एवं पालक होने से वही परमात्मा 'प्रजापति' कहलाता है।

सर्वान्तर्यामी परमात्मा ही संसार को चक्रवत् चलाता है-

एवः सर्वाणि मृतानि पञ्चभिन्यांप्य मूर्तिभिः । चन्मवृद्धिसर्वेनित्यं संसारयति चक्रवत् ॥ १२४॥(७१)

(एवः) यह परमात्मा (पञ्चिभः मूर्तिभिः सर्वाणि भूतानि व्याप्य) पञ्च महाभूतों से सब प्राणियों को युक्त करके धर्यात् उनकी उत्पत्ति करके भौर उनमें व्याप्त रहकर (जन्मवृद्धि-अर्यः नित्यं चक्रवत् संसारयित) उत्पत्ति, वृद्धि भौर विनाश करते हुए सदा चक्र की तरह संसार को चलाता रहता है।। १२४।।

अर्जुटर्रिट्डन्द्र: अन्यत्र धर्तन--- निराकार, सूक्ष्म परमात्मा इस संसार का उत्पत्ति-वृद्धि ग्रीर विनाशकत्ता है। यह मान्यता १। ५७, ८० इलोकों में विणित है। तुलनार्थं द्रष्टव्य है।

- (२) उपर्युक्त स्वक्य बाला परनारमा बनत् का उत्पत्ति-प्रसम्बक्तां और उत्तरें बेवों, उपनिवदों के प्रमाण—वेदों भीर उपनिवदों में बॉलत मान्यता की ग्रहण करके मनु ने ग्रहों प्रस्तुत किया है। इस जनत् के उत्पत्ति-वृद्धि-प्रस्त्वकर्ता परमारमा का स्वक्ष १२। १२२—१२३ इलोकों में प्रदर्शित किया है। बही इस संसार का निर्माण-संहार करने बासा है, कोई धन्य नहीं। इस विषय में वेदों और उपनिवद् के प्रमाण भी ब्रष्टव्य हैं—
  - (क) इयं विसुध्यिनंत या बमूच यदि वा दवे यदि वा न । यो सस्याध्यक्षः परने स्थोमन्स्सो अक्त वेद यदि वा न वेद ॥ ऋ० । मं० १० । सू० १२६ । मं० ७॥

हे (प्रक्र) मनुष्य ! जिससे यह विविध सृष्टि प्रकाशित हुई है जो घारण भीर प्रसयकर्त्ता है जो इस जगत का स्वामी, जिस व्यापक में यह सब जगत उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय को प्राप्त होता है, सो परमात्मा है। उसको तू जान और दूसरे को सृष्टिकत्ती मत मान।।

> (स) हिरण्यगर्भः समवत्तंताग्रे भूतस्य जातः पतिरेक जासीत् । स बाबार पृषिनीं छामुतेमां कस्मे देवाय हविचा विचेत ।। ऋ०। मं० १०। सू० १२१। मं० १।।

हे मनुष्यो ! जो सब सूर्यादि तेजस्वी पदार्थों का म्राधार भीर जो यह जयत् हुमा है भीर होगा, उसका एक महितीय पति परमात्मा इस जगत् की उत्पत्ति के पूर्व विद्यमान था भीर जिसने पृथिवी से लेके सूर्यंप्रयंन्त जगत् को उत्पन्न किया है, उस परमात्मा देव की प्रेम से भिन्त किया करें॥

> (ग) पुरुषऽएवेव असर्व यद्भूतं याचा भाग्यस् । उतामृतत्वस्येकानो यवन्नेनातिरोहति ॥

> > यजुः। ग्र० ३१। मं० २॥

हे मनुष्यो ! जो सब में पूर्ण पुरुष भीर जो नासरहित कारण भीर जीव का स्वामी जो पृथिव्यादि जड़ भीर जीव से मितिरक्त है; वही पुरुष इस सब भूत, भविष्यत् भीर वर्तमानस्य जगत् को बनाने वाला है ॥

(ध) यतो वा इमानि मूतानि वायन्ते येन वातानि जीवन्ति । यत्त्रयन्त्यनि संविद्यन्ति तद्विज्ञातस्य तद्वद्यः ॥ ततिरीयोपनि०३।१॥

जिस परमात्मा की रचना से ये सब पृथिक्यादि भूत उत्पन्न होते हैं जिससे जीते भीर जिसमें प्रलय की प्राप्त होते हैं; वह ब्रह्म है। उसके जानने की इच्छा करो॥

(इ) जन्माजस्य वतः ॥ वेदात्तं घ० १ । सूत्र ० २ ॥

जिससे इस जनव् का जन्म, स्थिति धीर प्रमय होता है; बही बहा जानने योग्य है। (स॰ प्र॰ श्रष्टम समु०)

अन्त्र मन्त्र १।६ के चनुसीलन में भी इष्टब्य हैं। कुमाबि से ईस्वर एवं मोक्ष-प्राप्ति---

> एवं यः सर्वमूतेषु पश्यत्यात्मानमात्नमा । स सर्वतमतामेत्य ब्रह्माच्येति परं पदम् ॥ १२४ ॥ (७२)

(एवम्) इसी प्रकार समाधियोग से (यः) जो मनुष्य (सर्वभूतेषु धारमानं पश्यति) मब प्राश्मियों में परभेश्वर को देखता है (सः धारमना सर्वसमताम् + एत्य) वह सबको धपने भारमा के समान प्रेमभाव से देखता है (पर पदं बहा अभ्येति) वही परमपद जो बहा-परमात्मा है उसको यथा-वत् प्राप्त होके सदा म्रानन्द को प्राप्त होता है ॥ १२५॥

(द० ल० मा० नि० १६६)

अप्र क्रिक्ट क्रिक्ट स्ता प्राणियों में मात्मवत् भाव एवं परमात्मवर्शन से मुक्ति—मनु ने यह मान्यता एवं माव वेदों से यथावत् रूप में ग्रहण किया है। तुल-नार्थ एवं प्रयस्पष्टीकरण के लिए निम्न मन्त्र द्रष्टक्य है—

यस्तु सर्वाचि भूतान्यात्मन्तेवानुपश्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विचिक्त्सिति ॥ यजु० ४० । ६ ॥

श्रयं—(यः) जो मनुष्य (श्रात्मन्नेव) श्रात्मा धर्मात् परमातमा में तथा अपने श्रात्मा के सदस (सर्वाणि भूतानि) समस्त जीव श्रीर जगत् के जढ़ पदार्थों को (श्रनु-पद्यति) श्रनुकूलता से, श्रथवा धर्मांचरण श्रीर योगाभ्यास श्रादि से देखता है (च) श्रीर (सर्वभूतेषु) समस्त श्राण्यों श्रीर प्रकृतिस्य पदार्थों में (श्रात्मानम्) सर्वत्र व्याप्त परमातमा को देखता है (ततः) ऐसे सम्यक्दर्शन के बाद (न विचिक्तित्सित) वह संज्ञय को प्राप्त नहीं होता श्रयात् संशयरिहत होकर निभ्नं म ज्ञान से परमात्म-पद स्मोक्ष को प्राप्त कर लेता हैं। उसे संसार श्रीर परमात्म-ज्ञान के विषय में किसी प्रकार का संदेह नहीं रहता।

इति हरयाणाप्रान्तीयगुरुकुलक्ष्यक्षेत्रश्चितिविद्येन, तत्र मवतामाचार्यक्षम्बान्-वेवानामन्तेवासिना, हरयाणाप्रान्तान्तर्गतरोहतकमण्डले 'मकदौती' नाम्नि पाले लब्बजन्मना, श्रीगहरसिंहशान्तिवेवीतनवेन, सुरेन्द्रकुमारेण कृतं विशुद्धमनुस्पृतेः हिन्दी-माध्यव्, प्रक्षिप्त-श्लोकानुसम्बानयुताऽपं च विविध्वविषय विमर्शे सम्पन्ना 'सनुशीलन' नामिका समीका स

।। ससाप्तक्ष्वायं प्रन्यः ।।



# विशुद्धमनुस्मृते: श्लोकानामुभयपंकित-अनुक्रमणिका आवश्यक निर्देश —

- १. इस अनुक्रमणिका में श्लोक-पदों के सामने बिना कोष्ठक के दी गयी संख्या 'प्रचलित संख्या' है, जो ग्रन्थ में सबसे पहले बिना कोष्ठक के और प्रथम, दितीय, दशम अध्यायों में बृहत् कोष्ठक में दी हुई है । लघु कोष्ठक में दी गयी संख्याएं, में मौलिक श्लोकों की हैं । उन्हें सामने उल्लिखित अध्यायों के अनुसार ग्रन्थ में लघुकोष्ठक में ही देखें ।
- २. इस ग्रन्थ में द्वितीय अध्याय के पहले २५ श्लोक प्रथम अध्याय में जोड़े हुए हैं और नवम अध्याय के आखिरी ११ श्लोक दशम में जोड़े हुए हैं । उन्हें उन्हीं अध्यायों में बृहत् कोष्ठक में दी गयी संख्या के अनुसार देखें ।
- इस अनुक्रमणिका में श्लोकों की प्रथमपंक्ति (प्रथमार्ध) बड़े टाइप में दी गयी है और द्वितीय पंक्ति (द्वितीयार्ध) छोटे टाइप में है ।

पंक्ति-पूर्वभाग अध्याय/ श्लोक पंक्ति-पूर्वमाग अध्याय/श्लोक अग्नौ प्रास्ताहृति : सम्यक् अंशमंशं यवीयांस: (રૂ ા પ્ર૨) (४८) ९ । ११७ अकामतः कृतं पापम् (३) ११ । ४६ ३।७६ अग्न्याघेयं पाकयज्ञान् अकःमतः कृते पापे (२ । ९३) (२) ११ । ४५ अकामस्य क्रिया काचिद् २ ।१४३ (१।६१) अग्र्यो मध्यो जघन्यश्च (१४) १२ । ३० २।४ अकारं चाप्युकारं च अघं स केवलं भुङ्क्ते (३।५२) (२ । ४४) २ । ७६ ३ । ११५ अङ्गावपीडनायां च (१७८) ८ । २८७ ् अकारश्चास्यऽनाम्नोऽन्ते (२ । ८१) २ । १२५ अङ्गुलीग्रन्थिभेदस्य (१२५) ९ । २७७ अकुवन विहितङ्कर्म (१) ११ । ४४ अङ्गुश्छमूलस्य तले (२।३३) अकृत: स तु विज्ञेय: (१२३) ८। १९९ २ । ५९ अक्लेशेन शरीरस्य (২) ४।২ अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य (१।३) १।३ अच्छलेनैव चान्विच्छेद (११३) अग्निदान् भक्तदांश्चैव (१२६) ८ । १८७ ९।२७८ अग्निवायुर विभ्यस्तु (१ ! १५) १ । २३ अजाविके तु संरुद्धे (१४८) ८ । २३५ अग्निहोत्रं च जुहुयात् (१४) ४ । २५ अजाविकं तु विषमं (५०) ९ । ११९ अग्निहोत्रं समादाय (४) হ।४ अजाविकं सैकशफम ५०) ९ । ११९ अग्नीन्धनं भैक्षचर्याम् (২ । হও) अजिह्मामशठा शुद्धां (४) ४।११ २ ।१०८ अज्ञं हि बालमित्याहु (२ । १०२) २ । १५३ अग्ने: सोमस्य चैवादौ (0315) अज्ञानाद देशते पूर्णे 8 128 (६८) ८।१२१

(६५) ८। ११८ अज्ञानाद् बालमावाच्च अज्ञानाद्यदि वा ज्ञानात् (२५) ११। २३२ अज्ञो भवति वै बाल: (2 1 202) २ । १५३ अज्येष्ठवृत्तिर्यस्तू स्यात् (४४) ९।११० अण्डजा: पक्षिण: सर्पा: (१ 1 २७) १ । ४४ अण्ट्यो मात्रा विनाशिन्य:(१।१७) १ । २७ अत ऊर्घ्यं त्रयोऽप्येते (5 1 58) २ । ३९ (१७६) अत ऊर्घ्व प्रवक्ष्यामि दण्ड ८। २७८ अत ऊर्घ्यं प्रवक्ष्यामिः धर्म (१३५) ८।२१८ अत ऊर्घ्वं प्रवस्यामि वाक् (१७२) ८। २६६ अत ऊर्घ्वं प्रवस्यामि वेतन (१३२) ८। २१४ अत: परं प्रवस्यामि प्राय (१०।१५) १६१। ०१ अत: परं प्रवक्ष्यामि योषितां (२२) ९ । ५६ अतपास्त्वनघीयान : (इप्) ४।१९० अतस्तु विपरीतस्य (२२) ७ । ३४ अतिक्रामन्देशकालौ (९२) ८। १५६ अतिथिम्योऽग्र एवैतान (३ । ७९) ३ । ११४ अतिप्रसक्तिं चैतेषां (९) ४।१६ अतिवादां स्तितिश्चेत (३०) ६ । ४७ अतीतानां च सर्वेषां २७१। ७ (६४१) अतीते कार्यश्रेषज्ञ : (१४४) ७ । १७९ अतोऽन्यतमया वृत्या (६) ४।१३ अतो यदन्यदिन्र्यु: (५६) ८ । ७८ अतोऽर्थान्न प्रमाद्यन्ति (२।१४५) २।२१३ अत्युच्छितं तथा ८ त्मानं (१३५) ७ । १७० अथ मूलमनाहार्य्य . (१२६) द । २०२

(७२) ८ । १२८ अदण्ड्यान् दण्डयन्नाजा अदण्ड्यो मुञ्ज्यते राजा (१२६) ८ । २०२ (५) १२ । ७ अदत्तानामुपादानं (९४) ८। १५८ अदर्शयन्स तं तस्य अदर्शयित्वा तत्रैव (९१) क । १५५ (९७) ८ । १६१ अदातरि पुनर्दाता अटीयमाना मर्त्तारम् (३६) ९ । ९१ अदूषितानां द्रव्याणाम् (१३३) ९ । २८६ अदेश्यं यश्च दिशति (३९) ८ । ५३ अद्मिगांत्राणि शुद्घ्यन्ति (१७) प्र । १०९ अद्मिस्तु प्रोक्षणं शौचम् (૨૫) स । ११८ अद्भ्यो गन्धगुणा भूमि : (१ । ४७) १ । ७८ अद्रोहेण च मृतानां (३९) ४ । १४८ अद्रोहेणैव मूतानां (2) 812 अघमणांथीसघ्यर्थम् (३६) ८।४७ अधमा मंघ्यमाग्र्या च (२५) १२ । ४१ अधर्मदण्डनं लोके (७१) क । १२७ अधर्मप्रभवं चैव (४२) ६ । ६४ अधर्मेण च यः प्राह (2 1 90) २ । १११ अधर्मेणैधते तावत् (५६) ४.। १७४ अधर्मो नृपतेईष्ट: (९६) ९ । २४९ अघर्मिकाणां पापानां (५३) ४। १७१ अधार्मिको नरो यो हि (४२) ४ । १७० अधार्मिकं तस्करं च (३०) ४।१३३ अघार्मिकं त्रिमिर्न्यायै: (१८७) ५ । ३१० अधीत्य चानुवर्तन्ते (६३) ६ । ९३ अधीत्य विधिवद्वेदान् (२१) ६ । ३६ अधीष्व मो इति ब्र्यात् (२ । ४२) २ । ७३ अघोदृष्टिनैष्कृतिक : (७०) ४ । १९६ अध्यक्षान्विविधान् कुर्यात् (६२) ७ । ८१ (६३) ९ । १९४ अध्यान्यच्याबाहिनकं

अध्यात्मरतिरासीन: (३२) ६ । ४९ अध्यापनमध्ययनं . . . ... दानं प्रतिग्रहं चैव (१।५१) १।८८ (३।४६) अध्यापनं ब्रह्मयज्ञः 3 190 अध्यापयामास पितृन् (5 1800) २ । १५१ अध्येष्यमाणं तु गुरू: (२।४२) २ १७३ अनंशो क्लीबपतितौ (६९) ९ । २०१ (२७) ६ । ४३ अनग्निरनिकेत: स्याद् अनन्तरमरि विद्याद (१२३) ७ । १५८ अनपत्यस्य पुत्रस्य (द्रञ्च) ९ । २१७ अनपेक्षितमर्यादं (१८६) ८ । ३०९ अनाम्नातेषु धर्मेषु (४८) १२ । १०८ अनारोग्यमनायुष्यं (२।३१) २।५७ अनार्यता निष्ठुरता (१० । १२) १० । ५८ अनाविष्कृतपापांस्तु (१९) १२ । २२६ अनित्यं हि स्थितो यस्मात् (३।७१) ३।१०२ अनिन्दितै: स्त्रीविवाहै: (२४) ३ । ४२ अनिर्दशाया गो:क्षीरं (२) ४। ८ अनिष्टं चाप्यनिष्टेषु (८) ७।१३ अनुक्तनिष्कृतीनान्तु (९) ११ । २०९ (२।२२) २।४७ अनुद्वेगकरा नृणां अनुपघ्नन् पितृद्रव्यम् (७४) ९ । २०८ अनुबन्धं परिज्ञाय (७०) ८ । १२६ अनुभावी तु यः कश्चित् (40) द्र । ६९ अनुमन्ता विशसिता (१२) ५ । ५१ अनुरक्तं स्थिरारम्भं (१६९) ७ । २०९ अनुरक्तः शुचिर्दश्चः (४७) ७ । ६४ अनुरागापरागौ च (११९) ७।१५४ (२ । १५९) २ । २४१ अनुव्रज्या च शुश्रूषा

अनृतं तु वदन्दण्ड्य: (३१) ८ । ३६ अनेन क्रमयोगेन परिव्रजति (५६) ह । द्र अनेन क्रमयोगेन संस्कृत (२।११३) २ । १६४ अनेन विधिना नित्यम् (४१) प्र । १६९ अनेन विधिना राजा कुर्वाण: (२०६) ८ । ३४३ अनेन विधिना राजा मिथो (१०४) ट । १७८ अनेन विधिना सर्वान् (५३) ६ । ८१ अनेन विधियोगेन (१२९) ८। २११ अनेन विप्रो वृत्तेन (९०) ४ । २६० (११८) ७।१५३ अन्त:पुरप्रचारं च अन्त :संज्ञा भवन्त्येते (१ । २९) १ । ४९ (१ 1 2) १ । २ अन्तरप्रभवाणां च (५०) ८।६९ अन्तर्वेशमन्यरण्ये वा अन्नादेर्भूणहा मार्ष्टि (१९२) ८ । ३१७ अन्त्यादपि परं धर्म (२ । १५६)-अन्न चैव यथाशक्ति (३।६९) ३।९९ अन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा (५१) ४। १६४ अन्यानपि प्रकुर्वीत (४३) ७।६० अन्योन्यगुणवेशेष्यात (१३९) ९। २९६ अन्योन्यस्याव्यभिचार : (३८) ९ । १०१ अन्वाधेयञ्च यद् दत्तम् (६४) 9 1 294 अपत्यं धर्मकार्याणि (१५) ९।२८ अपत्यस्यैव चापत्यं (૨) દાર अपदिश्यापदेश्यं च (४०) ह । ५४ अपदेशैश्च संन्यस्य (१०८) ८ । १८२ -अपहनवेऽधमर्णस्य (३८) ८। ५२ अपां समीपे नियत: ି(२ । ६३) २ । १०४ अपि यत्सुकरं कर्म (४०) ७ । ५५ अपुण्य' लोकविद्विष्ट' (२।३१)२।५७

अपुत्रोऽनेन विधिना (५१) ९ । १२७ अपुष्पा: फलवन्तो ये (१ 1 २७) १ । ४७ (२।२९)२।५५ अपूजितं तु तद् भुक्तं अप्रजायामतीतायां भर्तु (६५) ९।१९६ अप्रजायामतीयायां माता (६६) ९ । १९७ अप्रणोद्योऽतिथि: सायं (३ । ७४) ३ । १०५ (१३) १२ । २९ अप्रक्यमविज्ञेयं तम अप्रतर्क्यमविज्ञेयं प्रसुप्तं (१ । ५) १ । ५ अप्रमोदात्पुन : पुंस : (३।४१) ३।६१ अप्रयत्न: सुखार्थेषु (१६) ६। २६ अप्राणिभिर्यत् क्रियते (इट) ८ । ५२३ अप्राप्तामपि तां तस्मै (३३) ९।८८ अप्सु प्राश्य विनष्टानि (२ । ३६) २ । ६४ अब्जमश्ममयं चैव (२०) ५।११२ (२।१५९) अब्राहमणादध्ययनं २।२४१ अब्रुवन्वापि (१३) ८।१३ (१) ५।५ अभक्ष्याणि द्विजातीनां अभयस्य हि यो दाता (१८२) ह । ३०३ (३६) ६ । ५८ अभिपृजितलाभांस्तु अभिपूजितला**भैश्च** (३६) ६।५८ (३८) ८।५२ अभियोक्तादिशेद्देश्यं अभियोक्ता न चेद् बूयात् (88) 21 172 (5 1 92) अभिवादनशीलस्य २ । १२१ (४१) ४ । १५४ अभिवादयेद् वृद्धांश्च अभिवादात्परं विप्रः (२ । ७९) २।२२२ (१६५) ७।२०४ अभीप्सितानामर्थानां । अम्यङ्गमञ्जनं चाक्ष्णोः (२ । १२१) २ । १७८ (१२१) ९ । २७२ अम्याघातेषु मध्यस्थात् .

(२१८) ९ । ३७२ अभ्यादध्युश्च काष्ठानि (१०८) ७ । १४१ अमात्यमुख्यं धर्मज्ञं (१२२) ७ । १५७ अ मात्यराष्ट्रदुर्गार्थ अमात्याः प्राइविवाको (९७) ९ । २३४ ९ । २३४ अमात्ये दण्ड आयत्तो (४८) ७ । ६५ अमानुषेषु प्रथम: (१३१) ९।२८४ (७९) ७ । १०४ अमाययैव वर्तेत न अमावास्यामष्टमीं च (२९) ४ । १२८ अमित्रादपि सद्वृत्तं (२ । १५७) २ । २३९ (२ । १११) २ । १६२ अमृतस्येव चाकाङ्क्षेत् अम्भस्यश्मप्लवेनेव (६५) ४।१९० (६) ) ६।७ अम्मूलफलिमक्षाभि: अयमुक्तो विभागो व : (द्रथ्) ९ । २२० अयशो महदाप्नोति (७२) ८।१२८ अरिक्षता गृहे रुद्धा : (१०) ९ । १२ (१८५) ८ । ३०८ अरक्षितारं राजानं (१८६) ८ । ३०९ अरक्षितारमत्तारं (११४) ७ । १४७ अरण्ये नि :शलाके वा अराजके हि लोकेऽस्मिन् (३) ७ । ३ अरेरनन्तरं मित्रं (१२३) ७ । १५८ अर्थकामेष्यसक्तानां (१।६९) २।१३ अर्थसम्पादनार्थं च (१३३) ७ । १६८ अर्थस्य संग्रेह चैनां (९) ९।११ अर्थेऽपत्र्ययमानं तु ं(३७) ८।५१ अर्वाक्न । ज्वादरेत्स्वामी (२५) ८।३० अर्हण तत्कुमारीणां (३।३४) ३।५४ अलब्धं चैव लिप्सेत (७४) ७ । ९९ अलब्धमिच्छेद्दण्डेन (७६) ७ । १०१ अलामे त्वन्यगेहानां (२ । १२६) २ । १८४ अलाभे न विषादी (३५) ६ । ५७ अलंकृतश्च सम्पश्येत् (१८०) ७ । २२२ (३।१४) ३।२८ अलङ्कृत्य सुतादानं (३७) ६ । ५९ अल्पान्नाम्यवहारेण

अल्पोऽप्येवं महान्वापि (३ । ३३) ३ । ५३ अल्पं वा बहु वा यस्य (२। ९८) २ । १४९ अवहार्यो भवेच्चैव (१२२) द । १९६ अवदायौँ भवेतां तौ (द्रह) ८।१४५ अवाइः नरकमभ्येति (५४) ८।७५ अवाच्यो दीक्षितो नाम्ना (२। ८४) २ । १२८ (२ । १४६) अविद्वांसमलं लोके २ । २१४ (३ | २) ३ | २ अविलुप्तब्रहमचर्यो अवृत्तिकर्षिता हि स्त्री (२९) ९।७४ अवेक्षेत गतीर्नृणाम् (३९) ६।६१ अवेदयानो नष्टस्य (२७) द। ३२ अव्यङ्गाङ्मीं सौम्यनाम्ना (3 1 80) अशक्यं चाप्रमेयं च (४६) १२। ९४ अशासंस्तस्करान् यस्तु (१०३) ९ । २५४ अशासित्वा तु तं राजा (१९१) ८।३१६ अशीतिभागं गृहणीयात् (द३) ८।१४० अश्मनोऽस्थीनि गोवा (१६१) ८।२५० (९९) ९ । २५० अष्टादशसु मार्गेषु व्यव अष्टादशसु मार्गेषु निबद्ध (३) ८।३ अप्टापाद्ये तु शूद्रस्य (२०४) ८ । ३३७ अष्टाविमान्समासेन (३ | ११) ३ | २० अष्टौ चान्या: समाख्याता: (१२१) ७ । १५६ अष्टौ मासान् यथादित्यः (१४८) ९ । ३०५ (३।५)३।५ असपिण्डा च या मातु : असमीक्ष्य प्रणीतस्तु (१३) ७।१९ (९९) ८।१६३ असम्बद्धकृतश्चैव असम्बद्धप्रलापश्च (४) १२।६

असम्यक्कारिणश्चैव (१०८) ९ । २५९

अस्यकाय मां मा दा: (२ ! ७३) २ । ११४ असौ नामाहमस्मीति (२ १७९) २ । १२२ असंभाष्ये साक्षिभिश्च (४१) हा १४४ असंप्रवे चैव गुरो : (२ । १४०) २ । २०३ अस्मादप्रच्युतो विप्र: (६६) १२।११६ अस्माद्धर्मान्न च्यवेत (७३) ७।९८ अस्य नित्यमनुष्ठानं (७५) ७।१०० अस्वर्ग्यं च परत्रापि (७१) ८।१२७ अस्वस्थ: सर्वमेतत्तु (१८४) ७।२२६ अस्वामिना कृतो यस्तु (१२३) ८।१९९ अहस्त्रोदगयनं (१।३६) १।६१ अहिंसया च भूतानां (३८) ६ । ६० अहिंसयेन्द्रियासंगै : (५१) ६ । ७५ अहिंसयैव मूतानां (२ ।१०७) २ ।१५९ अहिंसासत्यमक्रोधं (१७) ११।१२२ अहिंस्रो दमदानाभ्यां (८४) ४।२४६ अहुतं च हुतं चैव (२।४९) ३।७३ अहोरात्रे विभजते (१।३५) १।६५ आ आकारमिङ्गितं चेट्टां (५०) ७।६७ आकारैरिङ्गितैर्गत्या (२१) ८।२६ आकाशाचु विकुर्वाणात् (१।४५) १।७६ आकाशं जायते तस्मात् (१।४४) १।७५ आक्षारयञ्खतं दाप्य: (१७५) ८।२७५ आगमं निर्गमं स्थानम् (२२६) ८।४०१ आगमं वाप्यपां भिद्यात् (१२८) ९।२८१ आगम: कारणं तत्र (१२४) व्य२०० आगारादिम निष्क्रान्तः (२५) ६।४१ आचक्षाणेन यस्तेयं (१८९) ८।३१४ आचम्य प्रयतो नित्यमुभे (२।१५४) २।२२२ आचारः परमो धर्मः (१।५५) १।१०८ आचारमग्निकार्यं च (२।३९) २।६९ आचारश्चैव साघूनां (११६३) २१६ आचाराद्वनमक्षय्यं (४३) ४।१५६

आचाराद्विच्युतो विप्र: (१।५६) १।१०९ आचाराल्लभते ह्यायु: (४३) ४।१५६ आचारेण तु संयुक्त: (१।५६) १।१०९ आचार्यपुत्र : शुप्रुषु : (२।६८) २।१०९ आचार्यस्त्वस्य यां जातिं (२।९७) २।१४८ आचार्यं च प्रवक्तारं (४९) ४।१६२ आच्छाच चार्चियत्वा च (३।१३) ३।२७ आततायिनमायान्तं (२११) ८।३५० आत्मज्ञाने शमे च स्यात (४४) १२।९२ अात्मन्यग्नीन्समारोप्य (२२) ६।३८ आत्मानमात्मना यास्तु (१०) ९।१२ आत्मनैव सहायेन (३२) ६।४९ आत्मानं सततं रक्षेत् (१७३) ७।२१३ आत्मा हि जनयत्येषां (६८) १२।११९ आत्मैव देवता: सर्वा: (६८) १२।११९ आत्मैव ह्यात्मन: साम्री (६१) ८।८४ आददानो ददच्चैव (१४०) ८।२२३ आददीत यतो ज्ञानं (२।७५) २।११७ आददीताथ षड्भागं दुमांस (₹*0*₹) ७।१३१ आददीताथ षड्भागं प्रणष्ट (२८) ८।३३ आदानमप्रियकरं (१६५) ७।२०४ आदित्याज्जायते वृष्टि : (३।५२) ३।७६ आद्याद्यस्य गुणं त्त्रेषां (१।१२) १।२० आद्यं यत्त्र्यक्षरं ब्रह्म (३१) ११।२६५ आद्वाविंशात्स्रत्रबन्धो : (२।१३) २।३८ आधिश्चोपनिधिश्चोभौ (८६) ८।१४५ आन्वीक्षिकीं चात्मविद्यां (२८) ७।४३ आपदर्थे घनं रक्षेत् (१७३) ७।२१३ आपद्गतोऽथवा वृद्धा (१३०) ९।२८३ आपद्यपत्यप्राप्तिश्च (४०) ९।१०३ आपद्यपि हि घोरायां (२।७२) २।११३ आप्तः शक्तोऽर्थदः साघुः (२।६८) २।१०९

आप्ता: सर्वेषु वर्णेषु (४७) ८।६३ आभ्य: कुर्याद् देवताभ्य: (३।५९) ३।८४ आमृत्यो : श्रियमन्विच्छेत् (३२) ४।१३७ आयतिं सर्वकार्याणां (१४३) ७।१७८ आयत्यां गुणदोषज्ञ : (१४४) ७।१७९ आयुष्मान्भव सौम्येति (२।८१) २।१२५ आरण्यानां च सर्वेषां (३) ५।९ आरमेत तत: कार्यं (१४२) ९।२९९ (१४३) ९।३०० आरभेतैव कर्माणि (१६) १२।३२ आरम्भरुचिता धैर्यम् (१३४) ८।२१६ आर्तस्तु कुर्यात्स्वस्थ : आर्यता पुरुषज्ञानं (१७१) ७।२११ आर्यरूपमिवानार्यं (१०।११) १०।५७ आर्षे गोमिथुनं शुल्कं (३।३३) ३।५३ आर्षं धर्मोपदेशं च (५७) १२।१०६ (२) ४।६ आविकं सन्धिानीक्षीरं आवृत्तानां गुरुकुलात् (६३) ७।८२ आशासते कुटुम्बिभ्य: (३।५६) ३।८० आषोडशादुबाहुमणस्य (२।१३) २।३८ आसनावसथौ शय्याम् (३ । ७६) ३ । १०७ आसनासनशय्यामि : (१५) ४।२९ आसनं चैव यानं च (१२६) ७।१६१ आसमावर्तनात्कुर्यात् (२१६७) २११०८ आसमुद्रात्तु वै पूर्वात् (१।७६) २।२२ आसीत गुरुणा सार्ध (२।१४१) २।२०४ आसीदिदं तमोभूतं (१।५) १।५ आसीनस्य स्थित: कुर्याद (२।१३४) २।१९६ (२।१३१) २।१९३ आस्यतामिति चोक्तः आहरेद्यावदर्थानि (२।१२४) २।१८२ आहवेषु मिथोऽन्योऽन्यं (६५) ७।८९ आहुरुत्पादक' केचित् (१७) ९।३२ (३।१३) ३।२७ आहूय दानं कन्याया आहैव स नखाग्रेभ्य :(२।११६) २।१६७

| Ę                           |              | उत्तमेषूत्तमं कुर्याद्    | (३।७६) ३।१०७   |
|-----------------------------|--------------|---------------------------|----------------|
| इंगिताकारचेष्ट्जं           | (४६) ७।६३    | उत्तमें कतमें नित्यं      | (दर) ४।२४४     |
| इच्छयाऽन्योन्यसंयोग :       | (३।१८) ३।३२  | उत्तिष्ठेत्र्यमं चास्य    | (२।१३२) २।१९४  |
| इतरानपि सख्यादीन्           | (३।७८) ३।११३ | उत्कोचकाश्चौपाधिकाः       | (१०७)          |
| इतरेषु शिष्टेषु             | (३।२३) ३।४१  |                           | ९।२५८          |
| इतरेषु ससन्ध्येषु           | (१।३९) १।७०  | उत्कृष्टाायाभिरूपाय       | (३३) ९।८८      |
| इदमन्विच्छतां स्वर्ग        | (५५) ६।८४    | उल्थाय पश्चिमे यामे       | (११२) ७।१४५    |
| इदं शरणमज्ञानाम्            | (५५) ६।८४    | उत्यायावश्यकं कृत्वा      | (२७) ४।९३      |
| इदं सामासिकं ज्ञेयं         | (१८) १२।३४   | उत्पत्तिव्यञ्जक : पुण्य : | (२।३८) २।६८    |
| इन्द्रमेके परे प्राणं       | (७०) १२।१२३  | उत्पद्यन्ते च्यवन्ते च    | (४८) १२।९६     |
| इन्द्रस्यार्कस्य वायोश्च    | (१४६) ९।१०३  | उत्पादकब्रह्मदात्रो :     | (२।९्५) २।१४६  |
| इन्द्रानिलयमार्काणाम्       | (४) ७।४      | उत्पादनमपत्यस्य           | (१४) ९ । २९    |
| इन्द्रान्तकाप्पतीन्दुभ्यं   | (३।६२) ३।८७  | उत्पादयति सावित्र्या      | (२।९७) २।१४८   |
| ेइन्द्रियाणां जये योगं      | (२९) ७।४४    | उदकुम्मं सुमनसः           | (२।१२४) २।१८२  |
| इन्द्रियाणां तु सर्वेषां    | (२।५८) २।९९  | उदासीनप्रचार' च           | (१२०) ७।१५५    |
| इन्द्रियाणां निरोधेन        | (३८) ६।६०    | उदितेऽनुदिते चैव          | (१।७१) २।१५    |
| इन्द्रियाणां प्रसंगेन दोष   |              | उदितोऽयं विस्तरश:         | (९९) ९।२५०     |
|                             | २।९३         | उदारेऽनुद्धृते त्वेषां    | (४७) ९।११६     |
| इन्द्रियाणां प्रसंगेन धर्मस |              | उद्दुते दक्षिणे पाणौ      | (२।३५) २।६३    |
| इन्द्रियाणां विचरतां        | (२।४७) २।८८  | उद्भिज्जा : स्थावरा :     |                |
| इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु     | (९) ४।१६     |                           | १ ।४६          |
| इमं कर्मविधिं विद्यात्      | (१५७) ९।३२५  | उद्बबर्हात्मनश्चैव        | (१।७) १।१४     |
| इमं हि सर्ववर्णानाम         | (४) ९।६      | उद्वहेत द्विजो भार्यां    | (ફાઇ) ફાઇ      |
| इष्ट्वा च शक्तितो यज्ञ:     | (२१) ६।३६    | उद्वेजनकरैंदण्डै :        | (२१३) ८।३५२    |
| इह कीर्तिमवाप्नोति          | (१।६५) २।९   | उन्मत्तजडमूकाश्च          | (६९) ९।२०१     |
| इह चानुत्तमां कीर्ति        | (५९) टाट१    | उपगृह्यास्पद' चैव         | (१४७) ७।१८४    |
| इहैव लोके तिष्ठन्स:         | (५४) १२।१०२  | उपचारक्रियाकेलि :         | (२१६) ८।३५७    |
| उ                           |              | उपच्छन्नानि चान्यानि      |                |
| उक्तो व : सर्ववर्णानां      | (३३) ४।१४६   | उपजप्यानुपजपे <b>द</b> ्  | (१५९) ७।१९७    |
| उच्चावचेषु भूतेषु दुर्जेय   | •            | उपघामिश्च य : कश्चि       |                |
| उच्चै :स्थानं घोररूपं       | (९३) ७।१२१   | उपनीय गुरु: शिष्यं        | (२।३९) २।६९    |
| उच्छिन्दन् ह्यात्मनो मूलं   | (१०६) ७।१३९  | उपनीय तु य : शिष्यं       | (२ ।९०) २ ।१४० |
| उच्छीर्षके भ्रिये कुर्याद्  | (३।६४) ३।८९  | उपपन्नो गुणैस्सर्वे :     | (५६) ९।१४१     |
| उत्तमानुत्तमान्गच्छन्       | (८३) ४।२४५   | उपरुन्ध्यारिमासीत         | (१५७) ७।१९५    |
| उत्तमा सात्त्विकीमेतां      | (३४) १२।५०   | उपसेवेत तं नित्यं         | (१४०) ७।१७५    |

| उपस्थितं गृहे विद्यात्       | (३।७२) ३।१०३  | ए                                       |                |
|------------------------------|---------------|-----------------------------------------|----------------|
| उपस्प्रशंस्त्रिषवणमेत        | (१५) ११।२१६   | एक एव चरेन्नित्यम्                      | (२६) ६।४२      |
| उपस्पृश्य द्विजो नित्यं      | (२।२७) २।५३   | एक एव सुहृद्वमाँ                        | (१७) ८।१७      |
| उपासते ये गृहस्था :          | (३।७३) ३।१०४  | एककालं चरेद्भैक्षम्                     | (३४) ६।५५      |
| उपेक्षको संकुसुको            | (२७) ६।४३     | एकदेशं तु वेदस्य                        | (२।९१) २।१४१   |
| उपेतारमुपेयं च               | (१७५) ७।२१५   | एकमेव तु शुद्रस्य                       | (१।५४) १।९१    |
| उभावपि हि तौ धर्मी           | (१।७०) २।१४   | एकरात्रोपवासश्च                         | (१२) ११।२१२    |
| उमे यानासने चैव              | (१२७) ७।१६२   | एकरात्रं तुनिवसन्                       | (३।७१) ३।१०२   |
| उभौ निगृह्य दाम्प : स्यात्   | (११०) = ।१ =४ | एकाकिनश्चात्ययिके                       | (१३०) ७।१६५    |
| ऊ                            | , , , , , ,   | एकाकी चिन्तयानो हि                      | (८८) ४।२५८     |
| ऊर्घ्वं तु कालादेतस्मात्     | (३५) (९।९०)   | एकाकी चिन्तयेन्नित्यं                   | (८८) ४।२५८     |
| ऊर्घ्यं पितुश्च मातुश्च      | (४१) ९ ।१०४   | एकादशेन्द्रियाण्याहु:                   | (२।४८) २।८९    |
| ऊर्ध्व प्राणा ह्युत्क्रामी   | न्त (२ १७७)   | एकादशं स्त्रीजननी                       | (३२) ९।८१      |
|                              | २।१२०         | एकादशं मनो ज्ञेयं                       | (२।५१) २।९९    |
| ऊर्घ्वं विमागाज्जातस्तु      | (८२) ९।२१६    | एकाधिकं हरेज्ज्येष्ठ :                  | (४८) ९।११७     |
| ऊष्मणश्चोपजायन्ते            | (१।२५) १।४५.  | एकापायेन वर्तन्ते                       | (१३९) १।७०     |
| ऋ                            |               | एकैकशो युगानां तु                       | (१।३७) १।६८    |
| त्रृक्षेष्ट्याग्रयणं चैव     | (९) ६।१०      | एकैकं ग्रासमश्नीयात्                    | (१३) ११।२१३    |
| ऋग्वेदविद् यजुर्विच्व        | (६२) १२।११२   | एकैकं ह्रासयेत् पिण्डम्                 | (१५) ११।२१६    |
| ऋचो यजूषि चान्यानि           | (३०) ११।२६४   | एको\$नुभुङ्क्ते सुकृतं                  | (७८) ४।२४०     |
| ऋृजवस्ते तु सर्वे स्यु :     | (૨            | एकोऽपि वेदविदर्मम्                      | (६३) १२।११३    |
| ऋृणं दातुमशक्तो य:           | (९०) ८।१५४    | एकोऽहमस्मीत्यात्मानं                    | (६२) ८।९१      |
| ऋृतुकालाभिगामी स्यात्        |               | एकं गोमिथुनं द्वे वा                    | (३।१५) ३।२९    |
| त्र्यृतु :स्वाभाविक : स्त्री |               | एक: प्रजायते जन्तु:                     | (७८) ४।२४०     |
|                              | ३।४५          | एक: शतं योधयति                          | (५५) ૭ ા૭૪     |
| त्रमृत्विकपुरोहिताचार्यै :   | (६१) ४।१७९    | *************************************** | ( २।१२३) २।१८० |
|                              |               | एतत्कष्टतमं विद्यात्                    | (३५) ७।५०      |
| ऋत्विजंयस्त्यजेद् याज्य      |               | एतच्वतुर्विधं प्राहु:                   | (१।६८) २।१२    |
|                              | द।३८८         | एतच्चतुर्विधं विद्यात्                  | (७५) ७।१००     |
| ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वात्       | (२८) ४।९४     | एतत्त्रयं समाश्रित्य                    | (१७५) ७।२१५    |
| त्रमृषयश्चक्रिरे धर्म        | (२।१०३) २।१५४ | एदतक्षरमेतां च                          | (२।४६) २।७८    |
|                              |               | एतद्दण्डविधि कुर्यात्                   | (१३८) ८।२२१    |
| ऋषयः पितरो देवाः             | (३।५६) ३।८०   | एतद्देशप्र <b>स्</b> तस्य               | (१।७४) २।२०    |
| <b>ऋषिमिर्बाह्मणैश्चैव</b>   | (१९) ६।३०     | एतद्वि जन्मसाफल्यम्                     | (४५) १२।९३     |
| ऋषियर्ज देवयज्ञं             | (१३) ४।२१     | एतद्विद्यात्समासेन                      | (४७) ४।१६०     |

एतद्विधानमातिष्ठेद्वर्मिक: (१५५) ८।२४४ एतद्विधानमातिष्ठेदरोग : (१८४) ७।२२६ एतद्वोऽ भिहितं सर्वं नि :श्रेयस (६६) २ ।११६ एतद्वोऽभिहितं सर्वं विधानं (३।८४) ३।२८६ (२३) ९।५६ एतद्व: सारफल्गुत्वम् (१।४०) १।७१ एतद् द्वादशसाहस्रं एतद्व्याप्तिमदेतेषां (१०) १२।२६ एतमेके वदन्त्यग्निम् (७०) १२।१२३ रतमेव विधि कृत्स्नम् (१६) ११।२१७ एतानाहु: कौटसाक्ष्ये (६९) ८।१२२ (२।८६) २।१३६ एतानि मान्यस्थानानि एतानेव महायज्ञान्निवपेत (५) ६।५ एतान्यपि सतां गेहे (३१७०) ३।१०१ एतांश्चान्यांश्च सेवेत (१८) ह।२९ एता: प्रकृतयो मूलं (१२१) ७।१५६ एते गृहस्थप्रभवा: (५७ ) ६।८७ एते राष्ट्रे वर्तमाना: (९१) ९।२२६ एतेषामेव वर्णानां (१।५४) १।९१ एतेषां निग्रहो राज्ञ: (२२०) ८।३८७ एतैरुपाययोगैस्<u>त</u>ु (८) ९।१० **एतैरुपायैरन्यैश्च** (१५५) ९।१२३ एतैर्द्विजातय: शोध्या: (१९) ११।२२६ एतैर्लिं गैनंयेत्सीमां (१६३) ८।२५२ (१९) ८।१९ एनो गच्छति कर्तारं एवमाचारतो दृष्ट्वा (१।५७) १।११० एवमादीन् विजानीयात् (१०९) ९।२६० एवं गृहाभ्रमे स्थित्वा (१) ६।१ (२।१६४) २।२४९ एवं चरति यो विप्र : (१५६) ९।३२४ एवं चरन् सदा युक्तः एवं धर्म्याणि कार्याणि (१००) ९।२५१ (१७८) ७।२२० एवं प्रयत्नं कुर्वीत एवं य: सर्वभूतेषु (७२) ११।१२५ एवं विजयमानस्य (८५) ७।१०७ एवं विधान् नृपो देशान् (११५) ९।२६६

एवं वृत्तस्य नृपते: (२१) ७।३३ एवं वृत्तां सवर्णां स्त्रीम् (४०) ५।१६७ (१।३३) १।५७ एवं स जाग्रत्स्वप्नाभ्यां एवं समुद्रधुतोद्वारे (४७) ९।११६ (३।६२) ३।८७ एवं सम्यग्घविर्दृत्वा एवं सर्वमिदं राजा (१७६) ७।२२६ एवं सर्वं विधायेदम् (१०९) ७।१४२ एवं सह वसेयुर्वा (४५) ९।१११ एवं संचिन्त्य मनसा (२४) ११।२३१ एष ज्ञेयस्त्रिवृद्धेद: (३०) ११।२६४ एष दण्डविधि : प्रोक्तो (१७६) ८।२७८ एष धर्मविधिः कृत्स्नः (१०।१५) १८।१३१ एष धर्मोऽखिलेनोक्तो (१३५) ८।२१८ एष धर्म: समासेन (३८) ९।१०१ एष नौयायिनामुक्तो (२३३) ८।४०९ एष प्रोक्तो द्विजातीनां (२।३८) २।६८ एष वोऽभिहितो धर्मो (६४) ६।९७ एष वो अभिष्ठित : कृत्स्न : (३२) ११।२६६ एष शौचविधि : कृत्स्न : (३३) ५ ।१४६ एष शौचस्य व : प्रोक्त : (१८) ५।११० एष: सर्व: समुद्विष्ट: कर्मणां (४०) १२।८२ एष सर्व समुद्दिष्टस्त्रिप्रकार (३५) १२।५१ एष सर्वाणि भूतानि (७१) १२।१२४ एष स्त्रीपुंसयोरुक्त: (४०) ९।१०३ एषा धर्मस्य वो योनि : (१।७८) २।२५ एषामन्यतमे स्थाने (६६) ८।११९ एषां हि बाहुगुण्येन (५४) ७।७१ एषां हि विरहेण स्त्री (३४) ५।१४९ एषु स्थानेषु भूयिछं। (5) 515 एषोऽखिलेनाभिहितो दण्ड (8 ≥0) ८।ई०१ एषोऽखिलेनाभिष्ठितो धर्म: (१७२) ८।२६६

एषोऽखिल: कर्मविधि:

(१५७)

९।३२५

|                              | -             |                                  |                         |
|------------------------------|---------------|----------------------------------|-------------------------|
| एषोदिता गृहस्थस्य            | (८९) ४।२५९    | कामं क्रोधं च लोमं               | (२।१२१) २।१७८           |
| एषोदिता लोकयात्रा            | (१२) ९।૨५     | कामं तु गुरूपत्नीनां             | (२।१४८) २।२१६           |
| एषोऽनुपस्कृत: प्रोक्तो       | १ (७३) ७।९८   | काम्यो हि वेदाधिगम :             | (१।५९) २।२              |
| <del>ऐ</del>                 |               | कायक्लेशांश्च तन्मूलान्          | (२६) ४।९२               |
| ऐन्द्रं स्थानमभिप्रेप्सु :   | (२०७) ८।३४४   | कायत्रैदशिकाभ्यां वा             | (२।३२) २।५८             |
|                              |               | कायमंगुलिमूले ऽग्रे              | (२।३३) २।५९             |
| <b>क</b>                     |               | कार्पासमुपवीतं स्यात्            | (२।१९) २।४४ 🕆           |
| कण्टकोद्धरणे नित्यं          | (१०१) ९।२५२   | कार्यं वीक्य प्रयुञ्जीत          | (१२६) ७।१६१             |
| कण्डनी चोदकुम्भश्च           | (३।४४) ३।६८   | कार्य: शरीरसंस्कार:              | (२।१) २।२६              |
| कन्यानां संप्रदानं च         | (११७) ७।१५२   | कार्षापणस्तु विज्ञेय:            | (८०) ८।१३६              |
| कन्याप्रदानमभ्यर्च्य         | (३।१६) ३।३०   | कार्षापणं भवेद्दण्ड्यो           | (२०३) <sup>-</sup> ।३३६ |
| कन्याप्रदानं विधिवद्         | (३।१५) ३।२९   | कार्ष्णरौरववास्तानि              | (२।१६) २।४१             |
| कन्याप्रदानं स्वाच्छन्द्यात् | (३।३१) ३।३१   | कालमासाद्य कार्यं च राज          | т (१९९) ९।२९ <b>३</b>   |
| करीष्मिष्टकारांश्च           | (१६१) ८।२५०   | कालमेव प्रतीक्षेत                | (२८) ६।४५               |
| कर्णों चर्म च बालांश्च       | (१४७) ८।२३४   | काले दाता पिता वाच               |                         |
|                              | (२।१३८) २।२०० | काले प्राप्तस्त्वकाले वा         | (३।७४) ३।१०५            |
| कर्मजा गतयो नृणां            | (१) १२।३      | कितवान्कुशीलवान्क्रूर            |                         |
| कर्मणां च विवेकार्यं         | (१११६) १।२६   | कुटुम्बार्थेऽध्यधीनोऽ <b>रि</b>  | • • •                   |
| कर्मस्वभ्युद्यतस्त्रेता      | (१४५) ९।३०२   | कुर्यादध्ययने यत्नं              | (२।१२९) २।१९१           |
| कर्माण्यारभमाणं हि           | (१४३) ९।३००   | कुर्यादहरह : श्राद्वं            | (३।५८) ३।८२             |
| कर्मात्मनां च देवानां        | (१।१४) १।१२   | कुर्युरर्घं यथापण्यं             | (२२३) ८।३९८             |
| कर्मेन्द्रियाणि पञ्चैषां     | (२।५०) २।९१   | कुर्वीत <b>चै</b> षां प्रत्यक्षं | (२२७) = 180२            |
| कलि : प्रसुप्तो भवति         | (१४५ ) ९।३०२  | कुर्वीत शासनं राजा               | (१११) ९।२६२             |
| काणंवाप्यथवा खञ्जम्          | (१७४) ८।२७४   | कुलजे वृत्तसम्पन्ने              | (१०५) =1१७९             |
| कामकारकृते ऽप्याहु :         | (२) ११।४५     | कुले महति सम्भूतां               | (५८) ७।७७               |
|                              |               |                                  |                         |
| कामजेषु प्रसक्तो हि          | (३१) ७।४६     | कुसीदवृद्धिराँगुण्यं             | (८८) ८।१५१              |
| कामतस्तु कृतं मोहात्         | (३) ११।४६     | कुह्वे चैवानुमत्ये च             | (३।६१) ३।८६             |
| काममामरणात् तिष्ठेत्         | (३४) ९।८९     | कूटशासनकर्तृंश्च                 | (९५) ९।२३२              |
| कामात्मता न प्रशस्ता         | (१।५९) २।२    | कृतज्ञं धृतिमन्तं च              | (१६९) ७।२१०             |
| कामात्मा विषम :क्षुद्र :     | (१७) ७।२७     | कृताञ्चलिरुपासीत                 | (४१) ४।१५४              |
| कामाद्दशगुणं पूर्व           | (६८) ८।१२१    | कृतं तद्वर्मतो विद्यात्          | (९६) ९।२३३              |
| कामाद्धि स्कन्दयन् रेतो      | (२।१२३)       | कृतं त्रेतायुगं चैव              | (१४४) ९।३०१             |
| •                            | २।१८०         | कृत्वा पापं हि सन्तप्य           | (२३) ११।२३०             |
| कामान्माता पिता चैनं         |               | कृत्वा विघानं मूले तु            | (१४७) ९।१८४             |
|                              | २।१४७         | कृत्वेतद् बलिकर्मेवं             | (३।६८) ३।९४             |
|                              |               |                                  |                         |

| कृत्स्नां चाष्ट्विधं कर्म     | (११९) ७।१५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ग                         |                      |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------|
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गतप्रत्यागते चैव          | (१४९) ७।१८६          |
| कृष्णसारस्तु चरति             | (१।७७) २।२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गत्वा कक्षान्तरं त्वन्यत् | (१८२) ७।२२४          |
| केशान्तिको ब्राह्मणस्य        | (२।२१) २।४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गन्धर्वा गुह्यका यक्षा    | : (३१) १२।४ <b>६</b> |
| केशान्त : षोडशे वर्षे         | (२।३७) २।६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गन्धानां च रसानां च       | (१०।२) ९।३२९         |
| कौशेयाविकयोरूपै :             | (२७) ५।१२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | गन्धौषधिरसानां च          | (१३१) ७।१३१          |
| क्रमशः क्षेत्रजादीनां         | (द्रः५) ९।२२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | गर्भादेकादशे राज्ञ :      | (२।११) २।३६          |
| क्रयविक्रयमध्वानं             | (९९) ७।१२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | गर्माष्टमेऽब्दे कुर्वीत   | (२।१'१) २।३६         |
| क्रयविक्रयानुशय:              | (५) ८।५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | गान्धवॉ राक्षसश्चैव       | (३११२) ३।२१          |
| क्रियाऽभ्युपगमात्त्रेतत्      | (२१) ९।५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | गान्धर्व : स तु विज्ञेयो  | (३।१८) ३।३२          |
| क्रीडन्निवैतत् कुरुते         | (१।४९) १।८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गाभैंहींमैर्जातकर्म       | (२।२) २।२७           |
| क्रीत्वा विक्रीय वा किंति     | वत् (१३९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | गिरिपृष्ठं समारूह्य       | (११४) ७।१४७          |
|                               | द <b>।</b> २२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | गुच्छगुल्मं तु विविधं     | (१।२८) १।४८          |
| ऋद्वयन्तं न प्रतिऋद्वयेत्     | (३१) ६।४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | गुप्तं सर्वर्तुकं शुभ्रं  | (५७) ७।७६            |
| क्रोधजेऽपि गणे विद्यात्       | (३६) ७।५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | गुरुणाऽनुमतः स्नात्व      | <b>T</b> (३।४) ३।४   |
| क्लृप्तकेशनखश्मश्रुदान्त      | and the second s | गुरुदारेषु कुर्वीत        | (२।१४९) २।२१७        |
| क्लृप्तकेशनखश्मश्रु : पा      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गुरूपत्नी तु युवति :      | (२।१४४) २।२१२        |
| क्षत्रियस्य तु मौर्वी ज्या    | (२।१७) २।४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गुरुंवा बालबुद्दी वा      | (२११) ८।३५०          |
| -                             | (१११) ७।१४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गुरो : कुलै न मिश्चेत     | (२।१२६) २।१८४        |
| क्षत्रियाज्जातमेवं तु (       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गुरोर्गुरौ सन्निहिते      | (२।१४२) २।२०५        |
| क्षय्यामयाव्यपस्मारि          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गुरोर्यत्र परीवाद:        | (२।१३८) २।२००        |
| क्षान्त्या शुद्धयन्ति विद्वान |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गुरोस्तु चक्षुर्विषये     | (२।१३६) २।१९८        |
| _                             | ५।१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | गुरौ वसन्सञ्चिनुयाद       | (२।११३) २।१६४        |
| क्षेत्रकूपतडागानाम्           | (१६८) ८।२६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गुरौ शिष्यश्च याज्यश्च    | (१९२) ८।३१७          |
| क्षेत्रबीजसमायोगात्           | (१८) ९।३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | गुल्मांश्च स्थापयेदाप्त   | न् (१५३)             |
| क्षेत्रभूता स्मृता नारी       | (१८) ९।३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -                         | ७।१९०                |
| क्षेत्रिकस्य तु तद्बीजं       | (५७) ९।१४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | गुल्मान्वेणूंश्च विविधा   | न् (१५८)             |
| क्षेत्रेष्वन्येषु तु पशु :    | (१५४) ८।२४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - ,                       | <b>८।</b> २४७        |
|                               | २ ।१६३) २ ।२४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | गूहेंत्कूर्म इवाङ्गानि    | (८०) ७।१०५           |
| क्षेम्यां सस्यप्रदां नित्यं   | (१७२) ७।२१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गृष्ठं तडागमारामं         | (१७०) ८।२६४          |
| श्रोमवच्छंख शृंगाणाम्         | (२८) ५।१२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | गृहमेधिषु चान्येषु        | (१७) ६।२७            |
| •                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गृहस्थ उच्यते श्रेष्ठ :   | (५९) ६।८९            |
| <b>ख</b>                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गृहस्थस्तु यदा पश्येत्    | (२) ६।२              |
| खानि चैव स्पृशेददिम:          | (२।३४) २।६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गृहस्थेनैव घार्यन्ते      | (३।५४) ३।७८          |
| ख्यापनेनानुतानेन              | (२०) ११।२२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | गृह्णांश्खुल्कं हि लोमेन  | (३।३१) ३।५१          |

| गोप : क्षीरभृतो यस्तु       | (१४४) ८।२३१  | चन्द्रस्याग्ने : पृथिव्याश्च  | (१४६) ९ ।३०३    |
|-----------------------------|--------------|-------------------------------|-----------------|
| गोमूत्रं गोमयं क्षीरम्      | (१२) ११।२१२  | चमसानां ग्रहाणां च            | (२३) ५।११६      |
| गोऽश्वोष्ट्रयानप्रासाद (    | २।१४१) २।२०४ | चरितव्यमतो नित्यं             | (५) ११।५३       |
| गोस्वाम्यनुमते भृत्य :      | (१४४) ८।२३१  | चरूणा सुक्सुवाणां च           | (२४) ५।११७      |
| ग्रहीता यदि नष्ट: स्या      | त् (१०२)     | चातुर्वण्यं त्रयो लोका:       | (४९) १२।९७      |
|                             | ८।१६६        | चारणाश्च सुपर्णाश्च           | (२८) १२।४४      |
| ग्रामधाते हिताभंगे          | (१२२) ९।२७४  | चारेणोत्साहयोगेन              | (१४१) ९।२९८     |
| ग्रामजातिसमूहेषु            | (१३८) ८।२२१  | चारैश्चानेकसंस्थानै :         | (११०) ९।२६१     |
| ग्रामदोषान्समुत्पन्नान्     | (९०) ७।१६६   | चिकित्सकानां सर्वेषाम्        | (१३१) ९।२८४     |
| ग्रामस्याधिपतिं कुर्यात्    | (८९) ७।११५   |                               | ९।२८४           |
|                             | ७।११५        | चिन्तयेद्धर्मकामार्थान्       | (११६) ७।१५१     |
| ग्रामादरण्यं नि :सृत्य      | (४) ६।४      | चिरस्थितमपि त्वाद्यं          | (६) ५।२५        |
| ग्रामीयककुलानां च           | (१६५) ८।२५४  | चूडाकर्मद्विजातीनां           | (२।१०) २।३५     |
| ग्रामेष्वपि च ये केचित्     | (१२०) ९।२७१  | चेष्टाश्चैव विजानीयात्        | (१५६) ७।१९४     |
| घ                           |              | चैलवच्चर्मणां <b>शुद्धि</b> : | (२६) ५।११९      |
| घातयेद्भिविधैर्दण्डै :      | (१२३) ९।२७५  | चोदितो गुरुणा नित्यं          | (२।१२९)         |
| च                           |              |                               | ३।१९१           |
| चक्रवृद्धिं समारूढो         | (९२) ८।१५६   | चौरैहृतं जलेनोढम्             | (११५) ८।१८९     |
| चक्रवृद्धि : कालवृद्धि :    | (८९) ८।१५३   | छ                             |                 |
| चक्रिणो दशमीस्थस्य          | (२।८८) २।१३८ | छिद्रं च वारयेत्सर्व          | (१५२) ८।२३९     |
| चतुर्णामपि वर्णानां प्रेत्य | (३।११) ३।२०  | <b>ज</b>                      |                 |
|                             | ३।२०         | जनन्यां संस्थितायान्तु        | (६१) ८।१९२      |
| चतुर्णामपि वर्णानां यथा     | (१३) ५।५७    | जन्मवृद्धिक्षयैर्नित्यं       | (७१) १२।१२४     |
| चतुर्णामाश्रमाणां च         | (११) ७।१७    | जपतां जुह्वतां चैव            | (३७) ४।१४६      |
| चतुर्थ एकजातिस्तु           | (१०।९) १०।४  | जपेच्च जुहुयाच्चैव            | (३६) ४।१४५      |
| चतुर्थमायुषो भागं त्यक्त्वा | (२०) ६।३३    | जपो हुतोऽहुतो होम:            | (રુ ૧૫૦) રૂ ૧૭૪ |
| चतुर्थमायुषो भागमुषित       | वा (१)४।१    | जरया चाभिभवनं                 | (४०) ६।६२       |
| चतुर्थे मासि कर्तव्यं       | (२।९) २।३४   | जांगलां सस्यसम्पन्नम्         | (५२) ७।६९       |
| चतुर्भिरपि चैवैते:          | (६१) ६।९१    | जानन्नपि हि मेघावी            | (२।६९) २।११०    |
| चतुर्भिरितरै :सार्घ         | (३।२६) ३।४६  | जामयो यानि गेहानि             | (३।३८) ३।५८     |
| चतुष्पथाश्चैत्यवृक्षाः      | (११३) ९।२६४  | जायन्ते दुर्विवाहेषु          | (३।२३) ३।४१     |
| चतुं :सुवर्णान्षण्निष्कान्  | (१३७) ८।२२०  | जायायास्तद्धि जायात्वं        | (६) ९।८         |
| चतु :सौवर्णिको निष्को       | (८१) ८।१३७   | जालान्तरगते भानौ              | (७६) ८।१३२      |
| चत्वारि तस्य वर्धन्ते       | (२।७८) २।१२१ | जितेन्द्रियो हि शक्नोति       | (२९) ७।४४       |
| चत्वार्याहु : सहस्राणि      | (१।३८) १।६९  | जित्वा सम्पूजयेद देवान्       | (१६२) ७।२०१     |
| चन्द्रवित्तेशयोश्च          | (४) ७।४      | जीर्णानि चैव वासांसि          | (१४) ६।१५       |
|                             |              |                               |                 |

| जीर्णोद्यानान्यरण्यानि      | (११४) ९।२६५   | तत्र स्थित: प्रजा: सव        | f: (११३)      |
|-----------------------------|---------------|------------------------------|---------------|
| जीवन्तीनां तु तासां ये      | (२४) ८।२९     |                              | ७।१४६         |
| ज्येष्ठ एव तु गृहणीयात्     | (४२) ९ ।१०५   | तत्रात्ममूते :कालज्ञे :      | (१७७) ७।२१७   |
| जेष्ठस्य विंश उद्वार :      | (४६) ९।११२    | तत्रापरिवृतं घान्यं          | (१५१) ८।२३८   |
| ज्येष्ठे मासि नयेत्सीमां    | (१५६) ८।२४५   | तत्रासीनः स्थितो वाऽ         | पे (२) ह।२    |
| ज्येष्ठो यवीयसो भार्याम्    | (२४) ९।५८     | तथा गुरुगतां विद्यां         | (२।१५०) २।२१८ |
| ज्योतिरुत्पद्यते भास्वत्    | (११४६) ११७७   | तथा गृहस्थमाश्रित्य          | (३।५३) ३।७७   |
| ज्योतिषश्च विकुर्वाणात्     |               | तथा ग्रामशतानां च            | (८८) ७।११४    |
| ज्ञातिभ्यो द्रविणं दत्वा    | (३।१७) ३।३१   | तथा चारै : प्रवेष्टव्यं      | (१४९) ९।३०६   |
| ज्ञानं तपोऽग्निराहारो       | (१४) ५।१०५    | तथा ज्ञानाग्निना पापं        | -(२८) १२।२४६  |
| भ                           |               | तथा तथा कुशलता               | (३७) १२।७३    |
| भारत्ला मल्ला नटाश्चैव      | (२९) १२ ।४५   | तथा तथा त्वचेवाहि:           | (२१) ११।२२८   |
| त                           |               | तथा शरीरं तत्                | (२२) ११।२२९   |
| तज्ज्ञेयं विदुषा सर्व       | (१९) १२।३५    | तथा दहति वेदज्ञ:             | (५३) १२।१०१   |
| तडागमेदकं हन्यात्           | (१२७) ९।२७९   | तथा दुश्चरितं सर्वं          | (२९) ११।२६३   |
| तडागान्युदपानानि            | (१५९) ८।२४८   | तथा घरिममेयानां              | (१९६) ८।३२१   |
| ततोऽर्धं मध्यमस्य स्यात     | (४६) ९।११२    | तथा नित्यं यतेयाताम्         | (३९) ९।१०२    |
| तत: सपत्नाञ्जयति            | (५६) ४।१७४    | तथा निमज्जतोऽघस्तात्         | (६८) ४।१९४    |
| ततः स्वयंभूर्भगवान्         | (१।६) १।६     | त्तथा पापान्निगृहणीयाद्      | (१५१) ९।३०८   |
| तत्तत्कार्यं निवर्तेत       | (६४) ८।११७    | तथा प्रकृतयो यस्मिन्         | (१५२) ९।३०९   |
| तत्तथा वो भिघास्यामि        | (१।२२) १।४२   | तथा प्रयत्नमातिष्ठेत्        | (५१) ७।६८     |
| तत्तदेव हरेत्तस्य           | (२०१) ८।३३४   | तथा ८ भिवर्षेत्स्वं राष्ट्रं | (१४७) ९।३०४   |
| तत्तद्बो ऽहं प्रवक्ष्यामि   | (२४) ७।६६     | तथा मित्रं घ्रुवं            | (१६८) ७।२०८   |
| तत्पर्युषितमप्याद्यं        | (५।२४) ५।२४   | तथा युद्देत सम्पन्न :        | (१६३) ७।२००   |
| तत्पापं शतधा भूत्वा         | (६५) १२।११५   | तथा रक्षेन्नृपो राष्ट्र      | (८४) ७।११०    |
| तत्प्रयत्नेन कुर्वीत        | (४८) ४।१६१    | तथा राज्ञा नियन्तव्या:       | (१५०) ८।३०७   |
| . • .                       | (२।१५५) ३।२२३ | तथा राज्ञामपि प्राणा:        | (८६) ७।११२    |
| तत्सहायेरनुगते :            | (११६) ९।२६७   | तथाल्पाल्पो ग्रहीतव्य :      | (१०१) ७।१२ृ९  |
| तत्स्यादायुषसम्पन्नं        | (५६) ७।७५     | तथावेक्ष्य नृपो राष्ट्रं     | (१००) ७।१२८   |
| तत्स्वयं नृपति : कुर्यात    | (९७) ९।२३४    | तथा सर्व संविदघ्यात्         | (१४५) ७।१८०   |
| तत्र भुक्त्वा पुन: किञ्चित् | (१८३) ७।२२५   | तथा सर्वाणि भूतानि           | (१५४) ८।३११   |
| तत्र यत्प्रीतिसंयुक्तम्     | (११) १२।२७    | तथा हरेत्करं राष्ट्रात्      | (१४८) ९।३०५   |
| तत्र राजः भवेदृण्ड्य:       | (२०३) ८।३३६   | तथेन्द्रियाणां दहयन्ते       | (४७) ६।७१     |
| तत्र विद्या न वक्तव्या      | (२।७१) २।११२  | तथैवाप्सरस: सर्वा:           | (३१) १२।४७    |
| तत्र सत्यं श्रुवन्साक्षी    | (४३) ८।७४     | तथैवाम्रमिण: सर्वे           | (६०) ६ ।९०    |

तथ्येनापि ब्रूवन्दाप्य: (१७४) ८।२७४ तद्घ्यास्योद्वहेद्भार्या (५८) ७।७७ तदर्धिकं पादिकं वा (३।१) ३।१ तदवाप्नोत्ययत्नेन (९) ५।४७ तदा तु संश्रयेतिक्षप्रं (१३९) ७।१७४ तदा त्वायतिसंयुक्त: (१२८) ७।१६३ तदात्वे चाल्पिकां पीडां (१३४) ७।१६९ तदा द्विधा बल्लं कृत्वा (१३८) ७।१७३ तदा नियुञ्ज्यादिद्वांसं (9) 519 तदाऽनेन विघानेन (१४६) ७।१८१ तदाऽयं सर्वभूतात्मा (१।३२) १।५४ तदाविशान्ति भूतानि (१।१०) १।१८ तदासीत प्रयत्नेन १३७) ७।१७२ तदा सुखमवाप्नोति (५२) ६।८० तदित्युचोऽस्या : सावित्र्या : (२।४५) २।७७ तदेकसप्ततिगुणं (१।४८) १।७९ तदेषु सर्वमप्येतत् (७४) ८।१३० तद्वाशैरेव दातव्यं (२३२) ८।४०८ तद् ब्रूत सर्वं सत्येन (४८) ८।८० तद्वग्रयं सर्वविद्यानां (४२) १२।८५ तदि कुर्वन् यथाशक्ति (७) ४।१४ तद्रजो प्रतिपं विद्यात् (१२) १२।२८ तद्वे युग्मसहस्रान्तं (१।४२) १।७३ तनुलोमकेश्रदशनां (\$180) \$180 तपत्यादित्यवच्चेष (६) ७।६ तपसश्चरणैश्चोग्रै: (५१) ६ १७५ तपसा किल्विषं हन्ति (५५) १२।१०४ तयोनिश्चयसंयुक्तं (४) ११।४७ तपो विद्याच विप्रस्य (५५) १२।१०४ तपोविशेषैर्विविधे: (२।११४) २।१६५ तप्तकृच्छ्रं चरन् विप्र: (१४) ११।२१४ तमनेन विधानेन (१४१) ८।२२८ तमपीहे गुरुं विद्यात् (२।९८) २।४९ तमसा बहुरूपेण (२९) १।४९ (२२) १२।३८ तमसो लक्षणं कामः

तयोरन्यतर: प्रौत (२१७०) २।१११ तयोरेवान्तरं गिर्यो : (१।७६) २।२२ तयोर्नित्यं प्रतिघाते (८७) ९।२२२ तस्करप्रतिषेघार्थं (११५) ९।२६६ तस्मात्पुत्र इति प्रोक्त: (५५) ९।१३८ तस्मात्प्रजाविशुध्यर्थं (७) ९।९ (६०) ८।८३ तस्मात्सत्यं हि वक्तव्यं तस्मात्सर्वाणि भूतानि (७८) ७।१०३ तस्मात्साघारणो धर्म: (३७) ९।९६ तस्मादिभभवत्येष: (५) ७।५ तस्मादस्मिन्सदा युक्तो (१।५५) १।१०८ तस्मादेतत्परं मन्ये (५१) १२।९९ तस्मादेता: सदा पूज्या: (३।३९) ३।५९ तस्माद् चूत्ं न सेवेत (९२) ९।२२७ तस्माद्वमीं न हन्तव्य: (१५) ८।१५ तस्माद्वमं यमिष्टेषु (८) ७।१३ तस्माद्वमं सहायार्यं (८०) ४।२४२ तस्मान्न देवा : श्रेयांसं : (६३) ८।९६ तस्माद्युग्मासु पुत्रार्थी (३) १२८) । ३।४८ तस्माद्रिमुक्तिमन्विच्छन् (२५) ११।२३२ तस्मिन्देशे थ आचार: (१।७३) २।१८ तस्मिस्तावत्तप: कुर्यात् (२६) ११।२३३ तस्मिन्स्वपति सुस्थे तु (१।३१) १।५३ तस्मै मां ब्रूहि विप्राय (२।७४) २।११५ तस्य तद्वर्धते नित्यं (१०४) ९।२५५ तस्य तावच्छती संघ्या (१।३८) १।६९ तस्य दण्डविकल्प: स्यात् (९३) ९।२२८ तस्य दण्डविशेषांस्तु (६६) ८।११९ तस्य देहाद्विमुक्तस्य (२४) ६।४० तस्य नित्यं क्षरत्येष (२।६६) २।१०७ तस्य प्रक्षुभ्यते राष्ट्र' (१०३) ९।२५४ तस्य मध्ये सुपर्याप्तं (५७) ७।७६ तस्य यावच्छती (१।३८) १।६९ तस्य सो हर्निशस्यान्तो (१।४३) १।७४ तस्याददीत षड्मागं (३०) ८।३५ तस्याप्यन्नं यथाशक्ति तस्यामात्मनि तिष्ठत्यां तस्यार्थे सर्वमूतानां तस्याहु: संप्रणेतार तस्यां त्वरोचमानायां तस्येह त्रिविधस्यापि तस्येह भागिनौ दृष्टौ तस्यैव वा विधानस्य तादृशान्सम्प्रवक्ष्यामि तादृशेन शरीरेण तानानयेद्वशं सर्वान् तानि कृत्याहतानीव तानि निर्हरतो लोमान् तानि सन्धिषु सीमायां तानि सम्यक् प्रवक्ष्यामि तान्प्रसह्य नृपो हन्यात् तान्यर्वाक्कालिकतया तान् विदित्वा सुचरिते : तान्वो\$ भ्युपायान्वक्यामि ताञ्छिष्याच्चौरदण्डेन तान्समासेन वक्ष्यामि तान्सर्वानि मसंदध्यात् तान्सर्वान्घातयेद्राजा तापसा यतयो विप्राः तापसें छोव विप्रेषु तामि: सार्धमिदं सर्व तामनेन विधानेन ताम्ररूप्यसुवर्णानां तामायःकांस्यरेत्यानाम् ता राजसर्षपस्तिस्त्रः तावतो ऽतन्द्रितान्दक्षान् तावनमृद्वारि चादेयं तावानेव स विज्ञेय: तावुमी चौरवच्छास्यौ तावुमौ पतितौ स्याता

(३।२७) ३।४७ (३।७७) ३।१०८ तासामाद्याश्चतद्यस्तु तासां क्रमेण सर्वासां (३।४५) ३।६९ (५२) ९।१३० तासां चेदवरुद्वानां (१४९) ८।२३६ (९) ७।१४ (१६) ७।२६ तिर्यक्त्वं तामसा नित्यं (२४) १२,।४० (३.१४२) ३ ।६२ तीक्षणश्चेव मृदुश्च स्यात् (१०७) ७।१४० (२) १२।४ तीक्ष्णश्चेव मृदुश्चेव (१०७) ७।१४० (२१) ९।५३ तीरितं चानुशिष्टञ्च (९६) ९।२३३ (९) ६।१० (३१) ८।३६ तुरायणं च क्रमश: (४६) ८।६१ **तुलामानम्प्रतीमानम्** (२८८) ८।४०३ (३९) १२।८१ तृणानि भूमिरुदकं (३१७०) ३।१०१ तृतीयं घनदण्डं तु (७३) ८।१२९ (८२) ७।१०७ (१२८) ८।२१० (३।३८) ३।५८ तृतीयिनस्तृतीयांशा : तेतमर्थमपृच्छन्त (२२४) ८।३९९ (२।१०१) २।१५२ (१६२) ८।२५१ तेन ते प्रेत्य पशुता (३।७३) ३।१०४ (२।४८) २।८९ तेन यद्यत्समृत्येन (२४) ७।३६ (११८) ९।२६९ तेन यायात्सतां मार्गं (६०) ४।१७८ (४८) १२।९६ (२।५८) २।९९ तेनास्य क्षरति प्रज्ञा (११०) ९।२६१ (१६६) ८।२५५ .ते पृष्टास्तु यथा ब्र्यु : सम (१०) ११।२१० तेऽभ्यासात् कर्मणां तेषाम् (३८) १२।७४ (२४) ८।२९ तेम्योऽधिगच्छेद्विनयं (२७) ७।३९ (२३) १२।३९ ते वै सस्यस्य जातस्य (१९) ९।४९ (१२४) ७।१५९ ते शिष्टा ब्राह्मणा ज्ञेया : (५९) १२ ।१०९ (द्र९) ९।२२४ तेषामर्थे नियुञ्जीत (४५) ७।६२ (३२) १२।४८ तेषामाद्यमृणादानं (8) 518 (१७) ६।२७ तेषामिदं तु सप्तानां (१।११) १।१९ (१।१७) १।२७ तेषामुत्पन्नतन्तूनां (७१) ९।२०३ तेषां ग्राम्याणि कार्याणि (२८) ९।६९ (९२) ७।१२० तेषां छित्वा नृपो हस्तौ (७५) ८।१३१ (१२४) ९।२७६ (२१) ५।११४ तेषां तु समवेतानां (२।८९) २।१३९ (७७) ८।१३३ तेषा त्ववयवान्सूक्ष्मान् (१।९) १।१६ (४४) ७।६१ तेषां दोषानमिख्याप्य (१११) ९।२६२ (३२) ४।१२६ तेषां न दद्याद्यदि तु (११०) ८।१८४ (११८) ८।१९४ तेषां वृत्तं परिणयेत् (९४) ७।१२२ (११६) ८।१९१ तेषां सर्वस्यमादाय (९६) ७।१२४ तेषां स्वं स्वमामिप्रायम् (२९) ९।६३ (४२) ७।५७

| <b>ं</b> १६                                                                                                                                                                                                                | विशृद्ध म                                                                                                                                               | <del>ानुस्</del> मृतौ                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तेषु तेषु तु कृत्येषु                                                                                                                                                                                                      | (१४०) ९।२९७                                                                                                                                             | त्रिभ्य एव तु वेदेभ्य :                                                                                                                                                                                        | (૨ ા૪૫) ૨ ા૭૭                                                                                                                                                                                                                              |
| तेषु सम्यग्वर्तमानः                                                                                                                                                                                                        | (१।६२) २।५                                                                                                                                              | त्रिराचामेदप: खानि चै                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                            |
| ते षोडश स्यादरणं                                                                                                                                                                                                           | (८०) ८।१३६                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                | २।६०                                                                                                                                                                                                                                       |
| ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये                                                                                                                                                                                                   | (१।६६) २।१०                                                                                                                                             | त्रिविधा त्रिविधैषां तु                                                                                                                                                                                        | (२५) १२।४१                                                                                                                                                                                                                                 |
| तेऽस्य गृह्याणि कर्माणि                                                                                                                                                                                                    | (५९) ७।७८                                                                                                                                               | त्रिविधस्त्रिविध: कृत्स्न:                                                                                                                                                                                     | (३५) १२।५१                                                                                                                                                                                                                                 |
| तेऽस्य सर्वाण्यवेक्षेरन्                                                                                                                                                                                                   | (६२) ७।८१                                                                                                                                               | त्रिवृता ग्रन्थिनैकेन                                                                                                                                                                                          | (२।१८) २।४३                                                                                                                                                                                                                                |
| तैजसानां मणीनां च                                                                                                                                                                                                          | (१९) ५।१११                                                                                                                                              | त्रिंशत्कला मुहुर्तं स्यात्                                                                                                                                                                                    | (१।३४) १।६४                                                                                                                                                                                                                                |
| तै : सार्धं चिन्तयेन्नित्यं                                                                                                                                                                                                | (४१) ७।५६                                                                                                                                               | त्रिष्वप्येतेषु दत्तं हि                                                                                                                                                                                       | (६७) ४।१९३                                                                                                                                                                                                                                 |
| तौ नृपेण ह्यध्मंज्ञौ                                                                                                                                                                                                       | (४५) ८।५९                                                                                                                                               | त्रीणि वर्षाण्युदीक्षेत                                                                                                                                                                                        | (३५) ९।९०                                                                                                                                                                                                                                  |
| तौर्यत्रिकं वृषाट्या च                                                                                                                                                                                                     | (३२) ७।४७                                                                                                                                               | त्रैविद्यवृद्धान्विदुष :                                                                                                                                                                                       | (२५) ७।३७                                                                                                                                                                                                                                  |
| तं कामजमरिक्थीयं                                                                                                                                                                                                           | (५९) ९।१४७                                                                                                                                              | त्रैविद्येभ्यस्त्रयीं विद्यां                                                                                                                                                                                  | (२८) ७।४३                                                                                                                                                                                                                                  |
| तं चेदभ्युदियात्सूर्यः                                                                                                                                                                                                     | (२।१५२) २।२२०                                                                                                                                           | त्रैविद्योहेतुकस्तर्की                                                                                                                                                                                         | (६१) १२।१११                                                                                                                                                                                                                                |
| तं देवनिर्मितं देशं                                                                                                                                                                                                        | (१।७२) २।१९                                                                                                                                             | त्वमेको द्यस्य सर्वस्य                                                                                                                                                                                         | (१।३) १।३                                                                                                                                                                                                                                  |
| तं देशकालौ शक्तिं च                                                                                                                                                                                                        | (१०) ७।१६                                                                                                                                               | त्र्यवरा परिषज्ज्ञेया                                                                                                                                                                                          | (६२) १२।११२                                                                                                                                                                                                                                |
| तं प्रतीतं स्वधर्मेण                                                                                                                                                                                                       | (३।३) ३।३                                                                                                                                               | त्र्यहं चोपवसेदन्यं                                                                                                                                                                                            | (१३) ११।२१३                                                                                                                                                                                                                                |
| तं यत्नेन जयेल्लोभं                                                                                                                                                                                                        | (३४) ७।४९                                                                                                                                               | त्र्यहं परं च नाश्नीयात्                                                                                                                                                                                       | (११) ११।२११                                                                                                                                                                                                                                |
| तं राजा प्रणयन् सम्यव                                                                                                                                                                                                      | •                                                                                                                                                       | त्र्यहं प्रातस्त्र्यहं सायम्                                                                                                                                                                                   | (११) ११।२११                                                                                                                                                                                                                                |
| तं शुश्लृषेत जीवन्तं                                                                                                                                                                                                       | (३६) ५।१५१                                                                                                                                              | द                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                            |
| तं द्यस्याहु : परं धर्म                                                                                                                                                                                                    | (३८) ४।१४७                                                                                                                                              | दण्डव्यूहेन तन्मार्गं                                                                                                                                                                                          | (१५०) ७।१८७                                                                                                                                                                                                                                |
| तां ब्रूयाद्भवतीत्येवं                                                                                                                                                                                                     | (२।८५) २।१२९                                                                                                                                            | दण्ड: शास्ति प्रजा: सव                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                            |
| तां विवर्जयतस्तस्य                                                                                                                                                                                                         | (२२) ४।४२                                                                                                                                               | दण्डशुल्कावशेषं च                                                                                                                                                                                              | (९५) ८।१५९                                                                                                                                                                                                                                 |
| तांश्चारयित्वा त्रीन्कृच्छान्                                                                                                                                                                                              | 101 001000                                                                                                                                              | 6                                                                                                                                                                                                              | 1 . 4                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                            | (६) ११।१९१                                                                                                                                              | दण्ड : सूप्तेषु जागर्ति                                                                                                                                                                                        | (१२) ७।१८                                                                                                                                                                                                                                  |
| तां भवभि : खादयेद्राजा                                                                                                                                                                                                     | (२१७) ८।३७१                                                                                                                                             | दण्ड: सुप्तेषु जागर्ति<br>दण्डस्य पातनं चैव                                                                                                                                                                    | (१२) ७।१८<br>(३६) ७।५१                                                                                                                                                                                                                     |
| तांस्तु य: स्तेनयेद्वाच                                                                                                                                                                                                    | (२१७) ८।३७१<br>(२६) ४।२५६                                                                                                                               | दण्ड : सुप्तेषु जागर्ति<br>दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डनेव प्रसद्येतान्                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                            |
| तास्तु य : स्तेनयेद्वाच<br>त्यजनपतितानेतान्                                                                                                                                                                                | (२१७) ट।३७१<br>(२२२) ट।३८९                                                                                                                              | दण्डस्य पातनं चैव                                                                                                                                                                                              | (३६) ७।५१                                                                                                                                                                                                                                  |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाच<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि                                                                                                                                                          | (१४) ट।१५५<br>(२२२) ट।३८९<br>(२१७) ट।३८९                                                                                                                | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनेव प्रसद्योतन्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो                                                                                                                                               | (३६) ७।५१<br>(८३) ७।१०८                                                                                                                                                                                                                    |
| तास्तु य : स्तेनयेद्वाच<br>त्यजनपतितानेतान्                                                                                                                                                                                | (२१७) ८।३७१<br>(८६) ४।२५६<br>(२२२) ८।३८९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१८)                                                                                 | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्येतान्                                                                                                                                                                     | (३६) ७।५१<br>(८३) ७।१०८<br>(१८) ७।२८                                                                                                                                                                                                       |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामपि चैतेषां गुणा                                                                                                                              | (२१७) ८।३७१<br>(८६) ४।२५६<br>(२२२) ८।३८९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१८)<br>१२।३४                                                                        | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्यौतान्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो<br>दत्तस्यैषोदिता धर्म्या<br>दद्याच्च सर्वभूतानां                                                                                            | (३६) ७।४१<br>(८३) ७।२०८<br>(१८) ७।२८<br>(१३२) ८।२१४                                                                                                                                                                                        |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाच<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि                                                                                                                                                          | (२१७) ८।३७१<br>(८६) ४।२५६<br>(२२२) ८।३८९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१८)                                                                                 | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्धौतन्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो<br>दत्तस्यैषोदिता धर्म्या<br>दद्याच्च सर्वभूतानां<br>दिध भक्ष्यं च शुक्तेषु                                                                   | (३६) ७।५१<br>(६३) ७।१०८<br>(१८) ७।२८<br>(१३२) ८।२१४<br>(१०।६) ९।३३३                                                                                                                                                                        |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामपि चैतेषां गुणा<br>त्रयश्चाश्रमिण पूर्वे                                                                                                     | (२१७) ८।३७१<br>(८६) ४।२५६<br>(२२२) ८।३८९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१८)<br>१२।३४                                                                        | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्यौतान्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो<br>दत्तस्यैषोदिता धर्म्या<br>दद्याच्च सर्वभूतानां                                                                                            | (३६) ७।५१<br>(६६) ७।२८<br>(१३२) ८।२१४<br>(१३२) ८।३३३<br>(१३२) ४।१३३                                                                                                                                                                        |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामपि चैतेषां गुणा                                                                                                                              | (२१७) ८।३७१<br>(८६) ४।२५६<br>(२२२) ८।३८९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१८)<br>१२।३४                                                                        | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्येतान्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो<br>दत्तस्येषोदिता धर्म्या<br>दद्याच्य सर्वभूतानां<br>दिध भक्ष्यं च शुक्तेषु<br>दर्शनप्रातिभाव्ये तु                                          | (३६) ७।५१<br>(६३) ७।१०८<br>(१८) ७।२८<br>(१३२) ८।२१४<br>(१०)६) ५।३३३<br>(४) ५।१०<br>(९६) ८।१६०                                                                                                                                              |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामपि चैतेषां गुणा<br>त्रयश्चाश्रमिण पूर्वे                                                                                                     | (२१७) ८।३७१<br>(८६) ४।२५६<br>(२२२) ८।३८९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१८)<br>१२।३४<br>(६१) १२।१११                                                         | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्यौतान्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो<br>दत्तस्यैषोदिता धर्म्या<br>दद्याच्च सर्वभूतानां<br>दिध भक्ष्यं च शुक्तेषु<br>दर्शनप्रातिभाव्ये तु<br>दर्शनन विहीनस्तु                      | (3E) ७।४१<br>(२६) ७।२८<br>(१३२) ८।२१४<br>(१०) ८।३३३<br>(१०) ४।३३३<br>(१०) ४।१६०<br>(१६) ८।४१                                                                                                                                               |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामपि चैतेषां गुणा<br>त्रयश्चाश्रमिण पूर्वे<br>त्रयाणामपि चैतेषां गुणा                                                                          | (२१७) ६।३७१<br>(६६) ४।२५६<br>(२२२) ६।३६९<br>(१४) ६।१५<br>नांत्रिषु (१६)<br>१२।३४<br>(६१) १२।१११<br>नांयः (१४)                                           | दण्डस्य पातनं चैव<br>दण्डेनैव प्रसद्धौतन्<br>दण्डो हि सुमहत्तेजो<br>दत्तस्यैषोदिता धर्म्या<br>दद्याच्च सर्वभूतानां<br>दिध भक्ष्यं च शुक्तेषु<br>दर्शनप्रातिभाव्ये तु<br>दर्शनन विहीनस्तु<br>दर्शमस्कन्दयन्पर्व | (३६) ७।४१<br>(८३) ७।१०८<br>(१८) ७।२८<br>(१३२) ८।२१४<br>(१०।६) ९।३३३<br>(४) ५।१०<br>(५६) ८।१६०<br>(५०) ६।७४                                                                                                                                 |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामिप चैतेषां गुणा<br>त्रयश्चाश्रमिण पूर्वे<br>त्रयाणामिप चैतेषां गुणा<br>त्रयाणामिप चैतेषां गुणा                                               | (२१७) ह।३७१<br>(ह्ह) ४।२५६<br>(२२२) ह।३८९<br>(१४) ह।१५<br>नां त्रिषु (१८)<br>१२।३४<br>(ह१) १२।१११<br>नां यः (१४)<br>१२।३०                               | दण्डस्य पातनं चैव दण्डेनैव प्रसद्येतान् दण्डो हि सुमहत्तेजो दत्तस्येषोदिता ध्रम्यां दद्याच्च सर्वभूतानां दिध भक्ष्यं च शुक्तेषु दर्शनप्रातिभाव्ये तु दर्शनन विहीनस्तु दर्शमस्कन्दयन्पर्व दर्शन चार्धमासान्ते   | (\$8) 8154<br>(\$8) 8164<br>(\$10 (\$8)<br>(\$10 (\$8)                                              |
| तास्तु य: स्तेनयेद्वाचं<br>त्यजनपतितानेतान्<br>त्यजेदाश्वयुजे मासि<br>त्रयाणामिप चैतेषां गुणा<br>त्रयश्चाश्रमिण पूर्वे<br>त्रयाणामिप चैतेषां गुणा<br>त्रयाणामिप चैतेषां गुणा<br>त्रयाणामप्युपायानां<br>त्रयोदशी च शेषास्तु | (२१७) द।३७१<br>(द्र )४।२५६<br>(२२२) द।३द९<br>(१४) ६।१५<br>नां त्रिषु (१८)<br>१२।३४<br>(६१) १२।१११<br>नां यः (१४)<br>१२।३०<br>(१६१) ७।२००<br>(३।२७) ३।४७ | दण्डस्य पातनं चैव दण्डेनैव प्रसद्यौतान् दण्डो हि सुमहत्तेजो दत्तस्यैषोदिता धर्म्या दद्याच्च सर्वभूतानां दिध भष्ट्यां च शुक्रतेषु दर्शनप्रातिभाव्ये तु दर्शनत विहीनस्तु दर्शन चार्धमासान्ते दश कामसमुल्यानि     | (\$8) 8154<br>(\$8) 8154<br>(\$10 (\$8)<br>(\$10 (\$8)<br>(\$10 (\$8)<br>(\$8) \$158<br>(\$8) \$158 |

| दशलक्षणयुक्तस्य               | (२) १२।४           | दृष्ट्वा हृष्येत प्रसीदेच्च | (२।२८) २।५४         |
|-------------------------------|--------------------|-----------------------------|---------------------|
| दशलक्षणानि धर्मस्य            | (६३) ६।९३          | देवताऽतिथिमृत्यानां         | (३।४८) ३।७२         |
| दशावरा या परिषद्यम्           | (६०) १२ । ११०      | देवाताभ्यस्तु तद्दहुत्वा    | (११) ६।१२           |
| दद्यन्ते ध्यायमानानाम्        | ( <b>४७) ६</b> ৭७१ | देवताभ्यर्चनं चैव           | (२।११९) २।१७६       |
| दातव्यं बान्धवैस्तत् स्यात्   | (१०२) ८।१६६        | देवत्वं सात्त्विका यान्ति   | (२४) १२।४०          |
| दाता नित्यमनादाता             | (७) ६।८            | देवराद् वा संपिण्डाद् वा    | r (२५) ९।५ <b>९</b> |
| दातुर्भवत्यनर्थाय             | (६७) ४।१९३         | देवानृषीन्मनुष्यांश्च       | (३।८१) ३।११७        |
| दानधर्मं निषेवेत              | (७४) ४।२२७         | देवाश्चैतान्समेत्योचु :     | (२।१०१) २।१५२       |
| दानप्रतिभुवि प्रेते           | (९६) ८।१६०         | देशानलब्यां ल्लिप्सेत       | (१००) ९।२५१         |
| दानं प्रतिग्रहं चैव           | (१।५१) १।८८        | देशं रूपं च कालं च          | (३५) ८।४५           |
| दापयेद्वनिकस्यार्थं दण्ड      | (३७) ८।५१          | देहशुद्धिं प्रवक्ष्यामि     | (१३) ५।५७           |
| दापयेद्वनिकस्या <b>र्थम</b> घ | (३६) ८।४७          | देहादुत्क्रमणं चास्मात्     |                     |
| दाराधीनस्तथा स्वर्ग:          | (१५) ९।२८          | देहेषु च समुत्पत्ति         | (४३) ६।६५           |
| दाशापराधतस्तोये               | (२३३) ८।४०९        | दैवकर्मणि युक्तो हि         | (३।५१) ३।७५         |
| दाहेदग्निहोत्रेण              | (४०) ५।१६७         | दैविकानां युगानां तु        | (१।४१) १।७२         |
| दिवाचरेभ्यो भूतेभ्यो          | (३।६५) ३।९०        | दैवे रात्र्यहनी वर्ष        | (१।३६) १।६७         |
| दिवा वक्तव्यता पाले           | (१४३) ८।२३०        | दौहित्र एव च हरेत्          | (५३) ९।१३१          |
| दीर्घाध्वनि यथादेशं           | (२३१) ८।४०६        | <b>बूतपानप्रसक्ताश्च</b>    | (२९) १२।४५          |
| दु:खभागी च सततं               | (४४) ४।१५७         | धूतमेतत् पुरा कल्पे         | (९२) ९।२२७          |
| दु:खिता यत्र दृश्येरन्        | (१३५) ९।२८८        | द्यूतं च जनवादं च           | (२।१२२) २।१७९       |
| दुदोह यज्ञसिद्धयर्थं          | (१।१५) १।२३        | द्यूतं समाह्वयं चैव य :     | (८९) ९।२२४          |
| दुराचारो हि पुरुषो            | (४४) ४।१५७         | द्यूतं समाह्वयं चैव राज     |                     |
| दुष्टसामन्तिहस्मश्च           | (१५३) ९।३१०        | द्रवाणां चैव सर्वेषां       | (२२) ५।११५          |
| दुष्येयु: सर्ववर्णाश्च        | (१४) ७।२४          | द्रव्याणां स्थानयोगांश्च    | (१०।५) ९।३३२        |
| दुहित्रा दासवर्गेण            | (६२) ४।१८०         | द्रव्याणि हिंस्याद्यो यस्य  | . (१७९) ८।२२८       |
| दूत एव हि संघते               | (४९) ७।६६          | द्वन्द्वैरयोजयेच्चेमा :     | (१।१६) १।२६         |
| दूतं चैव प्रकुर्वीत           | (४६) ७।६३          | द्वयोरप्येतयोर्मूलं         | (३४) ७।४९           |
| दूतसंप्रेषणं चैव              | (११८) ७।१५३        | द्वयोस्त्रयाणां पञ्चानां    | (৯৯) ভা৪৪৪          |
| दूतस्तस्कुरुते कर्म           | (४९) ७।६६          | द्रयोर्हि कुलयो : शोकं      | (રૂ) ૧ાપ            |
| <del>-</del>                  | (२।१३९) २।२०२      | द्वाराणां चैव भक्तारं       | (१३६) ९।२८९         |
| दूरादाहृत्य समिघ:             | (२।१२८) २।१८६      | द्विगुणा वा चतु:षष्टि:      | (२०५) ८।३३८         |
| दूषयेच्चास्य सततं             | (१५७) ७।१९५        | द्विजातय इवेज्यामि:         | (१८८) ८।३११         |
| दूषितोऽपि चरेद् धर्मम्        |                    | द्विजातिमुख्यवृत्तीना'      | (३।८४) ३।२८६        |
| दृढ़कारी मृदुर्दान्तः         | (८४) ४।२४६         | द्वितीयमायुषो मागं          | (४१) ५।१६९          |
| दूष्टिपूतं न्यसेत् पादम्      | (२९) ६ ।४६         | द्वितीयमायुषो भागं          | (१) ४।१             |
|                               |                    |                             |                     |

धर्म शाश्वतमाश्रित्य (৯) হাহ द्विविधं कीर्त्यते द्वैधं (१३२) ७।१६७ धान्ययानामष्टमो मागः ०६१।७ (५०१) द्विविधारतस्करान् विद्यात् (१०५) धान्ये सदे लवे बाह्ये (८८) ८।१५१ ९।२५६ धान्यं दशभ्य : कुम्मेभ्यो (१९५) ८।३२० द्रे कृष्णले समध्ते (७९) दा१३५ (५०) ४।१६३ घान्यं वासांसि वा शाकं (२।१६३) २।२४६ द्वेष दम्मं च मानं च (६२) ६।९२ धीर्विद्या सत्यमक्रोध: (१२५) ७।१६० देघीमावं संप्रयं च धृति: श्रमा दमो अस्तेयम् (६२) ६।९२ धेनुरुष्ट्रो वहन्नश्वो (८७) ८।१४६ घ घ्यानयोगेन संपश्येत (४९) ६ १७३ (१५०) ८।२३७ धनु:शतं परीहारो ध्यानिकं सर्वमेवैतत् (५४) ६।८२ घनोष्मणा पच्यमाना: (९४) ९।२३१ घनं यो बिमृयाद् प्रातु: (५८) ९ ।१४६ (३।७५) ३।१०६ घन्यं यशस्यमायुष्यं न कथ्ञ्चन दुर्योनि: (१०।१३) १०।५९ धन्यदुर्गं महीदुर्गम् (43) 0100 न कदाचिद द्विजे तस्मात् ४।१६९ घरणानि दश होय: (दश दा१३७ न कन्याया: पिता विद्वान् (३।३१) धर्म एव हतो हन्ति (१५) ८।१५ ३।५१ (४१) १२।८३ (5) 9180 धर्मक्रिया ८ तमचिन्ता च न कश्चिद् योषितश्शक्तः नक्षत्राणि च दैत्याश्च (१५) १२।३१ (३२) १२।४८ धर्मक्रियाऽत्मचिन्ता च धर्मलं च कृतल च (१६९) ७।२०९ नगरे नगरे चैकं (९३) ७।१२१ धर्मध्यजी सदा : लुब्ध : (६९) ४।१९५ (१५) ६।१६ न ग्रामजातान्यार्तो ऽपि धर्मप्रधानं पुरुषं (८१) ४।२४३ न च पूर्वोपरं विद्यात् (४२) ८।५६ धर्ममूल निषेवेत (४२) ४।१५५ न च प्राणिवघ: स्वर्ग्य: (१०) सा४८ (४३) ८।५७ न च प्रापितमन्येन धर्मस्य : कारणैरेते : (३३) ८।४३ **धर्मस्याव्यमिचारार्थं** (६९) ८।१२२ न च शोचत्यम्पत्तौ (२०) १२।३६ धर्माद्विचलितं हन्ति (६६) ७।९१ (१८) ७।२८ न च हन्यात्स्थलारूढ़ं धर्मा यंप्रमव चैव (४२) ६।६४ न चादत्त्वा कनिष्ठेभ्य: (८०) ९।२१४ धर्मार्थं चैवं विप्रेम्यो न चाघे: कालसंरोघात् (८८) ८।१४३ (६०) ७।७९ धर्मार्थं येन दत्तंस्यात् (१३०) ८।२१२ न चानिसृष्टो गुरुणा (२।१४२) २।२०५ घर्मायों यत्र न स्यातां (२।७१) २।११२ (१२७) ८।२०३ न चासारं न च न्यूनं धर्मेण च द्रव्यवृदा : (१०।६) ९।३३३ न चेत्त्रिपक्षात्प्रब्रूयात् (४४) ८।५८ घर्मेण हि सहायेन (८०) ४।२४२ न चेमं देहमाश्रित्य (३०) ६ ।४७ घर्मेणाघिगतो यैस्तु (५९) १२।१०९ (२।३०) २।५६ न चैवात्यशनं कुर्यात् घर्मो विद्वस्त्वघर्मेण (१२) ८।१२ नचैवास्यानुकुर्वीत (२।१३७) २।१९९ नचैवैना' प्रयच्छेतु धर्मं चाप्यसुखोदकं (४८) ४।१७६ (३४) ९।८९ (११६९) २।१३ (२।५३) २।९४ धर्म जिज्ञासमानानां न जातु काम: कामानां धर्म शनै : सिव्चनुयाद् (७६) ४।२३८ न तत्पुत्रैर्भजेत्सार्घ (७५) ९।२०९

| न तत्र प्रणयेद्वण्डं          | (१५१) ८।२३८    | नर्श्वृक्षनदीनाम्नीं        | (३।९) ३।९      |
|-------------------------------|----------------|-----------------------------|----------------|
| न तत्र विद्यते किञ्चित्       | (१०९) ८।१८३    | न लोकवृत्तं वर्तेतः         | (४) ४।११       |
| न तथैतानि शक्यन्ते            | (२।५५) २।९६    | न वार्यपि प्रयच्छेत्तु      | (६६) ४।१९२     |
| न तिष्ठति तु य : पूर्वां      | (२ ।६२) २ ।१०३ | न विद्यमानेष्वर्थेषु        | (८) ४।१५       |
| न तेन वृद्दो भवति             | (२।१०५) २।१५६  | न विप्रदुष्टमावस्य          | (२।५६) २।९७    |
| न तं नयेत साक्ष्यं तु         | (१२१) ८।१९७    | न वे स्वयं तदश्नीयात्       | (३ ।७५) ३ ।१०६ |
| न तं मजेरन्दायादा:            | (६८) ९।२००     | न शक्यो न्यायतो नेतुं       | (१९) ७।३०      |
| न त्वेव तुकृतो धर्म:          | (५५) ४।१७३     | न शोचन्ति तु यत्रैता        | (३।३७) ३।५७    |
| नत्त्रेवाघौ सोपकारे           | (८४) ८।१४३     | नश्यतो विनिपाते तौ          | (१११) ८।१८५    |
| न दद्याद्यदि तस्मात्स:        | (११५) ८।१८९    | नष्टं विनष्टं कृमिमि :      | (१४५) ८।२३२    |
| नदीतीरेषु तद्विद्यात्         | (२३१) ८।४०६    | न स राजा नियोक्तव्य:        | (११२) ८।१८६    |
| नदीषु देवखातेषु               | (७२) ४।२०३     | न साहसिकदण्डघ्नौ            | (२१९) ८।३८६    |
| न दोषं प्राप्नुयात्किचित्     | (२१५) ८।३५५    | न सीदन्नपि धर्मेण           | (५३) ४।१७१     |
| न दृष्टदोषा : कर्त्तव्या :    | (४८) ८।६४      | न सुप्तं न विसन्नाहं        | (६७) ७।९२      |
| न द्रव्याणामविज्ञाय           | (६४) ४।१८७     | न संवसेच्च पतिते:           | (२५) ४।७९      |
| न नामग्रहणादेव                | (४५) ६।६७      | न स्यादावचपलश्चेव           | (५९) ४।१७७     |
| न निवर्तेत संग्रामात्         | (६४) ७।८७      | न हायनैर्न पलिते : (        | २।१०३) २।१५४   |
| न निर्वपति पञ्चानां           | (३।४८) ३।७२    | न हि दण्डाद् ऋते शक्य:      | (११२) ९।२६२    |
| न निर्हारं स्त्रिय : कुर्यु : |                | न हिस्याद् ब्राह्मणान्गाश्च | (४९) ४ ।१६२    |
| न पक्ष्यहिप्रोष्यनाम्नी       | (३।९) ३।९      | न हीदृशमनायुष्यं            | (३१) ४।१३४     |
| न पाणिपादचपलः                 | (५९) ४।१७७     | न होढेन विना चौरम्          | (११९) ९।२७०    |
| न पुत्रदारा न ज्ञाति:         | (७७) ४।२३९     | न हृष्यति ग्लायति वा        | (२।५७) २।९६    |
| न पुत्रभागं विषमं             | (८१) ९।२१५     | न ह्यनघ्यात्मवित्कश्चित्    | (५४) ६ ।⊏२     |
| न पूर्व गुरवे किञ्चित्        | (२।१६२) २।२४५  | नाकृत्वा प्राणिनां हिंसां   | (१०) स ।४८     |
| न फालकृष्टमश्नीयात्           | (१५) ६।१६      | नाततायिवधे दोषो             | (२१२) ८।३५१    |
| न बकब्रतिके विप्रे            | (६६) ४।१९२     | नात्ताःदुष्यत्यदन्नाद्यान्  | (८६) ५।३०      |
| न भिन्नश्रृङ्गाक्षिखुरै :     | (२३) ४।६७      | नातिसांवत्सरीं वृद्धिं      | (८९) ८।१५३     |
| न भीतं न परावृत्तं            | (६८) ७।९३      | नात्मानमवमन्येत             | (३२) ४।१३७     |
| न भोवत्तव्यो बलादाधि          | · · ·          | नादण्ड्यो नाम राज्ञोऽ स्ति  | (२०२) ८।३३५    |
| न माता न पिता न स्त्री        | (२२२) ८।३८९    | नाधर्मश्चरितो लोके          | (५४) ४।१७२     |
|                               | द।३ <b>द</b> ९ | नानुरोघोऽस्त्यनघ्याये       | (२।६४) २ १४०५  |
| न मित्रकारणाद्राजा            | (२१०) ८।३४७    | नान्यदन्येन संसृष्ट:        | (१२७) ८।२०३    |
| न मुक्तकेशं नासीनं            | (६६) ७।९१      | नापृष्ट: कस्यचिद् ब्रूयात्  |                |
| न् मूर्खेर्ना विलप्तेश्च      | (२५) ४।७९      |                             | २।११०          |
| नयेत्तथाऽनुमानेन              | (୬୪) ଅ।୪୪      | नाबाहमणे गुरौ शिष्य :       | (२।१६०)        |
| नरेन्द्रास्त्रिदिवं यान्ति    | (१०२) ९।२५३    |                             | २ ।२४२         |
|                               |                |                             |                |

| नामिनन्देतः भरणम्         | (२८) ६।४५      | निन्धास्वष्टासु चान्यास्   | (३।३०) ३।५०     |
|---------------------------|----------------|----------------------------|-----------------|
| नामिवाद्य: स विदुषा       | (२ १८२)२ । १२६ | निन्चैर्हि लक्षणैर्युक्ता  | (५) ११।५३       |
| नामघेयं दशम्यां तु        | (२।५) २।३०     | निन्दैव सा भवल्लोके        | (३८) ५।१६३      |
| नामुत्र हि सहायार्थ       | (७७) ४।२३९     | निपानकर्तु : स्नात्वा तु   | (७१) ४।२०१      |
| नाम्नां स्वरूपमावो हि     | (२१८०) २११२४   | निबध्नीयात्तथा सीमा        | (१६६) ८।२५५     |
| नायुघव्यसनप्राप्तं        | (६८)७।९३       | निमेषा दश चाष्टौ च         | (१।३४) १।६४     |
| नायुष्यमानं पश्चन्तं      | (६७) ७।९२      | निम्लोचेद्राप्यविज्ञानात्  | (२।१५२) २।२२०   |
| नारी यानानि वस्त्रं वा    | (३।३२) ३१५२    | नियम्य प्रयतो वाचमभि       | (२ ।१२७) २ ।१८५ |
| नारुन्तुद: स्यादार्तोऽपि  | (२।११०)        | नियम्य प्राञ्जलिस्तिष्ठेद् | (२।१३०) २।१९२   |
|                           | २।१६१          |                            | २।१९२           |
| नार्थसम्बन्धिनो नाप्ता    | (४८) ८।६४      | नियुक्तो तो विधि हित्व     | ा (२७) ९ ।६३    |
| नालोमिका नातिलोमां        | (३१६) ३१६      | निरन्वयं भवेत्स्तेयं       | (२००) ८।३३२     |
| नाविनीतैर्वजेद् घुर्यै :  | (२३) ४।६७      | निरन्वयोऽनपसर:             | (१२२) ८।१९८     |
| नाशयन्त्याशु पापानि       | (२७) ११।२४५    | निरये चैव पतनं             | (३९) ହାହେ       |
| नासीनो न च भुञ्जानों      | (२।१३३) २।१९५  | निरादिष्टघनश्चेत्तु        | (९८) ८।१६२      |
| नास्तिक्यं वेदनिन्दां च   | (५०) ४ ।१६३    | निरुच्यमानं प्रश्नं च      | (४१) ८।५५       |
| नास्य कश्चिद्धसेद् गेहे   | (१५) ४।२९      | निरोधनेन बन्धेन            | (१८७) ८।३१०     |
| नास्य छिद्रं परो विद्यात् | (८०) ७ । १०५   | निर्दिष्टफलभोवत्ता हि      | (१११) ७।१४४     |
| निक्षिप्तस्य धनस्यैव      | (१२०) ८।१९६    | निर्मयन्तु भवेद्यस्य       | (१०४) ९।२५५     |
| निक्षेपेष्ठेषु सर्वेषु    | (११४) दा१८८    | निर्मला : स्वर्गमायान्ति   | (१९३) ८।३१८     |
| निक्षेपोपनिधी नित्यं      | (१११) ८।१८५    | निर्लेपं काञ्चनं भाण्डम्   | (२०) ५।११२      |
| निक्षेपो य : कृतो येन     | (११८) ८।१७४    | निवंर्तेतास्य यावदिमः      | (४४) ७।६१       |
| निगूढचारिणश्चान्यान्      | (१०९) ९।२६०    | निवेद्य गुरवे              | (२।२६) २।५१     |
| निगृह्य दापयेच्चैनं       | (१३७) ८।२२०    | नि :श्रेयसकरं कर्म         | (४०) १२।८२      |
| निग्रहेण हि पापानाम्      | (१८८) ८।३११    | नि :श्रेयसं धर्मविधिं      | (३२) ११।२६६     |
| निग्रहं प्रकृतीनां च      | (१४०) ७।१७५    | नीचं शय्यासनं चास्य        | (२।१३६)         |
| नित्यमुद्धृतपाणि : स्य    |                |                            | २।१९८           |
|                           | ५।१९३          | नृदुर्गं गिरिदुर्गं वा     | (५३) ७ १७०      |
| नित्यमुद्यतदण्डस्य        | (७८) ७।१०३     | नृपतौ कोशराष्ट्रं च        | (४८) ७।६५       |
| नित्यमुद्यतदण्ड : स्यात्  | (७७) ७ ।१०२    | नृपाणा मक्षयो इयेष :       | (८२) ७।८२       |
| नित्यं शास्त्राण्यवेक्षेत | (११) ४।१९      | न्यज्ञं पितृयज्ञं च        | (१३) ४।२१       |
| नित्यं संवृतसंवार्य:      | ५०१। ७ (७७)    | नेत्रवक्त्रविकारैश्च       | (२१) ८।२६       |
| नित्यं स्नात्वा शुचि : व  | कुर्यात् (११९) | नेहेतार्थान्प्रसंगेन       | (८) ४।१५        |
|                           | २।१७६          | नैकग्रामीणमतिथिं           | (३।७२) ३।१०३    |
| निनीषु: कुलमुत्कर्ष ्     | (८२) ४।२४४     | नैतेरपूर्तेविधिवद्         | (२।१५) २।४०     |
| निन्दितैर्निन्दिता नृणां  | (३।२४) ३।४२    | नैत्यके नास्त्यनध्याय :    | (२।६५) २।१०६    |
|                           |                |                            |                 |

| नैन: किञ्चिदवाप्नोति      | (३६) ९।९१       | परकीयनिपानेषु               | (७१) ४।२०१       |
|---------------------------|-----------------|-----------------------------|------------------|
| नैवं कुर्यां पुनरिति      | (२३) ११।२३०     | परदाराभिमर्शेषु             | (२१३ ) ८।३५२     |
| नोच्छिन्द्यादात्मनो मूलं  | (१०६) ७।१३९     | यरदारोपसेवा च               | (५) १२।७         |
| नोच्छिष्टं कस्यचिद्द्यात् | (२।३०) २।५६     | परद्रव्येष्वमिष्यानम्       | (३) १२।५         |
| नोत्पादयेत्स्वयं कार्य्यं | (३३) ८।४३       | परपत्नी तु या स्त्री स्य    | त् (२।८५)        |
| नोदाहरेदस्य नाम (         | २।१३७) २।१९९    |                             | २।१२९            |
| नोद्वहेत्कपिलां कन्यां    | (३।८) ३।८       | परमं यत्नमातिष्ठेत् स्तेना  | (१८१) ८।३०२      |
| नोपगच्छेत्प्रमत्तोऽपि     | (५०) ४।४०       | परलोक' नयत्याशु             | (८१) ४।२४३       |
| नोपेक्षेत क्षणमपि         | (२०७) ८।३४४     | परलोकसहायार्थं              | (७६) ४।२३८       |
| , प                       |                 | परस्परविरुद्धानां           | (११७) ७।१५२      |
| पञ्चकृष्णलकोमाषः:         | (७८) ८।१३४      | परस्य दण्डं नोद्यच्छेत्     | (५१) ४।१६४       |
| पञ्च क्लृप्ता महायज्ञा    | (३।४५) ३।६९     | परस्य पत्न्या पुरुष :       | (२१४) ८।३५४      |
| पञ्चयज्ञविधानं च          | (३।४३) ३।६७     | परस्य विपरीतं च             | (१३६) ७।१७१      |
| पञ्चरात्रे पञ्चरात्रे     | (२२७ ) ८।४०२    | परांगमुखस्यामिमुखो          | (२।१३५)          |
| पञ्चसूना गृहस्थस्य        | (३।४४) ३।६८     |                             | २ <i>।</i> १९७   |
| पञ्चानां त्रिषु वर्णेषु   | (२।८७) २।१२७    | परितुष्टेन भावेन            | (७४) ४।२२७       |
| पञ्चाश्तस्त्वम्यधिके      | (१९७) ८।३२२     | परित्यजेदर्थकामौ            | (५८) ४।१७६       |
| पञ्चाशद्भाग आदेयो         | (१०२) ७।१३०     | परित्यजेन्नृपो भूमि         | (१७२) ७।२१२      |
| पञ्चैतान्यो महायज्ञान्    | १७। इ (७४। इ)   | परिपूर्ण यथा चन्द्रम्       | (१५२) ९।३०९      |
| पणानां द्वे शते सार्धे    | (दर्) द।१३द     | परिमाषणमर्हन्ति             | (१३०) ९।२८३      |
| पणो देयोऽवकृष्टस्य        | (९८) ७।१२६      | परेण तु दशाहस्य             | (१४०) ८।२२३      |
| पणं यानं तरे दाप्यं       | (२२९) ८।४०४     | पर्याप्तमोगा धर्मिष्ठा      | (३।२२) ३।४०      |
| पतितौ भवतो गत्वा          | (२४) ९।५८       | पर्ववर्जं व्रजेच्चैनां      | (३।२५) ३।४५      |
| पतिव्रतास् च स्त्रीषु     | (२३) ८।२८       | पलं सुवर्णाश्चत्वारः        | (७९) ८।१३५       |
| पतिं या नाभिचरति लोवे     | ५ (३९) ४।१६५    | पशवश्च मृगाश्चैव जघन्या     | (२६) १२ ।४२      |
| पतिं हित्वाऽपकृष्टं स्वं  | (३८) ५।१६३      | पशवश्च मृगाश्चैव व्या       | ला (१।२३)        |
| पतिर्मायां सम्प्रविश्य    | (६) ९।८         | _                           | १।४३             |
| पत्यौ जीवति य : स्त्रीमि  | : (६८) ९।२००    | पशुषु स्वामिनां चैव         | (१४२) ८।२२९      |
| पत्यौ जीवति वृत्तायाः     | (६४) ९।१९५      | पशुषु स्वामिना दद्यात्      | (१४७) ८।२३४      |
| יין אואונו פונואוי.       | (40) 11474      | पशूनां रक्षणं दानं          | (१।५३) १।९७      |
| पत्रशाकतृणानां च          | (१०४) ७।१३२     | पश्चाच्च न तथा तत्स्यात्    | (१३०) = १२१२     |
| पथि क्षेत्रे परिवृते      | (१५३) ८।२४०     | पश्चाद् दृश्येत यत्किञ्चित् | (८४) ९।२१८       |
| पदान्यष्टादशैतानि         | <i>७। ≂ (७)</i> | पश्चात्प्रतिभुवि प्रेते     | (९७) ८।१६१       |
| पर्वान चैव व्यूहेन        | (१५१) ७।१८८     | पश्चिमा तु समासीनो मल       | (२।६१) ८।१०२     |
| पयोमुलफलैर्वा पि          | (३।५८) ३।८२     | पश्चिमां तु समासीन : सभ्य   | म (२ १६०) २ ११०१ |
|                           |                 |                             |                  |

| पाखण्डिनो विकर्मस्थान्                                                                                                                                                                                                                                                         | (९६) ४।३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पुरुषाणां कुलीनानां                                                                                                                                                                                                                                   | (१९८) ८।३२३                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पादो धर्मस्य कर्तारं                                                                                                                                                                                                                                                           | (१८) ८।१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पुरोडाशांश्चरू श्वेव                                                                                                                                                                                                                                  | (१०) ६।११                                                                                                                                                               |
| पादं पशुश्च योषिच्च                                                                                                                                                                                                                                                            | (२२९) ८।४०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पुरोहितं च कुर्वीत                                                                                                                                                                                                                                    | (५९) ७।७८                                                                                                                                                               |
| पाद: समासदान्सर्वान्                                                                                                                                                                                                                                                           | (१८) ८।१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पुष्पिण: फलिनश्चैव                                                                                                                                                                                                                                    | (શારુષ) શાક્ષ                                                                                                                                                           |
| पानमक्षा : स्त्रियश्चैव                                                                                                                                                                                                                                                        | (३५) ७।५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पूजियत्वा तत: पश्चाद्                                                                                                                                                                                                                                 | (३।८१) ३।११७                                                                                                                                                            |
| पानं दुर्जनसंसर्गः                                                                                                                                                                                                                                                             | (११) ९।१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पूजयेदशनं नित्यं                                                                                                                                                                                                                                      | (२।२८) २।५४                                                                                                                                                             |
| पापकृन्मुच्यते पापात्                                                                                                                                                                                                                                                          | (२०) ११।२२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पूजयेद्वव्यकव्येन                                                                                                                                                                                                                                     | (१७) ४।३१                                                                                                                                                               |
| पापान् संयान्ति संसारान्                                                                                                                                                                                                                                                       | (३६) १२।५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पूजितं हशनं नित्यं                                                                                                                                                                                                                                    | (२।२९) २।५५                                                                                                                                                             |
| पायूपस्थं हस्तपादं                                                                                                                                                                                                                                                             | (२।४९) २।९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पूज्या भूषियतव्याश्च                                                                                                                                                                                                                                  | (३।३५) ३।५५                                                                                                                                                             |
| पारुष्यमनृतं चैव                                                                                                                                                                                                                                                               | (४) १२।६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पूर्णविंशतिवर्षेण                                                                                                                                                                                                                                     | (२।१४४) २।२१२                                                                                                                                                           |
| पार्ष्णिग्राहं च संप्रेक्ष्य                                                                                                                                                                                                                                                   | (१६७) ७ ।२०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पूर्वभुक्त्या च सततं                                                                                                                                                                                                                                  | (१६३) ८।२५२                                                                                                                                                             |
| पितरश्नैव साध्याश्च                                                                                                                                                                                                                                                            | (३३) १२।४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पूर्वमाक्षारितोदोषै:                                                                                                                                                                                                                                  | (२१४) ८।३५४                                                                                                                                                             |
| पिता ८ चार्य : सुहृन्माता                                                                                                                                                                                                                                                      | (२०२) ८।३३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पूर्व पूर्व गुरुतर जानी                                                                                                                                                                                                                               | (१३८) ९।२९५                                                                                                                                                             |
| पितृदेवमनुष्याणाम्                                                                                                                                                                                                                                                             | (४६) १२।९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पूर्व पूर्व गुरुतर विद्या                                                                                                                                                                                                                             | (३७) ७।५२                                                                                                                                                               |
| पितृभिर्भातृभिश्चैता :                                                                                                                                                                                                                                                         | (३।३५) ३।५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पूर्वी सन्ध्यां जपंस्तिष                                                                                                                                                                                                                              | ठन्नैशमेनो                                                                                                                                                              |
| पितृम्यो बलिशेषं तु                                                                                                                                                                                                                                                            | (३।६६) ३।९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                       | (२।६१) २।१०२                                                                                                                                                            |
| पितृन्श्रादेशच नृनन्ने :                                                                                                                                                                                                                                                       | (३।५७) ३।८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पूर्वां सन्ध्यां जपंस्तिष                                                                                                                                                                                                                             | ठेत् सावित्रीम्                                                                                                                                                         |
| पितेव पालयेत् पुत्रान्                                                                                                                                                                                                                                                         | (४३) ९।१०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                                                                                                                                                                                                                                                     | (२।६०) २।१०१                                                                                                                                                            |
| पित्रा भर्त्रा सुतैर्वापि                                                                                                                                                                                                                                                      | (३४) ५।१४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पूर्वा सन्ध्यां जपंतिष्ठेत                                                                                                                                                                                                                            | स्वकाले (२७)                                                                                                                                                            |
| पित्र्यं वा भजते शीलम्                                                                                                                                                                                                                                                         | 10-1001                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                       | ४।९३                                                                                                                                                                    |
| TANA AL MARK AUGUST                                                                                                                                                                                                                                                            | (१०।१३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                       | 0174                                                                                                                                                                    |
| Tive at their stilling                                                                                                                                                                                                                                                         | (१०।५३)<br>१०।५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पृथ्वग्विवर्धते धर्म :                                                                                                                                                                                                                                | (४५) ८।१११                                                                                                                                                              |
| पीडनानि च सर्वाणि                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पृथ्वग्विवर्धते धर्म :<br>पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्रूयात्                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                | १०।५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                                                                                                                                                                                                                                                     | (४५) ९।१११                                                                                                                                                              |
| पीडनानि च सर्वाणि                                                                                                                                                                                                                                                              | १०।५९<br>(१४२) ९।२९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र <u>या</u> त्                                                                                                                                                                                                                    | (७५) ९।२०९<br>(५५) ८।७६<br>(४५) ९।१११                                                                                                                                   |
| पीडनानि च सर्वाणि<br>पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा<br>पूण्योऽक्षयफल : प्रेत्य                                                                                                                                                                                                        | १०।५९<br>(१४२) ९।२९९<br>(२।५) २।३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्रूयात्<br>पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत                                                                                                                                                                                                   | (४५) २।१११<br>(५५) ८।७६<br>(३।६६) ३।९१                                                                                                                                  |
| पीडनानि च सर्वाणि<br>पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा<br>पूण्योऽक्षयफल : प्रत्य                                                                                                                                                                                                         | १०।५९<br>(१४२) ९।२९९<br>(२।५) २।३०<br>(६४) ६।९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्रूयात<br>पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत<br>पैतृकन्तु पिता द्रव्यम्                                                                                                                                                                         | (७५) ९।२०९<br>(५५) ८।७६<br>(४५) ९।१११                                                                                                                                   |
| पीडनानि च सर्वाणि<br>पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा<br>पूण्योऽक्षयफल: प्रत्य<br>पुत्रका इतिहोवाच (                                                                                                                                                                                    | १००) २।१५९<br>(१४२) २।३०<br>(६४) ६।९७<br>१०।५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात<br>पृष्ठठवास्तुनि कुर्वीत<br>पैतृकन्तु पिता द्रव्यम्<br>पैलवौदुम्बरौ वैश्यो                                                                                                                                                 | (२।२०) २।४११<br>(३।६६) ३।९१<br>(४५) ८।२०९<br>(४५) ९।१११                                                                                                                 |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा पूण्योऽक्षयफल: प्रत्य पुत्रका इतिहोवाच पुत्रवच्चापि वर्तेरन्                                                                                                                                                                         | (85) ८।१०८<br>(१४२) २।३०<br>(६४) ६।९७<br>१०।५९<br>१०।५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात्<br>पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत<br>पैतृकन्तु पिता द्रव्यम्<br>पैलवौदुम्बरी वैश्यो<br>पैशुन्यं साहसं द्रोह                                                                                                                         | (84) < 1888<br>(44) < 1968<br>(94) < 1909<br>(7190) 7 184<br>(33) 9185<br>(80) < 1888                                                                                   |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा पूण्योऽक्षयफल: प्रत्य पुत्रका इतिहोवाच पुत्रवच्चापि वर्तेरन् पुत्रकायां कृतायान्तु                                                                                                                                                   | १०।५९<br>(१४२) ९।२९९<br>(२।५) २।३०<br>(६४) ६।९७<br>२।१००) २।१५१<br>(४३) ९।१०८<br>(५४) ९।१३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात् पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत पैतृकन्तु पिता द्रव्यम् पैत्वौदुम्बरौ वैश्यो पैशुन्यं साहसं द्रोह पौनर्भवेन भर्त्रा सा                                                                                                               | (80) 81888<br>(80) 81888<br>(94) 8189<br>(94) 81808<br>(94) 81808<br>(84) 81888<br>(84) 81888                                                                           |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूतें वा पूण्योऽक्षयफल: प्रत्य पुत्रका इतिहोवाच (त्र्<br>पुत्रकच्चापि वर्तेरन्<br>पुत्रकायां कृतायान्तु<br>पुत्रेषु भार्या निक्षिप्य                                                                                                           | (56) % 1546<br>(56) % 1549<br>(58) % 169<br>(58) % 160<br>(58) % 160<br>(58) % 1648<br>(58) % 1549<br>(58) % 1549<br>(78) % 1549<br>(78) % 1549                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात्<br>पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत<br>पैतृकन्तु पिता दृव्यम्<br>पैताबौदुम्बरौ वैश्यो<br>पैशुन्यं साहसं द्रोह<br>पौनर्भवेन भर्त्रा सा<br>पौर्विकीं संस्मरञ्जाति<br>प्रकाशमेतत् तास्कर्यम्                                             | (84) 31888<br>(44) 5198<br>(94) 3198<br>(94) 31909<br>(3160) 31885<br>(50) 31885<br>(50) 31885<br>(50) 31885<br>(80) 31883<br>(80) 31888                                |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूतें वा पूण्योऽक्षयफल: प्रत्य पुत्रका इतिहोवाच पुत्रवच्चापि वर्तेरन् पुत्रकायां कृतायान्चु पुत्रेषु भायां निक्षिप्य पुत्रे सर्व समासज्य                                                                                                       | (44) 61852<br>(48) 81540<br>(48) 8180<br>(48) 8180<br>(48) 81802<br>(48) 81808<br>(48) 81808<br>(48) 81808<br>(48) 81808<br>(48) 81808<br>(48) 8188<br>(44) 8188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात् पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत पैतृकन्तु पिता द्रव्यम् पैत्वौदुम्बरी वैश्यो पैशुन्यं साहसं द्रोह पौनभवन भर्त्रा सा पौर्विकीं संस्मरञ्जाति प्रकाशमेतत् तास्कर्यम् प्रकाशं वा प्रकाशं वा                                              | (\$45) = 1948<br>(\$60) \$1556<br>(\$60) \$1588<br>(\$60) \$1588<br>(\$60) \$1568<br>(\$150) \$1568<br>(\$60) \$1568<br>(\$60) \$1568<br>(\$60) \$1568<br>(\$60) \$1568 |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूतें वा पूण्योऽक्षयफल : प्रेत्य पुत्रका इतिहोवाच (त्र्<br>पुत्रवच्चापि वर्तेरन् पुत्रिकायां कृतायान्तु पुत्रेषु भायां निक्षिप्य पुत्रे सर्व समासज्य पुत्रं प्रत्युदितं सदिभ : पुम्नाम्नो नरकाद् यस्मात् पुमान्पुंसोऽधिके शक्रे                | (\$154) \$184<br>(\$4) \$185<br>(\$4) \$154<br>(\$5) \$154<br>(\$6) \$1548<br>(\$6) \$1548<br>(\$7) \$1548<br>(\$8) \$1548<br>(\$14) \$1548<br>(\$14) \$1548                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात् पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत पैतृकन्तु पिता द्रव्यम् पैलवौदुम्बरी वैश्यो पैशुन्यं साहसं द्रोह पौनर्भवेन भर्त्रा सा पौर्विकीं संस्मरञ्जाति प्रकाशमेतत् तास्कर्यम् प्रकाशं वा प्रकाशं वा प्रकाशांश्वाप्रकाशांश्व                    | (१०५) २।१११<br>(१०५) २।११६<br>(१०६) २।१७६<br>(१०६) २।१७६<br>(१०६) २।१७६<br>(१०६) २।१४९<br>(१०६) २।२५२<br>(१०६) २।२५७<br>(१०६) २।२५७                                     |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूतें वा पूण्योऽक्षयफल : प्रत्य पुत्रका इतिहोवाच (र् पुत्रकच्चापि वर्तेरन् पुत्रिकायां कृतायान्तु पुत्रेषु भायां निक्षिप्य पुत्रे सर्व समासज्य पुत्रं प्रत्युदितं सदिभ : पुम्नाम्नो नरकाद् यस्मात् पुमान्पुंसोऽधिके शुक्रो पुमासं दाहयेत् पापं | (542) E1505<br>(542) 5184<br>(514) 5180<br>(514) 5180<br>(514) 61838<br>(63) 61838<br>(744) 61838<br>(744) 61838<br>(744) 61836<br>(744) 61836<br>(745) 61836<br>(746) 6183 | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात् पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत पैतृकन्तु पिता द्रव्यम् पैतवौदुम्बरौ वैश्यो पैशुन्यं साहसं द्रोह पौनर्भवेन भर्त्रा सा पौर्विकीं संस्मरञ्जाति प्रकाशमेतत् तास्कर्यम् प्रकाशं वा प्रकाशं वा प्रकाशांश्वाप्रकाशांश्व प्रकल्नपापा जप्येन | (१०४) २।१११<br>(४५) ८।७६<br>(३।६६) ३।९१<br>(७५) २।२०९<br>(३०) ४।१४६<br>(६०) ४।१४९<br>(८७) ४।१४९<br>(१०६) ९।२२२<br>(१०६) ९।२५६<br>(११२) ८।३५६<br>(१६) ५।१११              |
| पीडनानि च सर्वाणि पुण्ये तिथौ मुहूतें वा पूण्योऽक्षयफल : प्रत्य पुत्रका इतिहोवाच (र् पुत्रकच्चापि वर्तेरन् पुत्रिकायां कृतायान्तु पुत्रेषु भायां निक्षिप्य पुत्रे सर्व समासज्य पुत्रं प्रत्युदितं सदिभ : पुम्नाम्नो नरकाद् यस्मात् पुमान्पुंसोऽधिके शुक्रो पुमासं दाहयेत् पापं | (\$154) \$184<br>(\$4) \$185<br>(\$4) \$154<br>(\$5) \$154<br>(\$6) \$1548<br>(\$6) \$1548<br>(\$7) \$1548<br>(\$8) \$1548<br>(\$14) \$1548<br>(\$14) \$1548                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पृष्ठस्तत्रापि तद्ब्र्यात् पृश्ठवास्तुनि कुर्वीत पैतृकन्तु पिता द्रव्यम् पैलवौदुम्बरी वैश्यो पैशुन्यं साहसं द्रोह पौनर्भवेन भर्त्रा सा पौर्विकीं संस्मरञ्जाति प्रकाशमेतत् तास्कर्यम् प्रकाशं वा प्रकाशं वा प्रकाशांश्वाप्रकाशांश्व                    | (१०५) २।१११<br>(१०५) २।११६<br>(१०६) २।१७६<br>(१०६) २।१७६<br>(१०६) २।१७६<br>(१०६) २।१४९<br>(१०६) २।२५२<br>(१०६) २।२५७<br>(१०६) २।२५७                                     |

| प्रजनार्थं महाभागा:           | (१३) ९।२६       | प्रत्येकं कथिता हयेता:                | (१२२) १।१५७   |
|-------------------------------|-----------------|---------------------------------------|---------------|
| प्रजनार्थं स्त्रिय : सृष्टा   | : (३७) ৭ ৷৭६    | प्रथम' तत्प्रमाणाना                   | (७६) ८।१३२    |
| प्रजानां रक्षणं दानं          | (१ं।५२) १।८९    | प्रथमे ऽब्दे तृतीये वा                | (२।१०) २।३५   |
| प्रवास्तत्र न मुह्यन्ति       | (१५) ७।२५       | प्रदक्षिणं परीत्यागिन                 | (२।२३) २।४६   |
| प्रजेप्सिताधिगन्तव्या         | (२५) ९।५९       | प्रदद्यात्परिहारांश्च                 | (१६२ ) ७।२०१  |
| प्रज्ञा तेजो बलं प्रवध        | ति (२२) ४।४२    | प्रदिशेद भूमिमेतेषां                  | (१७१) ८।२६५   |
| प्रज्ञा तेजो बलां प्रहीय      | ते (४१)४।४१     | प्रमदा इयुत्पर्थं नेतुं               | (२।१४६) २।२१४ |
| प्रज्ञां यञ्जश्च कीर्ति च     | (२८) ४।९४       | प्रमाणानि च कुर्वीत                   | (१६४) ७।२०३   |
| प्रणभ्य तु शयानस्य            | (२।१३५) २।१९७   | प्रयुज्यते विवाहेषु                   | (३७) ५।१५२    |
| प्रणष्टस्वामिकं रिक्थ         | म् (२५) ८।३०    | प्रविशेद्भोजनायं च                    | (१८२) ७।२२४   |
| प्रणष्टाधिगतं द्रव्यं         | (२९) ८।३४       | प्रविश्य सर्वभूतानि                   | (१४९) ९।३०६   |
| प्रणेतुं शक्यते दण्ड :        | (२०) ७।३१       | प्रशान्तमिव शुद्धामं                  | (११) १२।२७    |
| <u>प्रतापयुक्तस्ते</u> जस्वी  | (१५३) ९।३१०     | प्रशासितारं सर्वेषाम्                 | (६९) १२।१२२   |
| प्रतिकुर्यांच्च तत्सर्व       | (१३२) ९।२८५     | प्रष्टव्या सीमालिगानि                 | (१६५) ८।२५४   |
| प्रतिगृह्येप्सितं दण्डं       | (२।२३) २।४८     | प्रस <del>क्तश्चेन्द्रियार्थेषु</del> | (१) ११।४४     |
| प्रतिग्रहसमर्थोऽपि            | (६३) ४।१८६      | प्रसमीक्ष्य निवर्तेत                  | (११) ५।४९     |
| प्रतिग्रहेण इयस्याशु          | (६३) ४।१८६      | प्रहर्षयेद्वलं व्यूह्य                | (१५६) ७।१९४   |
| प्रतित्र्यहं पिबेदुष्णान्     | (१४) ११।२१४     | प्राकारस्य च मेत्तारम्                | (१३६) ९।२८९   |
| प्रतिपूज्य यथान्यायं          | (१।१) १।१       | प्राङ्नामिवर्धनात्पुँस :              | (२।४) २।२९    |
| प्रतिबुद्धश्च सृजति           | (६।४३) १।७४     | प्रजापत्यां निरूप्येष्टिः             | म् (२२) ६।३८  |
| प्रतिमागं च दण्डं च           | (१८४) ८।३०७     | प्राज्ञं कुलीनं शूरं च                | (१७०) ७।२१०   |
| प्रातिमाव्यं वृथादानम्        | (९५) ८।१५९      | प्राज्ञ : प्रतिग्रहं कुर्यात्         | (६४) ४।१८७    |
| प्रतिवातेऽनुवाते च            | (२ ।१४०) २ ।२०३ | प्राइविवाकोऽ नुयुञ्जीत                | (५७) ८।७९     |
| प्रतिश्रवणसम्भाषे             | (२।१३३) २।१९५   | प्राणयात्रिकमात्र: स्यात्             | (३५) ६।५७     |
| प्रतिषेघत्सु चाघर्मान्        | (२।१४३) २।२०६   | प्राणायामा ब्राह्मणस्य                |               |
| प्रत्यक्षं क्षेत्रिणामर्थं :  | (२०) ९।५२       | प्राणायामैदहेद् दोषान्                | (४८) ६।७२     |
| प्रत्यक्षं चानुमानञ्च         | (५६) १२।१०५     | प्राणिमि: क्रियते यस्तु               | (८८) ९।२२३    |
| प्रत्यगेव प्रयागाच्च          | (१।७५) २।२१     | प्रातिभाव्यं वृथादानं                 | (९५) ८।१५९    |
| प्रत्यहं कल्पयेद वृतिं        | (९७) ७।१२५      | प्रापणात्सर्वकामानां 💮                | (२।५४) २।९५   |
| प्रत्यहं देशदृष्टेश्च         | (३) ८।३         | प्राप्यैतत्कृतकृत्यो हि               | (४५) १२।९३    |
| प्रत्यहं लोकयात्राया :        | (१४) ९।२७       | प्रायश्चितमकुर्वाणो                   | (२।१५३) २।२२१ |
| प्रत्याहारेण संसर्गान्        | (४८) ६ ।७२      | प्रायश्चित्तं चिकीर्षन्ति             |               |
| प्रत्युत्थानामिवादाभ्यां      | (२१७७) २११२०    | प्रायोनाम तपः प्रोक्त                 |               |
| प्रत्युद्गम्य त्वात्रजतः      | (२।१३४) २।१९६   | प्रियं च नानृतं ब्रूयात               | (३३) ४।१३८    |
| प्रत्युवांचार्च्य तान्सर्वान् | (१।४) १।४       | प्रेतशुद्धिं प्रवक्ष्यामि (त          |               |
|                               |                 |                                       | ५ ।५७         |

| प्रेत्येह च सुखोदकांन्    | (१२) ९।२५      | ब्रह्मचार्येव भवति             | (3130) 3140                    |
|---------------------------|----------------|--------------------------------|--------------------------------|
| प्रोक्षणसहताना च          | (२२) ५।१२२     | ब्रह्मजन्म हि विप्रस्य         | (२।९५) २।१४६                   |
| प्रोक्षणातृणकाष्ठं च      | (२९) ५।१२२     | ब्रह्म तेजोमयं दण्ड'           | (९) ७।१४                       |
| प्रोषिते त्वविधायैव       | (३०) ९।७५      | ब्रह्मवर्चसकामस्य              | (२।१२) २।३७                    |
| प्रोषितो धर्मकार्यार्थम्  | (३१) ९।७६      | ब्रह्मवर्चस्विन: पुत्रा        | (३।२१) ३।३९                    |
| फ                         |                | ब्रहमवास्तोष्पतिम्या' तु       | (३।६४) ३।८९                    |
|                           | 4              | ब्रह्माभ्यासेन चाजसं           | (४०) ४।१४९                     |
| फलन्त्वनिसंघाय            | (२०) ९।५२      | ब्रह्मारम्भेऽवसाने च           | (२।४०) २।७१                    |
| फलं कतकवृक्षस्य           | (४५) ३।६७      | ब्रहमा विश्वसृजो घर्म :        | (३४) १२।५०                     |
| ब                         | ( -)           | <b>ब्रह्मा</b> हुतिहुतं पुण्यं | (२।६५) २।१०६                   |
| वकवच्चिन्तयेदर्थान्       | (८१) ७।१०६     | ब्राह्मणस्य चतुःषष्टिः         | (२०५) ८।३३८                    |
| बन्धनानि च सर्वाणि        | (१३५) ९।२८८    | ब्राह्मणाद्याश्रयो नित्यं      | (१०१८) ९।३३५                   |
| बलवानिन्द्रियग्राम:       | (२।१४७) २।२१५  | MET HAIN HAIN                  | (1014) 11667                   |
| बलवाञ्जायते वायु:         | (१।४५) १।७६    | ब्राह्मणान्पर्युपासीत          | (२५) ७।३७                      |
| बलस्य स्वामिनश्चेव        | (१३२) ७।१६७    | ~ ~ .                          | (२।१६०) २।२४२                  |
| बहिश्चेद्माष्यते धर्मान्  | (१००) ८।१६४    | ब्राइमणै : शिल्पिमर्यन्त्रे :  | (५६) ७।७५                      |
| बहुत्वं परिगृहणीयात्      | (५२) ८।७३      | ब्राह्णो बैल्वपालाशौ           | (२।२०) २।४५                    |
| बालदायादिकं रिक्थं        | (२२) ८।२७      | ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्       | (२।८३) २।१२७                   |
| बालवृद्धातुरेर्वेचे :     | (६१) ४।१७९     | ब्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं     | (१।२१) १।३१                    |
| ,बालोऽपि विप्रो वृद्धस्य  | (२।९९) २।१५०   | बाह्मणः क्षत्रियो वैश्य        | (१०।९)                         |
| बाह्यैर्विमावयेलिलङगे     |                |                                | १०।४                           |
| विमर्ति सर्वभूतानि        | (५१) १२।९९     | ब्राह्मण: श्रेष्ठतामेति        | (८३) ४।२४५                     |
| बीजकाण्डरुहाण्येव         | (१।२८) १।४८    | ब्राह्मदैवार्षगान्धर्व         | (६५) ९।१९६                     |
| बीजानामुप्तिविच्च स्या    | त् (१०३)९।३३०  | ब्राह्ममेक महर्जेयं            | (१।४१) १।७२                    |
| बुदिवृदिकराण्याशु         | (११)४।१९       | ब्राह्मस्य जन्मनः कर्ता        | (१ १९९) २ ११५०                 |
| बुद्दीन्द्रियाणि पञ्चेषां | (२।५०) २।९१    | ब्राह्मस्य तु क्षपाहस्य        | (१।३७) १।६८                    |
|                           | •              | ब्राह्मादिषु विवाहेषु          | (३।२१) ३।३९                    |
| बुद्घ्या च सर्व तत्त्रेन  |                | ब्राह्मान्यौनांश्च सम्बन्धान्  | (२ ।१५) २ ।४०                  |
| बुध्येतारिप्रयुक्तां च    | (७९) ७।१०४     | ब्राह्मेण विप्रस्तीर्थेन       | (२।३२) २।५८                    |
| बैजिकं गार्मिकं चैनो      | (२१२) २।२७     | •                              |                                |
| बैडालव्रतिको ज्ञेयो       | (६९) ४।१९५     | ब्राह्मे मुहूर्ते बुघ्येत      | (२६) ४।९२                      |
| ब्रहमणा च परित्यक्ताः     | (७) ११।१९२     | ब्राह्मो दैवस्तथैवार्षः        | (३।१२) ३।२१                    |
| ब्रह्मण: प्रणवं कुर्यात्  | (ર 18રૂ) ર 198 | बाह्मं प्राप्तेन संस्कारं      | (२) ७।२<br>(२) २,०००           |
| ब्रह्मचारी गृहस्थश्च      | (५७) ६।८७      | ब्राहम्यं हुतं द्विजास्याची    | 801 <b>६ (०)</b> श <b>६)</b>   |
| ब्रहमचारी भवेन्नित्य      | (२९) ४।१२८     | ब्राहम्यं हुतं प्रशितं च       | (3184) \$ 108<br>(3184) = 1116 |
| ब्रहमचार्याहरेद भैक्षं    | (२।१२५) २।१८३  | बूहीत्युक्तश्च न ब्रूयात्      | (४२) ८।५६                      |

भ **मक्ष्यमोज्योपदेशेश्च** (११७) ९।२६८ भगवन्सर्ववर्णानां (२) १।२ (४१) ९।१०४ भजेरन्पैतृकं रिक्थं भजेरन्मातृकं रिक्थं (६१)९।१९२ भद्रं भद्रमिति ब्र्यात् (३४) ४।१३९ भयाद् दौ मध्यमौ दण्डो (६७) ८।१२० भर्ता तत्सर्वमादत्ते (७०) ७।९५ मर्तारं लङ्घयेद्ः या तु (२१७) ८।३७१ भर्तुर्यद् दुष्कृतं किंचित् (६९) ७।९४ मर्तु: पुत्रं विजानन्ति (१७) ९।३२ भवत्पूर्व चरेद् भेक्षं (२।२४) २।४९ भवन्मध्यं तु राजन्य: (२।२४) २।४९ भस्मनाऽद्भिर्मृदा चैव (१९) ५।१११ भाण्डपूर्णानि यानानि (२३०) ८।४०५ भाण्डावकाशदाश्चैव (१२०) ९।२७१ भिक्षां च भिक्षवेदद्यात् (३।६८) ३।९४ मिक्षेत मिक्षां प्रथमं (२।२५) २।५० भिन्धाच्चेव तडागानि (१५८) ७।१९६ भुक्तवत्स्वय विप्रेषु (३१८०) ३।११६ भुक्तवान् विहरेच्चैव (१७९) ७।२२१ भुंक्त्वा चोपस्पृशेत्सम्यक् (२।२७) २।५३ मुञ्जीयातां तत : पश्चात् (३१६०) ३।११६ भूतं भव्यं भविष्यं च (४९) १२।९७ मूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः १।९६ भूतिकामैर्नरैर्नित्यं (३।३९) ३।५९ भूस्तृणं शिग्रुकं चैव (१३) ६।१४ मृतो नार्तो न कुर्याद्यो (१३३) २।२१५ मृत्यानां च मृतिं विद्यात् (१०।५) ९।३३२ भृत्या भवन्ति प्रायेण (९५) ७।१२३ भैक्षे प्रसक्तो हि यति: (३४) ६।५५ भोभवत्पूर्वक त्वेनं (२ ।८४) २ । १२८ मो : शब्दं कीर्तयेदन्ते (२१८०) २११२४ भ्रातरो ये च संसृष्टा: (७८) ९।२१२ म्रातुज्येष्ठस्य मार्यायाम् (२३) ९।५७

(६३) ९।१९४ भ्रातृमातृपितृप्राप्तं (८१) ९।२१५ म्रातृणामविमक्तानाम् (७३) ९।२०७ भ्रातृणां यस्तु नेहेत (३७) ४।१४६ मङ्गलाचारयुक्तानां (३६) ४।१४५ मङ्गलाचारयुक्तः स्यात् मङ्गलादेशवृत्ताञ्ज (१०७) ९।२५८ (३७) ४।१५२ मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनम् मङ्गल्यं दीर्घवर्णान्तं (२।८) २।३३ मङ्गल्यं ब्राह्मणस्य स्यात् (२।६) २।३१ मणिमुक्ताप्रवालानां ताम्रस्य ११।१६७ मणिमुक्ताप्रवालानां लोहानाम् (१० १२) ९।३२९ (१३३) ९।२८६ मणिनामपवेघे च मत्तोन्मत्तार्ताध्यधीनै: (९९) ८।१६३ मद्येम्त्रे: पुरीषेवां (३०) ५।१२३ मध्यन्दिनेऽर्घरात्रे वा (११६) ७।१५१ मध्यमस्य प्रचारं च (१२०) ७।१५५ मध्यम : पञ्च विज्ञेय : (दर्) ८।१३८ (१।१०) १।१८ मनश्चावयवे : सूक्ष्मे : (१।७) १।१४ मनसश्चाप्यहंकारं मन: सृष्टि विकुरुते (१।४४) १।७५ मनुमेकाग्रमासीनं (१।१) १।१ मनुष्याणां पशूनां च (१७७) ८।२८६ मनोवाइ भूर्तिभिर्नित्य (२४) ११।२३१ (१) दाश मन्त्रज्ञैर्मन्त्रिमश्चेव (२।४) २।२९ मन्त्रवत्प्राशनं चास्य मन्येतारि यदा राजा (१३८) ७।१७३ (१।४९) १।८० मन्यन्तराण्यसंख्यानि ममायमिति यो ब्रूयात्-(३०) ८।३५ ममेदमिति यो श्रूयात् (२६) ८।३१

मरुद्भ्य इति तु द्वारि

महान्तमेव चात्मानं

महान्त्यपि समृद्वानि

महर्षिपितृदेवानां

(३।६३) ३।८८

(८७) ४।२५७

(१।८) १।१५

(३।६) ३।६

मेखलामजिन दण्डं

(२।३६) २।६४

महापक्षे घनिन्यार्ये (१०५) ८।१७९ महापशुनां हरणे (१९९) ८।३२४ महामूतादि वृत्तौजा: (१।६) १।६ महायज्ञैश्च यज्ञैश्च (२।३) २।२८ महाव्याहृतिभिहोंम: (१७) ११।२२२ मातरं पितरं जायां (१७५) ८।२७५ मातरं वा स्वसारं वा (२।२५) २।५० मातयीप च वृत्तायां (८३) ९।२१७ मातापितम्यां जामीभि: (६२) ४।१८० मातामह्या धनात्किञ्चित् (६२) ९।१९३ मातुस्तु यौतकं यत् स्यात् (५३) ९।१३१ मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा (२।१४७) २।२१५ २।२१५ मानयोगं च जानीयात् (१०।३) ९।३३० मानसं मनसेवायम् (६) १२।८ मार्जनोपाञ्जनैर्वेशम (२९) ५।१२२ मार्जनं यज्ञपात्राणाम् (२३) ५।११६ मित्रस्य चानुरोधेन (३१) ७।१६६ मित्रस्य चैवापकृते (१२९) ७।१६४ मित्रादथाप्यमित्राद्वा (१६७) ७।२०७ मित्रं हिरण्यं भूमिवा (१६६) ७।२०६ मिथ एव प्रदातव्य: (११९) ८।१९५ मिथो दाय: कृतो येन (११९) ८।१९५ मिथ्यावादी च संख्याने (२२५) ८।४०० मुखबाद्दूरुपज्जानां या (१०।१०) १०।४५ (११५०) ११८७ मुखबाहूरुपज्जानां पृथक् मुख्यानां चैव रत्नानां (१९८) ८।३२३ (२।१८) २।४३ मुञ्जालामे तु कर्तव्या : मुण्डो वा जटिलो वा (२।१५१) २।२१९ मुन्यन्नैविविधैमेध्ये : (५) ६।५ मूल्येन तोषयेच्चैनं (दंद) ८।१४४ मृगयाऽक्षो दिवास्वप्नः (३२) ७।४७ मृते मर्तरि पुत्रस्तु (२) ९।४ मृतं शरीरमुत्सृज्य (७९) ४।२४१ मृन्मयानां च माण्डानां (१०४) ७।१३२

मेध्यवृक्षोद्भवान्यद्यात् (१२) ६।१३ मैत्र्यमौद्राहिकं चैव (७२) ९।२०६ मोहाद्वाजा स्वराष्ट्रं यः (द्र्य) ७।१११ मौञ्जी त्रिवृत्समा श्लक्ष्णा (२।१७) २।४२ (३९) ७।५४ मोलाञ्छास्त्रविद: श्रूरान् म्रियेतान्यतरो वापि (७७) ९।२११ म्लेच्छवाचश्चार्यवाच : (१०।१०) १०।४५ य य आवृणोत्यवितथं (२।९४) २।१४४ यच्चास्य सुकुतं किञ्चित् (७०) ७।९५ यजते ऽहरहर्यज्ञै : (१८३) ८।३०६ यजेत राजा क्रतुमि: (६०) ७।७९ यज्ञ शिष्टाशनं ह्येतत् (३।८२) ३।११८ यज्ञे तु वितते सम्यक् (३।१४) ३।२८ यज्वान ऋषयो देवाः (३३) १२।४९ यतन्ते रिक्षतुं भार्यां (४) ९।६ यतश्च भयमाशाङ्केततो (१५१) ७।१८८ ७।१८८ यतश्च भयमाशङ्केत्प्राची (१५२)७।१८९ यत्कर्म कुर्वतो ऽस्य स्यात् (४८) ४।१६१ यत् कर्म कृत्वा कुवैश्च (१९) १२।३५ यत्किञ्चित्स्नेहसंयुक्तां (५) ५।२४ यत्किञ्चिदपि वर्षस्य (१०५) ७।१३७ (१२) १२।२८ यत्तु दु:खसमायुक्तम् यत्तु स्थान्मोहसंयुक्तम् (१३) १२।२९ यस्वस्याः स्यादनं दत्तम् (६६) ९।१९७ (१।४८) १।७९ यत्प्राग्द्वादशसाहस्रं : यत्सर्वेणेच्छति ज्ञातुम् (२१) १२।३७ यत्र धर्मो ह्यधर्मेण (१४) ८।१४ यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते (३।३६) ३।५६ यत्र वाप्युपिष पश्येत् (१०१) ८।१६५ यत्र श्यामो लोहिताश्रो (१५) ७।२५

यत्र स्यु : सोऽत्र मानार्ह : ,

(२ ।८७) २ ।१३७

यत्रानिबद्धोऽपीक्षेत (५५) ८।७६ (३।३६) ३।५६ यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते (१।२०) १।३० यथर्तुलिड्गानृतव: यथा काष्ठमयो हस्ती (२।१०६) २।१५७ यथा खनन्खनित्रेण (२।१५०) २।२१८ (२।१०७) २।१५८ यथा चाज्ञे फलं दानं यथा जातबलो वहिन: (५३) १२।१०१ यथा नदीनदाः सर्वे (६०) ६।९० यथा नयत्यसुक्पाते: (३४) ८।४४ यथा नाभिचरेतांतौ (३९) ९।१०२ यथा प्लवेनोपलेन (६८) ४।१९४ यथा फलेन युज्येत (१००) ७।१२८ यथा महाहदं प्राप्य (२९) ११-।२६३ (२१) ११।२२८ यथा यथा नरो धर्मम् यथा ५चा निषेवन्ते (२७) १२ ।७३ (२२) ११।२२९ यथा यथा मनस्तस्य यथा यथा महद् दुःखं (१७७) ८।२८६ यथा यथा हि पुरुषः (१२) ४।२० यथा यमः प्रियद्वेष्य्रौ (१५०) ९।३०७ (१०) ७।१६ यथार्हत: संप्रणयेद् (१०१) ७।१२९ यथाल्पल्मदन्त्याद्यं यथा वायुं समाभ्रित्य (४।५३) ३।७७ यथा षष्ढोऽफलः स्त्रीषु (२।१०७) २।१५८ (१५४) ९।३११ यथा सर्वाणि भूतानि

यथा संकल्पितांश्चैव (शहर) राध यथाऽस्याभ्यधिका न स्यु: (१४२) ७।१७७ यथैघस्तेजसः वहिनः (२८) ११।२४६ यथैनं नामिसंदध्युः (१४५) ७।१८० यथैवात्मा तथा पुत्र : (१३०) ९ ।१३० (५८) ६।८८ यथोक्तकारिणं विप्रं यथोक्तान्यपि कर्माणि (४४) १२।९२ यथोद्दरति निर्दाता (८४) ७।११० (५१) ९।१२७ यदपत्यं भवेदस्यां यदा तु यानमातिष्ठेत् (१४६) ७।१८१

(१३७) ७।१७२ यदा तु स्यात्परिक्षीणो (१३९) ७।१७४ यदा परबलानां तु (१३५) ७।१७० यदा प्रहृष्टा मन्येत यदा भावेन भवति (५२) ६।८० यदा मन्येत भावेन (१३६) ७।१७१ यदावगच्छेदायत्याम् (१३४) ७।१६९ यदा स देवो जागर्ति (१।३०) १।५२ यदा स्विपिति शान्तात्मा (१।३०) १।५२ (9) 519 यदा स्वयं न कुर्यात्तु (१४१) ७।१७६ यदि तत्रापि संपश्येत् (८३) ७।१०८ यदि ते तु न तिष्ठेयुः (२।१६१) यदि त्वात्यान्तिकं वासं २।२४३ (१४६) ८।२३३ यदि देशे च काले च यदि नात्मनि पुत्रेषु (५५) ४।१७३ यदि संशय एव स्यात् (१६४) ८।२५३ यदि संसाधयेतत्तु (१३१) ८।२१३ यदि स्त्री यद्यवरज : (२।१५५) २।२२३ यदि हि स्त्री न रोचेत (३।४१) ३।६१ यदेतत्परिसंख्यातं (१।४०) १।७१ यद द्वयोरनयोर्वेत्थ (४८) ८।८० यद्वयायति यत्कुरुते (९) ५।४७ यदमध्यं स्यात्ततो दद्यात् (६) ६।७ यद्यत्परवशं कर्म (४६) ४।१५९ यद्यदात्मवश' तु स्यात् (४६) ४।१५९ यद्यद्भि कुरुते किंचित् (१।६१) २।४ यद्यर्थिता तु दारै : स्यात् (७१) ९।२०३ यद्यस्य सोऽदघात्सर्गे (१।१९) १।२९ यद्वापि प्रतिसंस्कुर्यात् (१२७) ९।२७९ यन्नावि किञ्चिद्दाशानां (२३२) ८।४०८ यमान्पतत्यकुर्वाणो (७३) ४।२०४ यमान्सेवेत सततं (७३) ४।२०४ यमेव तु शुचिं विद्यात् (२ ।७४) २ ।११५ ययास्योद्विजते वाचा (२।१११) २।१६१ यवगोधूमज सर्व (६) ५।२५

यवीयसस्तु या भार्या (२३) ९।५७ यशोऽस्मिन्प्राप्नुयाल्लोके (२०६) ८।३४३ यश्चाघरोत्तरानर्थान् (३९) ८।५३ यश्च विप्रोऽनधीयान: (२।१०६) २।१५७ यश्चेतान्प्राप्नुयात्सर्वान् (२।५४) २।९५ यस्तर्केणानुसंघत्ते (५७) १२।१०६ यस्तु पूर्वनिविष्टस्य (१२८) ९।२८१ यस्तु भीत: परावृत्त: (६९) ७।९४ (१९४) ८।३१९ यस्तु रज्जुं घटं कूपात् यस्त्वनाक्षारित : पूर्व (२१५) ८।३५५ (३।५४) ३।७५ यस्मात्त्रयोऽप्याश्रमिण: यस्मादण्वपि भूतानां (२४) ६।४० यस्मादेषां सुरेन्द्राणाम् (५) ७।५ (२६) ११।२३३ यस्मिन् कर्मण्यस्य कृते यस्मिञ्जिते जितावेतौ (२।५१) २।९२ यस्मिन् देशे निषीदन्ति (११) ८।११ यस्मिन्नेव कुले नित्यं (३।४०) ३।६० यस्मिन्यस्मिन्कृते कार्ये (१४१) ८।२२८ यस्मिन्यस्मिन् विवाहे तु **28912 (83)** यस्मै दद्यात्पिता त्येनाम् (३६) ५।१५१ (२३) ६।३९ यस्य तेजोमया लोका यस्य मन्त्रं न जानन्ति (११५) ७।१४८ यस्य वाङ्गमनसी शुद्धे (२।१०९) २।१६० यस्य विद्वान् हि वदतः (६३) ८।९६ यस्य स्तेन : पुरे नास्ति (२१९) ८।३८६ यस्या म्रियेत कन्यायाः (२८) '९।६९ याचिष्णुता प्रमादश्च (१७) १२।३३ यात्रामात्राप्रसिद्धयर्थ (३) ४।३ यादृशा घनिमि: कार्या (४६) ८।६१ यादृशेन तु मावेन (३९) १२।८१ यादृशं पुरुषस्येह (३१) ४।१३४ यादुशं भजते हि म्त्री (७) ९।९ यानासनस्यश्चेवेनं (२।१३९) २।२०२ यानि चैवं प्रकाराणि कालाद (१६२) ८।२५१

यानि चैवं प्रकाराणि (१।२४) १।४४ यानि चैवाभिष्यन्ते (४) ५।१० या नियुक्ताऽन्यत: पुत्रम् (४९) ९।१४७ यामुत्प्लुत्य वृको हन्यात् (१४९) ८।२३६ यावती समवेद् वृद्धि: (९१) ८।१५५ यावत्सं स्यात्समावृत्तः (२२) ८।२७ यावन्नापैत्यमेध्यावताद (३२) ५।१२६ (९८) ९।२४९ यावानवञ्चस्य वधे या वृत्तिस्तां समास्थाय (२) ४।२ या वेदबाह्या : स्मृतय : (४७) १२।९५ यासां नाददते शुल्कां (३।३४) ३।५४ यास्तासां स्युर्दुहितरः (६२) ९।१९३ यां प्रसह्य वृको हन्यात् (१४८), ८।२३५ यांस्तत्र चौरान्गृहणीयात् (२९) ८।३४ युक्त परिचरेदेनं (२।१६१) २।२४२ युक्तश्चैवाप्रमत्तश्च (१०९) ७।१४२ युक्ते च दैवे युध्येत (१५९) ७।१९७ युगपत्तु प्रलीयन्ते (१।३२) १।५४ युग्मासु पुत्रा जायन्ते (३।२८) ३।४८ युध्यमाना: परं शक्त्या (६५) ७।द्र७ ये कार्यिकेम्योऽर्थमेव (९६) ७।१२४ ये 5क्षेत्रिणो बीजवन्तः (१९) ९।४९ ये तत्र नोपसर्पेयुः (११८) ९।२६९ येन तुष्यति चात्मास्य (२१) १२।३७ येन यत्साघ्यते कार्य (१४०) ९।२९७ येन यस्तु गुणेनेषाम् (२३) १२।३९ येन येन यथाङ्गेन (२०१) ८।३३४ येनास्मिन् कर्मणा लोके (२०) १२।३६ येनास्य पितरो याता (६०) ४।१७८ येऽनियुक्तास्तु कार्येण (९४) ९।२३१ येषां ज्येष्ठ : कनिष्ठो वा (७७) ९।२११ (१।२२) १।४२ येषा तु यादृशं कर्म येषां द्विजानां सावित्री (६) ११।१९१ यैरम्युपायैरेनांसि (१०) ११।२१० यैर्व्याप्येमान्स्थितो भावान् (८) १२।२४ २।१६८

योगक्षेम' च सम्प्रेक्ष्य (९९) ७।१२७ योगेक्षेमेऽन्यथा चेतु (१४३) ८।२३० योगाधमनविक्रीतं (१०१) ८।१६५ यो ग्रामदेशासंघानां (१३६) दा२१९ यो ज्येष्ठो ज्येष्ठवृत्तिः (४४) ९।११० यो ज्येष्ठो विनिकुर्वीत (७९) ९।२१३ (२३) ६।३९ यो दत्त्वा सर्वभूतेभ्य: योऽध्यापयति वृत्त्यर्थं (२।९१) २।१४१ योऽनधीत्य द्विजो वेदं (२।११७) २।१६८ यो न वेत्यभिवादस्य योनिकोटिसहस्रोषु यो निश्लेपं नार्पयति यो निक्षेपं याच्यमानो योऽन्यथा सन्तमात्मानं यो बन्धनवधक्लेशान यो यथा निक्षिपेद्वस्ते

(२ ।८२) २ ।१२६ (४१) ६।६३ (११६) ८।१९१ (१०७) 51858 (८५) ४।२५५ (८) ५।४६ (१०६) ८।१८० यो यदैषां गुणो देहे (९) १२।२५ यो यस्य प्रतिमुस्तिछेत् (९४) ८।१५८ यो यावन्निह्नुवीतार्थं (४५) ८।५९ यो यो यावतियश्चैषां (१।१२) १।२० यो रक्षन् बलिमादते (१८४) ८।३०७ यो अर्थे श्रुचिहिं स श्रुचि (१५) ५।१०६ योऽवमन्येत ते मूले (१।६७) २।११ यो वै युवाप्यधीयान : (२।१०५) २।१५६ योऽहिंसकानि मृतानि (७) ५।४५ यं तु कर्मणि यस्मिन्स: (१।१८) १।२८ यं वदन्ति तमोमूता (६५) १२।११५ यं शिष्टा ब्राहमणा ब्रूयु : (५८) १२।१०८ य: करोति वृतो यस्य (२।९३) २।१४३ य : सम्ब्यपि द्विजोऽधीते (२।११६) २।१६७ य: स्वाध्यायमधीतेऽब्दं (२।६६)२।१०७

₹ (१०२) ९।२५३ रक्षणादार्यवृत्तानाम् रक्षन्धर्मेण मूतानि (१८३) ८।३०६

रक्षार्थमस्य सर्वस्य रक्षांसि च पिशाचाश्च ताम रक्षांसि च पिशाचाश्चमनु रक्षितं वर्धयेच्चैव रक्षितं वर्धयेद् वृद्धया रजसामिप्लुतां नारीं रत्नेश्च पूजयेदेनं रथाश्वं हस्तिनं छत्रं रम्यमानतसामन्तं रहस्याख्यायिनां चैव राजधर्मान्प्रवक्ष्यामि राजिम : कृतदण्डास्तु राजन्य बन्धोर्द्धाविशे राजस्नातकयोश्चेव राजा कर्मसु युक्तानां राजान: क्षत्रियाश्चेव राजान्तकरणावेतौ राजा भवत्यनेनास्तु राजा विनिर्णयं कुर्यात् राजा स्तेनेन गन्तव्यो राज्ञध्य दबुरुद्वारम् राजश्चाधिकृतो विद्वान् राज्ञ: कोषापहतृंश्च राज्ञ: प्रख्यातमाण्डानि राज्ञा च सर्वयोधेम्य: राज्ञा दाप्य: सुवर्ण स्यात् राज्ञोऽन्य : सचिव : स्निग्घ : राज्ञो बलार्थिन : षष्ठे राज्ञो वृत्तानि सर्वाणि राज्ञो हि रक्षाधिकृता: रात्रि च तावतीमेव रात्रि : स्वप्नाय भूताना राष्ट्रस्य संग्रहे नित्यं राष्ट्रेषु रक्षाधिकृतान् रिक्तमाण्डानि यानानि

रुक्मामं स्वप्नधीगम्यं

(3)013 (२८) १२ ।४४ (१।२३) १।४३ (७४) ७।९९ १७६) ७।१०२ (२१) ४।४१ (१६४) ७।२०३ (७१) ७।९६ (५२) ७।६९ (१८१) ७।२२३ (१) ७1१ (१९३) ८।३१८ (२।३७) २।६५ (२१६९) २११३९ (९७) ७।१२५ (३०) १२।४६ (८६) ९।२२१ (१९) = 1१९ (१२०) ८।१९६ (१८९) ८।३१४ (७२) ७।९७ (११) ८।११ (१२३) ९।२७५ (२२४) ८।३९९ (७२) ७।९७ (१३१) ८।२१३ (९२) ७।१२० (२।१२) २।३७ (१४४) ९।३०१ (९५) ७।१२३ (१।४२) १।७३ (१।३५) १।६५ (८७) ७।११३ (१२१) ७।२७२ (२३०) ८।४०५

(६९) १२।१२२

| रूपद्रव्यविहीनांश्च       | (३५) ४।१४१         | वसिष्ठविहितां वृद्धि               | (८३) ८।१४०      |
|---------------------------|--------------------|------------------------------------|-----------------|
| रूपसत्वगुणोपेता :         | (३।२२) ३।४०        | वसीरन्नानुपूर्व्येण                | (२।१६) २।४१     |
|                           |                    | वाक् चैव मधुराश्लक्ष्णा            | (२ ११०७) २ ११५९ |
| ल                         |                    | वाग्दण्डजं च पारुष्यं              | (३३) ७।४८       |
| ललाटसंमितो राजः           | (२।२१) २।४६        | वाग्दण्डयोश्च पारुष्ये             | (५१) ८।७२       |
| लशुनं गृञ्जनं चैव         | (१) ५।५            | वाग्दण्डं प्रथमं कुर्यात्          | (७३) ८।१२९      |
| लामालामं च पण्यानां       | (४०।४) ८।इंडर      | वाग्दुष्टातस्कर <del>ाच्चे</del> व | (२०८) ८।३४५     |
| लोकसंव्यवहारार्थं         | (७५) ८।१३१         | वाचा वाचाकृतं कर्म                 | (६) १२।८        |
| लोकानां तु विवृद्ध्यर्थ   | (१।२१) १।३१        | वाचिके : पक्षिमृगतां               | (७) १२।९        |
| लोमात्सहस्रं दण्ड्यस्तु   | (६७) ८।१२०         | वाच्यर्था नियता: सर्वे             | (८६) ४।२५६      |
| लोमान्मोहाद्मयान्मैत्रात् | (६५) ८।११८         | वादयुद्धप्रधानाश्च                 | (३०) १२।४६      |
| लोमः स्वप्नो धृतिः        | क्रौर्यम् (१७)     | वायसानां कृमीणां च                 | (३।६७) ३।९२     |
|                           | १२।३३              | वायु : कर्मार्ककालौ च              | (१४) ५।१०५      |
| लौकिकं वैदिकं वापि        | (२ ।७५) २ ।११७     | वायोरिप विकुर्वाणात्               | (१।४६) १।७७     |
|                           |                    | वार्तायां नित्ययुक्तः स्यात्       | (१०।१) ९।३२६    |
| व                         |                    | वार्यन्नगोमहीवास :                 | (७५) ४।२३३      |
| वणिक्पथं कुसीदं च         | (१।५३) १।९०        | वासन्तशारदैर्मेघ्ये :              | (१०) ६।११       |
| वघेनापि यदा त्वेतान्      | (७४) ८।१३०         | वाहनानि च सर्वाणि                  | (१८२) ७।२२२     |
| वनस्पतिम्य इत्येवं        | (३।६३) ३।८८        | विक्रमंक्रियया नित्यं              | (९१) ९।२२६      |
| वने वसेतु नियतो           | (१) ६।१            | विकर्मस्थाञ्छौण्डकांश्च            | (९०) ९ ।२२५     |
| वनेषु च विहत्यैवम्        | (२०) ६।६३          | विक्रयाद्यो धनं किंचित्            | (१२५) ८।२०१     |
| वन्ध्याऽपुत्रासु          | (२३) ८।२८          | विक्रीणीते परस्य स्वं              | (१२१) ८।१९७     |
| वन्ध्याऽष्टमेघिवेद्याब्दे | (३२) ९।८१          | विक्रोशन्त्यो यस्य राष्            | ट्रात् (११०)    |
| वपुष्मान्वीतभीर्वाग्मी    | ( <i>৪७</i> ) ७।६४ |                                    | ७।१४३           |
| वराहमकराभ्यां वा          | (१५०) ७।१८७        | विषसाशी मवेन्नित्यं                | (३।८३) ३।२८५    |
| वरुणेन यथा पाशैः          | (१५१) ९।३०८        | विघसो मुक्तशेषं तु                 | (३।८३) ३।२८५    |
| वर्जयेन्मधु मांसं च गर    | न्धं (२।१२०)       | विघुष्य तु हृतं चौरै :             | (१४६) ८।२३३     |
| •                         | २ । १७७            | विचरेन्नियतो निर्त्यं              | (३३) ६।५२       |
| वर्जयेन्मघु मांस च मौमा   | नि (१३)६।१४        | विचार्य तस्य वा वृत्तं             | (११३) ८।१८७     |
| वर्णरूपोपसम्पन्ने :       | (२४) ४।६८          | विचार्य सर्वपण्यानां               | (२२६) ८।४०१     |
| वर्णानामाश्रमाणां च       | (૨૩) હારૂપ         | विजेतुं प्रयतेतारीन्               | (१६०) ७।१९८     |
| वर्णानां सान्तरालानां     | (११७३) २।१८        | वितयामिनिवेशश्च                    | (३) १२।५        |
| वर्णापेमविज्ञातम्         | (१०१११) १०१५७      | वित्तं बन्धुर्वयः कर्म             | (२।⊏६) २।१३६    |
| वर्णं रूपं प्रमाणं च      | (२७) ⊏।३२          | विद्ययेव समं कामं                  | (२।७२) २।११३    |
| वशे कृत्वेन्द्रियग्रामं   | (२।५९) २।१००       | विद्यागुरुष्वेतदेव                 | (२।१४३) २।२०७   |
|                           |                    | •                                  |                 |

| विद्यातपोम्यां मृतात्मा (१७) ५।१०९      | विषादप्यमृतं ग्राह्यं (२।१५७) २।२३९     |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| विद्यातपोविवृद्य्यर्थं (१९) ६।३०        | विसंवदेन्नरो लोमात् (१३६) ८।२१९         |
| विद्यादुत्सादयेच्चैव (११६) ९।१६९        | विसृज्यं च प्रजा :सर्वा : (११३) ७।१४६   |
| विद्याधनं तु यद् यस्य (७२) ९।२०६        | विस्तीर्यते यशो लोके (२१) ७।३३          |
| विद्या ब्राह्मणमेत्याह (२।१७३) २।११४    | विद्वृत्य तु यथाकालं (१७९) ७।२२१        |
| विद्यार्थं षड् यशोऽर्थं वा (३१) ९।७६    | वृक्षगुल्मावृते चापै: (१५५) ७।१९२       |
| विद्वदिमः सेवितः सदिमः (१।५८)           | वृतिं तत्र प्रकुर्वीत (१५२) ८।२३९       |
| 518                                     | वृद्धसेवी हि सततं (२६) ७।३८             |
| विधवायां नियोगार्थे (२६) ९।६२           | वृद्धांश्च नित्यं सेवेत (२६) ७।३८       |
| विधाय प्रोषिते वृत्तिम् (३०) ९।७५       | वृषलं तं विदुदेवा : (१६) ८।१६           |
| विधाय वृति भार्यायाः (२९) ९।७४          | वृषो हि मगवान् धर्मः (१६) ८।१६          |
| विधिवद्वन्दनं कुर्यात् (२।१४८) २।२१६    | वेतनस्यैव चादानं (५) ८।५                |
| विनीतवेषामरण: (२) ८।२                   | वेदत्रयान्निरदुहद् (२।४४) २।७६          |
| विनीतात्मा हि नृपति: (२७) ७।३९          | वेदमेव सदाम्यस्येत् (२।११५) २।१६६       |
| विनीतैस्तु क्रजेन्नित्यं (२४) ४।६८      | वेदमेवाम्यसेन्नित्यं (३८) ४।१४७         |
| विप्रयोगं प्रियेश्चैव (४०) ६।६२         | वेदयहौरहीनानां (१।१२५) २।१८३            |
| विप्राणां ज्ञानतो ज्यैष्ठयम् (२।१०४)    | वेदविद्याव्रतस्नातान (१७) ४।३१          |
| २।१५५                                   | वेंदशब्देम्य एवादौ (१।१३) १।२१          |
| विप्राणां वेदविदुषाम् (१०।७) ९।३३४      | वेदशास्त्रार्थतत्वज्ञ : (५४) १२।१०२     |
| विद्योष्य पादग्रहणं (२।१४९) २।२१७       | वेदादेव प्रस्यन्ते (५०) १२।९८           |
| विमक्ता: सह जीवन्त: (७६) ९।२१०          | वेदानधीत्य वेदौ वा (३।२) ३।२            |
| विमुखा बान्धवा यान्ति (७९) ४।२४१        | वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानमिन्द्रि (४१) १२।८३ |
| विवादं सम्प्रवक्ष्यामि (१४२) ८।२२९      | वेदाम्यासस्तपो ज्ञानं शौचम् (१५) १२।३१  |
| विविधानि च शिल्पानि (२।१५८) २।२४०       | वेदाभ्यासेन सततं (३९) ४।१४८             |
| विविधाश्चौपनिषदी: (१८) ६।२९             | वेदाम्यासोऽन्वहं शक्त्या (२७) ११।२४५    |
| विंशतीशस्तु सत्सर्वं (९१) ७।११७         | वेदाभ्यासो हि विप्रस्य (२।११५) २।१६६    |
| विंशतीशं शतेशं च (८९) ७।११५             | वेदास्त्यागश्च यज्ञाश्च (२।५६) २।९७     |
| विश्लेषतोऽसहायेन (४०) ७।५५              | वेदोऽखिलो धर्ममूलं (१।६३) २।६           |
| विश्वजन्यमिमं पुण्यं (१६) ९।३१          | वेदोदितं स्वकं कर्म (७) ४।१४            |
| विश्वेम्यश्चैव देवेभ्यो बलि (३।६५)      | वेदोदितानां नित्यानाम् (८) ११।२०३       |
| 3 190                                   | वेदोपकरणे चैव (२।६४) २।१०५              |
| विश्वेम्यश्चेष दंबम्यो घन्व (३।६०) ३।८५ | वेद: कृत्स्नोऽधिगन्तव्य: (२।११४) २।१६५  |
| विषयाणा ग्रहीतृणि (१।८) १।१५            | वेद:स्मृति:सदाचार: (१।६८)२।१२           |
| विषयेषु प्रजुष्टानि (२।५५) २।९६         | वेद: स्मृति: सदाचार: (१।६८)             |
| विषयेष्वप्रसक्तिश्च (१।५२) १।८९         | २।१२                                    |
| विषयोपसेवा चाजसं (१६) १२।३२             | वैतानिकं च जुहुयात् (८) ६।९             |
|                                         |                                         |

| *** **                            |              | ** .                     |               |
|-----------------------------------|--------------|--------------------------|---------------|
| वैदिकै : कर्ममि : पुण्यै :        | (२।१) २।२६   | शय्यासनस्थश्चेवेनं       | (२।७६) २।११९  |
| वैरिणं नोपसेवेत                   | (३०) ८।१३३   | शय्यासनेऽध्याचरिते       | (२।७६) २।११९  |
| वैवाहिकेशमी कुर्वीत               | (३।४३) ३।६७  | शरणेष्वममश्चैव           | (१६) ६।२६     |
| वेश्यस्तु कृतसंस्कार :            | (१०।१) ९।३२६ | शरान्कुञ्जकगुल्माश्च     | (१५८) ८।२४७   |
| वेश्यस्य घनसंयुक्तं               | (२।६) २।३१   | शरीरकर्षणात्प्राणाः      | (८६) ७।११२    |
| वैश्यस्य पुष्टिसयुक्तं            | (२।७) २।३२   | शरीरजै: कर्मदोषै:        | (७) १२।९      |
| वैश्यं क्षेमं समागम्य             | (२।८३) २।१२७ | शरीरेण समं नाशं          | (१७) ८।१७     |
| वैश्वदेवस्य सिदस्य                | (३।५९) ३।८४  | शरीरं चैव वाचं च         | (२।१३०) २।१९२ |
| वैश्वदेशे तु निर्वृत्ते           | २०११ (७७।६)  | शर्मवद् ब्राह्मणस्य स्या | त् (२१७) २।२३ |
| व्यत्यस्तपाणिना कार्यं            | (२।४१) २।७२  | शल्यं चास्य न कृन्तन्ति  | (१२) ८।१२     |
| व्यपेतकल्मषो नित्यं               | (९०) ४।२६०   | शंसेद ग्रामशतेशस्तु      | (९१) ७।११७    |
| व्यवहारान्दिदृश्च <del>स्तु</del> | (१) ८।१      | शसेद् ग्रामदशेशाय        | (९०) ७।११६    |
| व्यवहारेण जीवन्त                  | (१०५) ७।१३७  | शाकमूलफलानां च           | (२६) ५।११९    |
| व्यसनस्य च मृत्योश्च              | (३८) ७।५३    | शाल्मलीफलके श्लक्ष्णे    | (१५७) ८।३९६   |
| व्यसनानि दुरन्तानि                | (३०) ७।४५    | शासनाद्वा विमोक्षाद्वा   | (१९१) ८।३१६   |
| व्यसन्यघोऽघो व्रजति               | (३८) ७।५३    | शिल्पोपचारयुक्तश्च       | (१०८) ९।२५९   |
| व्यस्तेश्चेव समस्तेश्च            | (१२४) ७।१५९  | शिष्याश्च शिष्यादर्मेण   | (५७) ४ ।१७५   |
| व्यायम्याप्लुत्य मध्याहने         | (१७६) ७।२१६  | शुक्तानि यानि सर्वाणि    | (२।१२०) २।१७७ |
| व्याहृतिप्रण <b>वै</b> र्युक्ता   | (४६) ६ १७०   | शुक्लपक्षादिनियत:        | (१६) ११।२१७   |
| व्रतानि यमधर्माश्च                | (११६०) २।३   | शुचिना सत्यसन्धेन        | (२०) ७।३१     |
| श                                 |              | शुचिरतत्कृष्टशुश्रूषु :  | (१०।८) ९।३३५  |
| शक्तं कर्मण्यदुष्टं च             | (२२१) ८।३८८  | शुचीनाकरकर्मान्ते        | (४५) ७।६२     |
| शक्तितो नाभिघावन्त:               | (१२२) ९।२७४  | शुचौ देशे जपञ्जप्यं      | (२।१५४) २।२२२ |
| शक्तितो पचमानेभ्य:                | (१८) ४।३२    | शुद्धिर्विजानता कार्या   | (२८) ५।१२१    |
| शक्ति चोभयतस्तीक्ष्णां            | (१९०) ८।३१५  | शुनां च पतितानां च       | (३।६७) ३।९२   |
| शक्ति चानेक्ष्य पापं च            | (९) ११।२०९   | शुभाशुभफलं कर्म          | (१) १२।३      |
| शठो मिथ्याविनीतश्च                | (७०) ४।१९६   | शुल्कस्थानं परिहरन्      | (२२५) ८।४००   |
| शणसूत्रमयं राज्ञ:                 | (૨ <b></b>   | _शुल्कस्थानेषु कुशला :   | (२२३) ८।३९८   |
| शतानि पञ्च दण्डय:                 | (१७०) ८।२६४  | शुश्रुषैव तु शूद्रस्य    | (१०।७) ९।३३४  |
| शतं दशसहस्राणि                    | (५५) ७।७४    | शुष्कवैरं विवादं च       | (३४) ४।१३९    |
|                                   | ( ( ), ( )   | शूद्रो ब्राह्मणतामेति    | (१०।१४) १०।६५ |
| शत्रुसेविनि मित्रे च              | (१४९) ७।१८६  | शून्यानि चाप्यगाराणि     | (११४) ९१२६५   |
| शनैरावर्तमानस्तु                  | (५४) ४।१७२   | श्रेषमात्मनि युञ्जीत     | (११) ६।१२     |
| शब्द : स्पर्शश्च रूपञ्च           | (५०) १२।९८   | शेषास्तमुपजीवेयु :       | (४२) ९।१०५    |
| शम्यापातास्त्रयो वाऽपि            | (१५०) ८।२३७  | शेषे त्वेकादशगुणमूल्य    | (१९७) ८।३२२   |
|                                   |              |                          |               |

शेषे प्येकादशगुणं वाप्य
शोचन्ति त्रामयो यत्र
शोच यथाह कर्तव्य
शौचे धर्में 5 न्नपक्त्यां च
शौर्यकर्मापदेशैश्च
प्रमुखाने असुमा विद्याः
(१९४) ८।३२०
(२१) ५।११४
(११५) ९।२६८
प्रमुखाने विद्याः
(२।१५६)

२।२३६ श्रीफलैरंशुपट्टानां (२७) ५।१२० श्रुतं देशं च जातिं च (१७३) ८।२७३ श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वोन् (१।६४) २।८ श्रुतिदेधं तु यत्र स्यात् 8815 (OOI 8) श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेय: (१।६६) २।१० श्वतिसमृत्युदितं धर्म (शहप्) २।९ श्वतिस्मृत्युदितं सम्यङ् (४२) ४।१५५ (२।५७) २।९८ श्रुत्यः स्पृष्ट्वा च दृष्ट्वा श्रोत्रं त्यक्चश्वषी जिध्वा (२।४९) २।९०

## ष

पदित्रंशदाब्दिकं चर्यं (३।१) ३।१ पट्सु षट्सु च मासेषु (२२८) ८।४०३ षष्ठेऽन्नप्राशनं मासि (२।९) २।३४ षाण्मासिकस्तथाच्छाद: (२८) ७।१२६ षोडशैव तु वैश्यस्य (२०४) ८।३३७

## स

सकल्पं सरहस्यं च (5160) 51880 स कुबेर: स वरुण: (७) ७।७ स कृत्स्नां पृथिवीं भुइक्ते (११५) ७।१४८ स गच्छत्युत्तमस्थानं (२।१६४) २।२४९ स गुह्यो अन्यस्त्रिवृद्धेद : (३१) ११।२६५ स गृहेऽपि वसेन्नित्यं (३।४७) ३।७१ सिववान्सप्त चाष्टी वा (३९) ७।५४ स जीवन्नेव शूद्रत्यं (२।११७) २।१६८

्स जीवश्च मृतश्चैव (७) ५।४५ स ज़ेया येजीयो देश : (१।७७) २।२३ स तेथेव ग्रहीतव्य : (१०६) 51850 स तेदा तदगुणप्राय (९)१२।२५ स तदेव स्वयं मेजे (१।१८) १।२८ स जस्योत्पादयेनुष्टि (१७९) ८।२८८ सः ताननुपरिक्रामित् (९४) ७।१२२ स तेः पृष्टस्तथा सम्यक् (8) 818 सत्कृत्यान्नं यथाशवित्त (३।७८) ३।११३ सत्यघमार्यवृत्तेषु (५७) ४।१७५ सत्यपूतां वदेदाचं (२९) ६।४६ सत्यमर्थं च संपश्येत् (३५) ८।४५ सत्य ब्रुयात्प्रियं ब्रुयात् (३३)४।१३८ सत्यं साक्ष्ये ब्रुवन् साक्षी (५९) ८।८१ स्त्या न भाषा भवति (१००) द्।१६४ सत्येन पूयते साक्षी (EO) 5153 सत्रं हि वर्धते तस्य (१८२) ८।३०३ सत्त्वस्य लक्षणं धर्म : (२२) १२।३८ सत्त्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानम् (१०) १२ ।२६ सत्त्वं रजस्तमश्चेव (८) १२।२४ स दण्डं प्राप्नुमान्माषं (१९४) ८।३१९ स दण्ड्य : कृष्णलान्यष्टी (१३३) ८।२१५ सदा प्रहृष्टया भाव्यम् (३५) ५।१५० स दीर्घस्यापि कालस्य (१३४) ८।२१६ स द्रो कार्षांपणी दद्यात (१२९) ९।२८२ स निर्माज्य: स्वकादंशात ७०५। २ (६७) सञ्जीवयति चज्ञसं (१।३३) १।५७ सन्तुष्ये भार्यया भ र्ता (३।४०) ३।६० सन्तोषं परमास्थाय (५) ४।१२ सन्तोषमूलं हि सुखं ं(५) ४।१२ सन्त्यज्य ग्राम्यमाहारम् (३) ६।३ सन्धि च विग्रहं चैव (१२५) ७।१६० सन्धं खित्वा तु ये चौर्यभ् (१२४) 3.1208 सन्धि तु द्विविधं विद्यात् (१२७) ७ ११६२

| सन्व्ययोर्वेदविद्विप्रो     | (२।४६) २।७८        | समुत्सृजेत्साहसिकान्       | (२१०) =।३४०  |
|-----------------------------|--------------------|----------------------------|--------------|
| सन्ध्यां चोपास्य श्रृणुय    | त् (१८१)           | समुत्सृजेद् राजमार्गे      | (१२९) ९।२८२  |
| •                           | ७।२२३              | समे पुमान्युंस्त्रियौ वा   | (३।२९) ३।४९  |
| सन्नियम्येन्द्रियग्रामं     | (२।११८) २।१७५      | समेषु तु गुणोत्कृष्टान्    | (५२) ८।७३    |
| सन्निवेश्यात्ममात्रासु      | (१।५) १।१६         | समैहि विषमं यस्तु          | (१३४) ९।२८७  |
| स पापकृष्मो लोके            | (द्रप्र) ४।२५५     | समोत्तमाधमै राजा           | (६४) ७।द्र७  |
| स पापिष्ठो विवाहाना         | (३।२०) ३।३४        | समं पश्यन्नात्मयाजी        | (४३) १२।९१   |
| सपाल: श्रतदण्डार्ह:         | (१५३) ८।२४०        | सम: सर्वेषु भूतेषु         | (୪୪) ६।६६    |
| सप्तकस्यास्य वर्गस्य        | (३७) હાયર          | सम्भवश्च यथा तस्य          | (१) ७।१      |
| सप्तद्वारावकीणौ च           | (३१) ६।४८          | सम्भवश्चास्य सर्वस्य       | (१।७८) २।२५  |
| सप्त प्रकृतयो ह्येता:       | (१३७) ९।२९४        | सम्भावयति चान्नेन          | (२।९२) २।१४२ |
| सप्ताङ्गस्येह राज्यस्य      | (१३९) ९।२९६        | सम्भूतिं तस्य तां विद्यात् | (२।९६) २।१४७ |
| सप्तानां प्रकृतीनान्तु      | (१३८) ९।२९५        | सम्भूय च समुत्यान'         | (४) ८।४      |
| समान्तः साक्षिणः प्रा       | तान् (५७) ८।७९     | सम्मूय स्वानि कर्माणि      | (१२९) ८।२११  |
| समाप्रपापूपशाला             | (११३) ९।२६४        | सम्भोगो दृश्यते यत्र       | (१२४) ८।२००  |
| समामेव प्रविश्याग्र्या      | (80) =180          | सम्मानाद् ब्राह्मणो नि     | त्यं (२।१११) |
| समामेव प्रविश्याप्या        | (१०) ८।१०          |                            | २।१६२        |
| समां वा न प्रवेष्टव्यं      | (१३) ८।१३          | सम्मार्जनोपाञ्जनेन         | (३९) ५।१२४.  |
| समश्रदर्शनात्साक्ष्यं       | (५३) ८।७४          | सम्यक् प्रणिहितं चार्थं    | (४०) ८।५४    |
| <u>,</u> समवस्कन्दयेच्चैन'  | (१५८) ७।१९६        | सम्यगर्थसमाहर्तृन्         | (४३) ७।६०    |
| समस्तत्र विभाग : स्याज्बेष  | • •                | सम्यग्दर्शनसम्यन्नः        | (५०) ६ ।७४   |
| समस्तत्र विमाग : स्याज्ज्ये | स्त्रयं (७६) ९।२१० | सम्यइ निविष्टदेशस्तु       | (१०१) ९।२५२  |
| समस्तानां च कार्येषु        | (४२) ७।५७          | स यदि प्रतिपद्येत          | (१०९) ८।१८३  |
| स माता स पिता ज्ञेय :       | (૨ ૧૧૪) ૨ ૧૧૪૪     | स याच्य : प्राइविवाकेन     | (१०७) ८।१८१  |
| समानयानकर्मा च              | (१२८) ७।१६३        | सरस्वतीदृषद्वत्यो :        | (१।७२) २।१७  |
| समानशयने चैव                | (२०) ४।४०          | स राजा पुरुषो दण्डः        | (११) ७।१७    |
| समाप्नुयाद दम' पूर्व        | (१३४) ९।२८७        | सर्वं एव विकर्मस्थाः       | (८०) ९।२१४   |
| समाहत्य तु तदमेक्षां        | (२।२६) २।५१        | सर्वत्र तु सदो देय:        | (१५४) ८।२४१  |
| समीक्ष्यकारिणं प्राज्ञं     | (१६) ७।२६          | .सर्वथा वर्तते यज्ञ:       | (१।७१) २।१५  |
| समीक्ष्य स घृत : सम्यव      |                    | सर्वद्रव्याणि कुप्यं च     | (७१) ७।९६    |
| समुत्यनव्ययं दाप्य :        | (१७८), ८।२८७       | सर्वद्वन्द्वविनिर्मुक्तः:  | (५३) ६।८१    |
| समुद्रयानकुशला:             | (९३) ८।१५७         | सर्वधर्मविदो लुब्धा        | (৪७) হাই ३   |
| समुद्रे नाप्नुयात्किचित्    | (११४) टा१८८        | सर्वभूतेषु चात्मानम्       | (४३) १२।५१   |
| समृत्पति च मांसस्य          | (११) ५।४९          | सर्वमात्मनि सम्पश्येत्     | (६७) १२।११८  |
| समुपोदेषु कामेषु            | (२५) ६।४१          | सर्वलक्षणडीनोऽपि           | (४५) ४।१५६   |
|                             |                    |                            |              |

|                                     | 1002 10100        |                           | (4.00)                  |
|-------------------------------------|-------------------|---------------------------|-------------------------|
| सर्वलोकप्रकोपश्च                    | (१४) ७।२४         | स साधुभिवंहिष्कार्यो      | (१।६७) २।११             |
| सर्वलोकाचिपत्य च                    | (45) 851800       | सहस्रद्वासनं चैव          | (२१६) दा३५७             |
| सर्वस्य तपसो मूलं                   | (१।५७) १।११०      | सह वावापृथिव्योश्च        | (३।६१) ३।८६             |
| सर्वस्यास्य तु सर्गस्य              | (१।५०) १।८७       | सह वाऽपि व्रजेषुक्तः      | (१६६) ७।२०६             |
| सर्वस्यास्य यथान्यायं               | (२) ७।२           | सह सर्वा : समुत्पन्ना :   | (१७५) ७।२१४             |
| यव तु समन्त्रक्षेद                  | (१।६४) २।८        | सहस्रश: समेतानां          | (६४) १२।११४             |
| सर्व परवशं दुःखं                    | (४७) ४।१६०        | सहोढं सोपकरण              | (११९) ९।२७०             |
| सर्व वापि चरेद् ग्रामं              | (२।१२७) २।१८५     | सहोभौ चरतां धर्म          | (३।१६) ३।२०             |
| सर्व झ्यात्मनि संपर्यन्             | (६७) १२।११८       | माञ्चिण: सन्ति मेत्युक    | त्वा (४३)≈।५७           |
| सर्वान्परित्यजेदर्थान्              | (१०) ४।१७         | साक्षिप्रत्यय एव स्यात    | (१६४) ८।२५३             |
| सर्वान्सं साधवेदर्धान् <sup>े</sup> | (२।५९) २।१००      | साक्षाप्रत्ययसिद्धानि     | (१०४) ८।१७८             |
| सर्वास्ता निष्फला : प्रेत्य         | (४७) १२।९५        | साक्षी दृष्टश्वतादन्यत्   | (५४) = १७५              |
| सर्वेण तु प्रयत्नेन                 | (५४) ७।७१         | साक्यमात्रे तु चत्वारो    | (१६७) ८।२५८             |
| सर्वे तस्य:दुता धर्मा :             | २।२३४             | साक्ष्यमावे प्रणिधिमि:    | (१०८) 51852             |
| सर्वेडिय क्रमशस्त्रेते              | (४८) ६।८८         | सा चेदशतयोनि : स्यात्     | (६०) ९।१७६              |
| सर्वेषां नु विदित्वेषः              | (१६३) ७।२०२       | साधुषु व्यपदेशार्थ        | (१३३) ७।१६८             |
| सर्वेषां तु स नामानि                | (१।१३) १।२१       | साध्यानां च गणं सुक्ष्मं  | (१।१४) १।२२             |
| सञ्जानीय चेतेषाम् श्                | <b>ानां</b> १२।८४ | सापरायिककल्पेन            | (१४८) ७।१८५             |
| सर्वेषामपि चैतेषामात्मह             | भानं (४२) १२।८५   | सा प्रशस्ता द्विजातीना    | (\$14) \$14             |
| सर्वेषाम्प चैलेषांवेदस्             |                   | सा भर्वलोकमाप्नोति        | (३९) ४।१६४              |
| सर्वेषामेव दानानाम्                 | (७५) ४।२६६        | सामन्त प्रत्ययो ज्ञेय:    | (१६८) ८।२६२             |
| सर्वेषामधिनो मुख्याः                | (१२८) = 1२१०      | सामन्ताश्चेन्यूषा ब्र्युः | (१६९) =1763             |
| सर्वेष्यंव व्रतेष्यंच               | (१८) ११।२२५       | साम्ना दामेन भेदेन        | (१६०) ७।१९८             |
| सर्वोपायेस्तथा कुर्यात्             | (१४२) ७।१७७       |                           | (२२०) ८।३८७             |
| सर्वपा: बट् यत्रो मध्यः             |                   | साम्राज्यकृत्सजात्येषु    | २।१२८) २।१८६<br> २।१२८) |
| स विज्ञेय: परो धर्मो                | (६३) १२।११३       | 99 .                      |                         |
| स विचादस्य कृत्येषु                 | (५०) ७।६७         | सारापराघी चालोक्य         | (७०) ८।१२६              |
| स विद्यंह पाप्पान                   | (५६) ६।८५         | सार्सारं च भाग्डामाम्     |                         |
| स विनाशं व्रजत्याशु विदेष           | (२०९) =।३४        |                           | 918819                  |
| स वै सर्वमवाप्नोति                  |                   | सांवत्सरिकमाप्तेश्च       | ०३।७ (६३)               |
|                                     | (21804) 21880     | सावित्रीं च जपेन्मित्यम्  |                         |
| सक्ये प्राचीन आवीती                 | (२।३५) २।६३       | स्रवित्रीपतिता त्रात्या   | (२।१४) २।३९             |
| स शुद्रबद् बहिष्कार्य :             | (२।६२) २।१०३      | सः वित्रीमप्यभीयीत        | (२।इवे) २।१०४           |
| स सम्बार्यः प्रयत्मेन               | (३।५६) 🛭 १७९      | साहसस्य नर: कर्ता         | (505) 21884             |
| स सर्वसमतामेत्य                     | (७२) १२।१२५       | साहसे वर्तमान तु          | (504) E198g             |
| स सर्वस्थ हित्तप्रेप्सु :           | (८) ५।४६          | साहसेषु च सर्वेषु         | (४१) हाण्ड              |
| _                                   |                   | !                         |                         |

सिदिमॅकस्य संपश्यन् (२६) ६।४२ सिद्ध व्यान्ना वराहाश्च (२७) १२।४३ धामाज्ञाने नृणा वीक्ष्य (१६०) दा२४९ सीमायामविषद्यायां (१७१) ८।२६५ सीमाविनिर्णयं कुर्यु: (१६७) ८। २५८ सीमाविवादधर्मश्च (६) ८।६ सीमावृक्षांश्च कुर्वीत (१५७) ८।२४६ सीमासन्धिषु कार्याणि (१५५) ८।२४८ सीमा प्रति समुत्पन्ने (१५६) ८।२४५ सर्वं चरति लोकेऽस्मिन (२।११२) २।१६३ **मुखं चेहेच्छ**ता नित्यम् (३।५५) ३।७९ सुखं इयवमत: शेते सुपरीक्षितमन्नाचा' (१७७) ७।२१७ चुप्तांमत्तां प्रमत्तांवा (३।२०) ३।३४ सुयुद्धमेव तत्रापि (१४१) ७।१७६ सुवर्णर जतादीना' (१९६) ८।३२१ सुवासिनी : कुमारीश्च (३।७९) ३।११४ सुसंगृहीतराष्ट्रो हि (८७) ७।११३ सुसंस्कृतोपस्करया (३५) ५ ।१५० सूक्ष्मतां चान्ववेक्षेत (४३) ६।६५ सूक्ष्माम्यो मूर्तिमात्राम्य: (१।११) १।१९ स्कोच्योऽपि प्रसंगेम्यः (३) ९।५ सुच्या वज्रेण चैवैतान् (१५४) ७।१९१ सूर्येण ह्यमिनिर्मुक्तः (२।१५३) २।२२१ सेनापतिबलाध्यक्षो (१५२) ७।१८५ सेनापत्यं च राज्यं च (45) 85 1800 सेवेतेमांस्तु नियमान् (२।११८) २।१७५ सोऽग्निर्भवति वायुश्च **(७)** ७ ।७ सो अचिराद् भ्रश्यते राज्या (द्रप्र) ७।१११ सोऽज्येष्ठ: स्यादमागश्च (७९) ९।२१३ सोदयां विभजेरस्तम् (७८) ९।२१२ (१३९) ८।२२२ सो ८न्तर्रज्ञाहतत् द्रव्यं सो ऽपत्यं भ्रातृरुत्पाद्य (५८) ९।१४६ सोऽसहायेन मूढेन (१९) ७।३० सो अस्य कार्योणि संपश्येत् (80) =180 संकल्पमूल: कामो वे (१।६०) २।३

संक्रमध्वजयष्टीनाम् (१३२) ९।२८५ संक्षिप्यते यशो लोके (२२) ७।३४ संनिधातृश्च मोष स्य (१२६) ९।२७८ संनियम्यं तु तान्येव (२।५२) २।९३ संपश्यत : सभृत्यस्य (११०) ७।१४३ संप्राप्ताय त्वतिथये (३।६९) ३।९९ संप्राप्नुवन्ति दु:खानि (३६) १२ १७४ संयमे यत्नमातिष्ठेत् (२१४७) शहद संयुक्तांश्च वियुक्तांश्च (१७४) ७।२१४ संयोगे विप्रयोगे च (8) 918 संवाद्य रूपसंख्यादीन (२६) ८।३१ संविभागश्च भूतेभ्य: (१८) ४।३२ संविशेतु यथाकालं .(१८३) ७।२२५ संशोध्य त्रिविधं मार्ग (१४८) ७।१८५ संसृष्टास्तेन वा ये स्यु: (८२) १।२१६ संस्कर्ता चोपहर्ताः च (१२) प्राप्र संस्पृष्टे नैव शुध्येत (३०) ५।१२३ सहतस्य च मित्रेण (१३०) ७।१६५ संहतान्योघयेदल्पान् (१५४) ७।१९१ संहत्य हस्तावध्येयं (२।४०) २।७१ (१९०) टाइ१५ स्कन्धेनादाय मुसलं स्तेनस्यात : प्रवक्ष्यामि (800) 21508 स्तेननां निग्रहादस्य (१८१) ८।३०२ स्तेनाना पापबुडीना (११२) ९।२६३ स्तेनान् राजा निगृहणीयात् (१५५) ९।३१२ स्तेयं च साहसं चैव (६) ८।६ स्त्रिय: श्रिवश्च गेहेषु (१३) ९।२६ स्त्रियां तु रोचमानायां (३।४२) ३।६२ स्त्रियो रत्नान्यथो विद्या (२।१५८) २।२४० स्त्रीक्षीरं चैव वज्यानि (३) ५।९ स्त्रीणां च प्रदेशणालम्मं (२।१२२) २।१७९ स्त्रीणां साक्ष्यं स्त्रिय : कुर्य : (४९) ८।६८ स्त्रीणां चुखोबमक्त्र्रं (२।८) २।३३

स्त्रीघनानि तु ये मोहात्

(३।३२) ३।५२

| स्त्रीपुँघमीं विभागश्च      | (9) = 10             | स्वशक्ति परशक्ति च              | (१४१) ९।२९=            |
|-----------------------------|----------------------|---------------------------------|------------------------|
| स्त्रीमालग्राहमणञ्नांश्च    | (९५) ९।२३२           | रयात्स्वादंशाच्चतुर्मागं        | (४९) ९।११८             |
| स्त्रीसम्बन्धे दशैताति      | (३।६) ३।६            | स्वाध्याये चैव युक्त : स्याद    | (१९) ४ ।३५             |
| स्थलजौदकशाकानि              | (१२) ६।१३            | स्त्राच्यायेन व्यतेहोंने :      | (२।३) २।२८             |
| स्याने युद्धे च कुशलान्     | (१५३) ७।१९०          | रक्षाध्यायेनार्चयेदृषीन्        | (३।५७) ३।८१            |
| स्थानं समुदयं गुप्ति        | (४१) ७।५६            | स्वाध्याये नित्य युक्तः दा      | <del>न्तो</del> (७)६।८ |
| स्थापयन्ति तु यां वृद्धि    | (९३) ८।१५७           | स्त्राध्याये नित्ययुक्तः ।      | स्याद <b>दै</b> वे     |
| स्थापयेत्तत्र तद्वंश्यं     | (१६३) ७।२०२          |                                 | (३।५१) ३।७५            |
| स्थांपयेदासने तस्मिन्       | १४९१ <i>७ (३०</i> १) | स्वानि कर्माणि कुर्वाणा         | (३२) ८।४२              |
| स्थावरा : कृमिकीटाश्च       | r (२६) १२।४२         | स्वानि स्वान्यमिपचन्ते          | (१।२०) १।३०            |
| स्थौललक्ष्यं च सततं         | (१७१) ७।२११          | स्वामिनां च पश्नां च            | (१५५) ८।२४४            |
| स्नातकब्रतकल्पश्च           | (द्रु) ४।२४३         | स्वा प्रसूति चरित्रं च          | (પ્) ૧૧૭               |
| स्नातकव्रतलोपे च            | (द) ११।२०३           | स्वाम्यमात्यौ पुरं राष्ट्रम्    | (१३७) ९ ।२९४           |
| स्नातकस्य च राज्ञश्च        | (२।८६) २।२३८         |                                 | ९।२९४                  |
| स्नानं समाचरेन्नित्यं       | (७२) ४।२०३           | स्वेदजं दंशमशकं                 | (१।२५) १।४५            |
| स्नास्य ्यु गुरुणा ८ जप्त : | (२।१६२) २।२४५        | स्वेभ्यों ऽशेभ्यस्तु कन्याम     | य: (४९)                |
| स्नाने प्रसाधने चैव         | (१७८) ७।२२०          |                                 | ९।११८                  |
| स्फ्यशूपंशकटानां च          | (२४) ५।११७           | स्त्रे स्त्रे धर्मे निविष्टानां | (२३) ७।३५              |
| स्यन्दनाश्वै: समे युद्      | घ्येत् (१५५)         | स्वे स्वेऽन्तरे सर्वमिदं        | १।६३                   |
| स्याच्चाम्नायपरो लोको       | (६१) ७१८०            | स्वं च धर्म प्रयत्नेन           | (પ) ૧ ;હ               |
| स्याद् साहसं त्वन्ययव       | त् (२००)             | स्वं स्वं चरित्र शिक्षेरन्      | (१।७४) २।२०            |
|                             | <b>८।</b> ३३२        |                                 |                        |
| द्धरिवणं तल्प आसीनं         | (३।३) ३।३            | ₹                               |                        |
| स्नवत्यनोङ्कृतं पूर्व       | (२।४३) २।७४          | हत्वा छित्वा च मित्त्वा         | (३।१९) ३।३३            |
| स्वकर्मभ्यो निवर्तन्ते      | (१।३१) १।५३          | हन्यते प्रेक्षमाणाना            | (88) =188              |
| स्वदेशे वा विदेशे वा        | (१०३) ८।१६७          | हरेत्तत्र नियुक्तायाम्          | (५७) ९।१४५             |
| स्वधनादेव तद् दद्यात्       | (९८) ८।१६२           | हविषा कृष्णवत्मेव               | (२।५३) २।९४            |
| स्वप्नोऽन्यगेहवासश्च        | (११) ९।१३            | हस्तिनश्च तुरंगाश्च             | (२७) १२।४३             |
| स्वमाव एव नारीणां           | (२।१४५) ३।२१३        | हितेषु चैव लोकस्य               | (१५६) ९।३२४            |
| स्वभावेनैव यद ब्र्यु:       | (५६) ८।७८            | हिमवद्धिन्ध्ययोर्मध्यं          | (११७५) २।२१            |
| स्वयमीहितलब्धं तत्          | (७४) ९।२०५           | हिरण्यभूमिसं प्राप्त्या         | (१६८) ७।२०८            |
| स्वयमेव नु यो दद्यात्       | (११२) ८।१८६          | हिसारतश्च यो नित्यं             | (५२) ४।१७०             |
| स्वयंकृतश्च कार्यार्थम्     | (१२९) ७।१६४          | हिंसाहिंस्रे मृदुक्र्रे         | (१।१९) १।२९            |
| स्वरवर्णेङ्गिताकारै :       | (२०) ८।२५            | हियमाणानि विषये :               | (३७) ६ । ५९            |
| स्वर्गायुष्ययशस्यानि        | (६) ४।१३             | हीनक्रियं निष्पुरुषं            | (३।७) ३।७              |
| -                           |                      | •                               | • • • •                |

**डीनाइः गानतिरिक्ताःइः गान् (६४) ४।२४१** : हृदयेनाभ्यनुज्ञातः. (१।५८) २।१ हीनान्नवस्त्रवेषः स्यात् (२।४३२) हेतुकान्यकदृतींश्य (१६) ४।३०

६।१९४ होमो दैवो बलिमौतो

०श ६ (३४६६)

हीन' पुरुषकारेण (१५५) चा२३२ ह्ताग्निब्राह्मणाञ्चार्च (३२२) ७।१४४

ت

इति विश्वह प्रकृष्णिभक्षोज्ञानागुभयपंक्ति-अनुक्रमणिका